

# समणी कु सुम प्रजा

Jamelibrary org



आचार्य तुलसी का अणुव्रत आंदोलन व्यक्ति की नैतिक शक्ति को सुदृढ़ करके उसकी सृजनात्मक क्षमता के विकास का आंदोलन है। इस आंदोलन में व्यक्ति और राष्ट्र दोनों का हित निहित है।

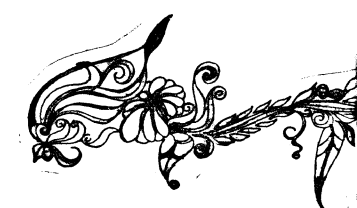
मुझे यह जानकर प्रसन्नता हुई कि समणी कुसुमप्रज्ञा ने आचार्य तुलसी के विचारों को सूचीबद्ध किया है।इससे उनके साहित्य पर शोध का सरल मार्ग प्रशस्त हो सकेगा।

> शंकरदयाल शर्मा राष्ट्रपति भारत गणतंत्र

# ग्राचार्य तुलसी साहित्यः एक पर्यवेक्षण

समणी कुसुमप्रज्ञा

## आचार्य तुलसी साहित्य : एक पर्यवेक्षण





### समणी कुसुमप्रज्ञा

### जैन विश्व भारती प्रकाशन

Jain Education International

For Private & Personal Use Only

www.jainelibrary.org

प्रकाशकः **जेन विश्व भारती** लाडनूं (राजस्थान)

ISB No. 81-7195-032-9

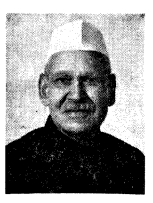
#### श्रीमती भमकू देवी भंसाली मेमोरियल ट्रस्ट, सुजानगढ़—कलकत्ता C/o फतेहचन्द चैनरूप भंसाली, 8 B, लाल बाजार स्ट्रीट, कलकत्ता-700001 के सौजन्य से

प्रथम संस्करण : सन् १९९४

A22 : 900

मूल्य : १८०.०० रुपये

**मुद्रकः** जैन विश्व भारती प्रेस, लाडनूं





राष्ट्रपति भारत गणतंत्र PRESIDENT REPUBLIC OF INDIA

#### संदेश

आचार्य तुलसी का अणुव्रत आंदोलन व्यक्ति की नैतिक शक्ति को सुदृढ़ करके उसकी सृजनात्मक क्षमता के विकास का आंदोलन है । इस आंदोलन में व्यक्ति और राष्ट्र दोनों का हित निहित है ।

मुझे यह जानकर प्रसम्मता हुई कि समणी कुसुमप्रज्ञा ने आचार्य तुलसी के विचारों को सूचीबद किया है । इससे उनके साहित्य पर शोध का सरल मार्ग प्रशस्त हो सकेगा ।

इस कार्य के लिए मेरी शुभकामनाएं ।

שוא לבנווא שוהו

💈 शंकर दयाल शर्मा 🖇

नई दिल्ली

24 फरवरी, 1994

### सत्यम्

साहित्य एक ऐसी विधा है, जिस पर जितना श्रम किया जाए उतना ही लाभ है। स्वयं का ही नहीं, दूसरों का लाभ इसमें ज्यादा निहित है, पर श्रम करना कितना कठिन है ! वह भी पूरे मनोयोग से करना और भी कठिन है। मैंने अपना साहित्य लिखा या लिखाया, उस समय ऐसी कोई कल्पना नहीं की थी कि इस साहित्य का इतना मंथन किया जाएगा, पर नियति है कि इस साहित्य पर इतना मंथन हुआ है।

समणी कुसुमप्रज्ञा दुबली-पतली है, पर बड़ी श्रमशील है। वह श्रम करती अघाती ही नहीं, करती ही चली जाती है। उसने कुछ ऐसे अपूर्व ग्रन्थ तैयार कर दिए हैं, जो युग-युगान्तर तक लाखों-लाखों लोगों के लिए लाभकारी एवं उपयोगी सिद्ध हो सकेंगे। 'एक बूंद : एक सागर' (पांच खंडों में) एक ऐसा ही सूक्ति-संग्रह है, जिसकी मिशाल मिलना मु्ष्किल है। यह दूसरा ग्रन्थ तो और भी अधिक श्रमसाध्य है। इसमें समूचे साहित्य का अवगाहन कर उसको विषयवार वर्गीकृत कर दिया गया है। इसके माध्यम से सैंकड़ों शोध-विद्यार्थी आसानी से रिसर्च कर सकते हैं।

समणी कुसुमप्रज्ञा श्रम के इस कम को चालू रखे । केवल यही नहीं, अध्यात्म के क्षेत्र में जितनी गहराई में उतर सके, उतरने का प्रयत्न करे । हमारे धर्मसंघ की सेवा का जो अपूर्व अवसर मिला है, उससे वह स्वयं लाभान्वित हो तथा दूसरों को भी लाभान्वित करे । समणी उभयथा स्वस्थ रहे, यही ग्रुभाशंसा है ।

जयपुर २४-३-९४ **शु**त्रवार

עמותה

अणुव्रत अनुशास्ता गणाधिपति तुलसी

### शिवम्

'अगुव्रत अनुशास्ता आचार्य तुलसी' यह नाम किसी व्यक्ति का वाचक नहीं, व्यापक धर्म की अवधारणा का प्रतिनिधि है। अगुव्रत अनुशास्ता ने धर्म को व्यापक बनाकर उसे सत्य के सिंहासन पर आसीन किया है।

'वाचना प्रमुख आचार्य तुलसी' यह नाम विशाल ज्ञान-राशि का प्रतिनिधि है । जो कहा, वह श्रुत बन गया । जो लिखा, वह वाङ्मय बन गया ।

दृष्ट, श्रुत और अनुभूति की संयोजना का एक दीर्घकालिक इतिहास है। समणी कुसुमप्रज्ञा ने विशाल ज्ञानराशि की संकेत पदावलि को प्रस्तुत पुस्तक में संदर्शित करने का प्रयास किया है। इससे पाठक को उस विशाल श्रुत से परिचित होने का अवसर मिलेगा। समणी कुसुमप्रज्ञा का प्रयास अपने आप में अर्थवान् है।

वनीपार्क, जयपुर १९-३-९४ आचार्य महाप्रज्ञ

### सुन्दरम्

गणाधिपति गुरुदेव श्री तुलसी तेरापंथ धर्मसंघ के आचार्य रूप में जितने प्रख्यात हुए हैं, 'अणुव्रत अनुशास्ता' के रूप में उससे भी अधिक प्रसिद्धि आपने अजित की है । आपका कर्तृ त्व अमाप्य है । उसे मापने का कोई पैमाना दृष्टिगोचर नहीं हो रहा है । आपके कर्तृ त्व का एक घटक है -- आपका साहित्य । हिन्दी, राजस्थानी और संस्कृत में आप द्वारा लिखे गए गद्यात्मक और पद्यात्मक ग्रंथ साहित्य-भंडार की अमूल्य धरोहर हैं ।

हिन्दी भाषा में आपके प्रवचनों और निबन्धों की बहुत पुस्तकें हैं। विषयों की दृष्टि से वे बहुआयामी हैं। उनका अनुशीलन किया जाए तो बहुत ज्ञान हो सकता है। अहिंसा, आचार, धर्म, अणुव्रत आदि सैंकड़ों विषयों में आपके अनुभव और चिन्तन ने विचारों के नए क्षितिज उन्मुक्त किए हैं। कोई शोधार्थी किसी एक विषय पर काम करना चाहे तो विकीर्ण सामग्री को व्यवस्थित करना बहुत श्रमसाध्य प्रतीत होता है। समणी कुसुमप्रज्ञा ने इस क्षेत्र में एक नया प्रयोग किया है। निष्ठा और पुरुषार्थ को एक साथ संयोजित कर उसने आचार्य तुलसी के साहित्य का एक व्यवस्थित पर्यवेक्षण किया है और प्रायः सभी पुस्तकों के लेखों एवं प्रवचनों को विषयवार प्रस्तुति देने का कठिन काम किया है। इसके साथ कुछ परिशिष्ट जोड़कर शोध का मार्ग सुगम बना दिया है। उसके द्वारा की गई साहित्य की मीमांसा भी पठनीय है। समणी कुसुमप्रज्ञा का श्रम पाठकों और शोध विद्यार्थियों के श्रम को हल्का करेगा, ऐसी आशा है।

साध्वीप्रमुखा कनकप्रभा

जयपुर २४-३-९४

### प्रकाशकीय

गणाधिपति तुलसी बहुआयामी साहित्य के सृजनकार हैं। अणुव्रत आंदोलन के प्रवर्त्तक तुलसीजी एक महान् साधक एवम् आध्यात्मिक युगपुरुष भी हैं। अपने साहित्य के माध्यम से वे मानवीय मूल्यों के प्रति जन-चेतना का सृजन अनेक वर्षों से अपनी लेखनी एवम् व्यवहार ढारा कर रहे हैं। यहां तक कि उनका डायरी-लेखन भी उनके आत्मवादी विचार-दर्शन का सांगोपांग अभिलेख है।

उनके व्यापक साहित्य का पर्यवेक्षण करना कोई सहज कार्य नहीं है, बल्कि अत्यन्त दुष्कर भी है। आदरणीया समणी कुसुमप्रज्ञाजी ने गणाधिपति तुलसीजी के साहित्य का पर्यवेक्षण कर एक बड़ी उपलब्धि प्राप्त की है। उनकी इस प्रस्तुति से अध्यात्म एवं साहित्यजगत् समग्र रूप से उपक्वत होगा, इसमें कोई सन्देह नहीं है। जैन विश्व भारती इस क्वति का प्रकाशन कर गौरव की अनुभूति कर रही है।

-43 alles P

लाडनूं (राजस्थान) दि० १-४-१९९४

श्रीचन्द बैंगानो अध्यक्ष जैन विश्व भारती

### सृजनशीलता का निदर्शन

आचार्य तुलसी एक तपस्वी और साधक पुरुष हैं। इस शताब्दी में जो बहुत बड़े-बड़े साधक और आचार्य हुए हैं, आचार्य तुलसी का नाम उनमें लिया जाएगा।

आचार्य तुलसी के अनेक रूप मैंने देखे हैं। वे एक ओर जहां श्रमण-परंपरा में जैन धर्म का प्रचार और प्रसार करते हैं, वहीं दूसरी ओर अपने प्रवचनों से जीवन को सार्थक और संयमित बनाने का उनका प्रयास रहता है। उनके व्यक्तित्व का तीसरा आकर्षण है–सृजनशीलता। वे एक सृजनशील लेखक हैं। उनकी कहानयां, लेख, कविताएं, पत्र और आत्मकथ्य इत्यादि में इसकी पहचान सहज ही की जा सकती है। आचार्यजी प्रतिदिन डायरी लिखते हैं। 'डायरी-लेखन' विश्व साहित्य में एक महान् उपादेय रचना समभी जाती है, क्योंकि दिन भर जो कुछ बीतता है, उसे ईमानदारी से उसी दिन लिख देना, साहित्य की किसी विधा में आता हो या न आता हो, अपने आसपास के परिवेश और परिचय को पहचानने के लिए वह एक प्रामाणिक दस्तावेज है। यह प्रमाणित दस्तावेज उद्बोधकता के साथ-साथ भौगोलिक और ऐतिहासिक परिस्थितियों को भी उजागर करता है।

मैंने आचार्य तुलसी को बहुत निकटता से देखा है. उनसे कई बार चर्चाएं की हैं। उनके व्यस्त जीवन को देखने और परखने का सुअवसर मुभे मिला है। प्रातःकाल से लेकर सायंकाल तक निरंतर क्रियाशील बने रहना आचार्यजी की प्रतिभा और क्षमता का जीवंत इतिहास है। इतनी अधिक आयु में पहुंचने के उपरांत शायद ही कोई व्यक्ति चिर युवा बना रहे और अपनी श्रमशीलता तथा क्षमता को जीवंत और प्राणवान बनाए रखे। आचार्यजी दिन भर व्यस्त रहते हैं—श्रमण-श्रमणियों को उपदेश देने में, आगंतुकों और अतिथियों से मिलने में, विशिष्ट व्यक्तियों से वार्तालाप करने में और समाज के बहुत बड़े वर्ग को उद्बोधन देने में। ऐसे व्यक्ति को स्वयं लिखने का समय कहां से मिलेगा ? लेकिन जो उद्बोधन आचार्य तुलसी देते हैं, उन्हें नियमित रूप से रिकार्ड किया जाता है और फिर उनका पुस्तकों के रूप में प्रकाशन होता है। उनकी भाषा-शैली जितनी सहज और सरल है, उतनी ही सरलता से वह बड़े -से-बड़े दार्शनिक पक्ष को उजागर करने में सफल होती है ।

यदि मैं कहूं कि आचार्यजी ध्रुव तारे की तरह केंद्र बिंदु हैं तो यह अनुचित नहीं होगा। आज भी श्रमण-परंपरा का पालन करते हुए वे केवल पदयात्रा ही करते हैं। यह अपने आपमें इतिहास रहेगा कि इतनी आयु में एक महापुरुष हर थकान के बावजूद एक पड़ाव से दूसरे पड़ाव तक पैदल चलकर ही पहुंचता हो। आचार्यजी ने हाल ही में समय की विशेषता को समभते हुए कुछ ऐसी समणियों की नियुक्ति की है, जिन्हें उन्होंने विमान और कार द्वारा यात्रा करने की अनुमति दी है। यह सचमुच आचार्यजी की वास्तविक समफ और बीसवीं शताब्दी के बढ़ते हुए संचार-माध्यमों के साथ अपने आप को मिलाये रखने का प्रयास है।

आचार्य तुलसी के नाम से लगभग सौ से भी अधिक पुस्तकें प्रकाशित हुई हैं। इन पुस्तकों में उनके प्रवचन हैं, उद्बोधन हैं, निजी विचार हैं और उनका अपना दर्शन है। दर्शन के क्षेत्र में आचार्यजी का विवेक एकदम अलग है। यह आवश्यक नहीं है कि उससे सहमत हुआ जाय लेकिन महापुरुषों की विशेषता इसी में है कि वे सहमति और असहमति के द्वार निरंतर खुले रखते हैं ताकि प्रत्येक दूसरा चिंतनशील व्यक्ति अपने आपको उनमें खोज सके या उनसे अलग जा सके। ज्ञान का मूल विचार-बिंदु यह है कि एक सृजनशील व्यक्ति दूसरे से भिन्न हो। यदि विचारों के मूल तंत्र में यह गुण नहीं होगा तो वह मात्र श्रोताओं तक ही सीमित रह जाएगा।

समणी कुसुमप्रज्ञा ने 'आचार्य तुलसी साहित्य : एक पर्यवेक्षण' शीर्षक से लगभग चार सौ पृष्ठों की एक निर्देशिका तैयार की है । इस निर्देशिका में आचार्य तुलसी द्वारा विभिन्न स्थानों पर दिये गये प्रवचनों और उद्बोधनों की जानकारी है । ये प्रवचन किस तिथि को और किस स्थान पर दिये गये, इसका उल्लेख भी है । इस पुस्तक में यह भी दरसाया गया है कि प्रवचन की विषय-वस्तु क्या है, उसका शीर्षक क्या है और आचार्यजी की किस पुस्तक के कौन से पृष्ठ पर इसे प्राप्त किया जा सकता है । चार सौ पृष्ठों के समग्र ग्रंथ में ये सारे संकेत हैं । इसके साथ ही जब आचार्य तुलसी के साहित्य और प्रवचनों के लिए चार सौ पृष्ठों का मात्र निर्देशन खंड हो तो इसका सहज ही अनुमान लगाया जा सकता है कि उनका समूचा साहित्य कितना विशाल और विस्तृत होगा । समणी कुसुमप्रज्ञा से मुफे ज्ञात हुआ कि इसमें एक विस्तृत भूमिका भी रहेगी, जिसमें उनके गद्य साहित्य का पर्यालोचन और मूल्यांकन रहेगा । वह भूमिका भी लगभग ३०० पृष्ठों की होगी । निर्देशिका को शुरू से अंत तक देखने के बाद कुसुमप्रज्ञा के धेर्य और कार्यक्षमता से मैं बहुत प्रभावित हुआ । इतनी सामग्री विभिन्न

#### चौदह

स्थानों से क्रमशः एकत्रित करना **बहुत बड़ा दुस्साह**स है । विष्ठव की सर्वोच्च पर्वत श्रेणी पर पहुंचन। संभवतः सरल होगा लेकिन इतना बडा कार्य करना अत्यंत दुष्कर है । इस दुष्कर कार्य को समणी कूसुमप्रज्ञा ने जिस मनोयोग के साथ किया है, उसके संबंध में कहने के लिए मेरे पास शब्द नहीं हैं। मैं तो यह कहूंगा कि अपने आचार्य की इससे बड़ी सेवा और दूसरी नहीं हो सकती । मैं समणी कुसुमप्रज्ञा को कोटिशः धन्यवाद देना चाहूंगा और उनकी स्वयं तथा आचार्य के प्रति विनम्न सेवा के लिए प्रशंसा करूंगा।

आचार्य तुलसी के अनेक सहकमियों से मैं मिला हूं। मुभे प्रसन्नता इस बात की है कि आचार्यजी के प्रायः सभी सहकर्मी काव्य, लेख, कहानी और दर्शन में से किसीन किसी विधा में पारंगत हैं। अर्थयह हुआ कि जो भी आचार्यजी के साथ चल रहा है, वह स्वयं विज्ञ है और श्रमण परंपरा के दूष्कर संस्कारों के साथ अपनी सृजनशीलता को भी जीवित रखे हए है । में समणी कूसूमप्रज्ञा के बहाने आचार्यजी के उन सभी अनुयायियों को अपनी विनम्न शूभकामनाएं देना चाहुंगा।

इत्यलम्

(voio. 26124-6) E.F.

-- राजन्द्र अवस्थो

संपादक. ''कादम्बिनी'', हिंदुस्तान टाइम्स, नयी दिल्ली-११०००१

### अप्रतिम कार्य

पूज्यपाद आचार्य श्री तुलसीजी ने समग्र भारतवर्ष में प्रचार करके लोगों को जो उपदेश दिया, वह इतना विशाल है कि एक संदर्भ ग्रंथ में पूरा छप नहीं सकता। समणी कुसुमप्रज्ञाजी ने उनके विस्तृत साहित्य से चुन-चुनकर विविध विषयों की सूक्तियों का अनुपम संग्रह 'एक बूद एक सागर' पांच खंडों में तैयार कर दिया है, वह छप भी चुका है। अब उनका प्रस्तुत प्रयत्न पूज्यश्री के समग्र साहित्य का परिचय देकर अहिंसा, समाज, अध्यात्म, संस्कृति, नीति, राजनीति आदि से सम्बन्धित लेखों की सूची वनाकर, वे विषय कहां, किस पुस्तक में आए हैं, इसकी निर्देशिका तैयार करना है।

जब मैं 'लेख' शब्द का प्रयोग करता हूं, तब पूज्य आचार्यश्री के प्रवचनों एवं लिखित लेखों से अभिप्राय है। अब तो टेपरिकार्डर का साधन भी उपस्थित हो गया है। उनके व्याख्यान को टेप करके कोई लेख तैयार कर दे तो वह भी लेख में शामिल है।

आचार्य तुलसी केवल नाम के आचार्य नहीं हैं। शास्त्रों में आचार्य के जो लक्षण दिए हैं, उनमें अनुशासन एक है। आचार्यश्री अपने संघ के अनुशासन के विषय में सदा जागरूक रहे हैं। साधक की आचार-विचार की जो मर्यादाएं हैं, उनकी सुरक्षा करना उनका कर्त्तव्य है और इस कर्त्तव्य को आचार्यश्री ने बखूबी निभाया है।

आज के जमाने में आचार्य कहलाने वाले तो बहुत हैं किंतु अपने संघ के अनुशासन की सुरक्षा तो कुछ ही कर सकते हैं। उनमें से एक आचार्य श्री तुलसी हैं। आचार्यश्री के लेखों में न केवल धार्मिक चर्चाएं हैं बल्कि समाजधर्म, राजधर्म, नीतिधर्म आदि सब मानवधर्मों की चर्चा उनके लेखों में होती है। वे तथाकथित धर्माचरण की चर्चा कहीं नहीं करते।

प्रस्तुत पुस्तक में आए लेखों के विषयमात्र पढ़ने से प्रतीत हो जाएगा कि वे किसी सांप्रदायिक धर्म की व्याख्या नहीं करते किंतु मानवधर्म को समग्र भाव से नजर के सम्मुख रखकर व्रतों की चर्चा करते हैं।

जैनों के आचार्य होकर भी राजनैतिक सूफबूफ जितनी आचार्य तुलसी में है, अन्यत्र दुर्लभ है। राजनीति में जब अणुबम की विशद चर्चा होने लगी सोलह

और सभी देश अणुबम बनाने की होड़ करने लगे तब आचार्यश्री ने आदेश दिया कि अणुबम नहीं, किंतु अणुव्रत आवश्यक है। यह उनकी राजनैतिक सूभ है, जो अपने आंदोलन में साम्प्रत राजनीति से लाभ कैंसे उठाया जाए, इस बात की पूरी प्रतीति कराती है।

पूज्य आचार्यश्री के लेखों का वर्गीकरण करके समणी कुसुमप्रज्ञा ने अप्रतिम कार्य किया है। वाचकों एवं शोध-विद्यार्थियों के लिए यह सामग्री अत्यन्त उपयोगी सिद्ध होगी, इसमें संदेह नहीं है। इस ग्रंथ से पूज्य आचार्य श्री के साहित्य का सामान्य परिचय तो मिलेगा ही, उपरांत उनके विराट् साहित्यिक व्यक्तित्व का परिचय भी प्रस्तुत पुस्तक से होगा। इसके लिए समणी कुसुमप्रज्ञा बधाई की पात्र हैं, वंदनीय हैं। किंतु एक बात मैं उनसे कहना चाहता हूं कि गांधीजी के लेखों का जिस प्रकार संग्रह हुआ है, वैसा संग्रह करना भी आवश्यक कार्य है। आशा करता हूं कि समणीजी इस कार्य को पूरा करके इस महत् कार्य में लग जाएंगी।

अहमदाबाद

Go gey mins arbitis 20/3/03 -दलसुख मालवणिया

स्वकीयम्

भारतीय संस्कृति की साहित्यिक परम्परा में संत-साहित्य का अपना विशिष्ट स्थान है। संत-साहित्य का महत्त्व केवल वर्तमान में ही नहीं, भविष्य के लिए भी होता है, क्योंकि इस साहित्य ने कभी भोग के हाथों योग को नहीं वेचा, धन के बदले आत्मा की आवाज को नहीं बदला तथा शक्ति और पुरुषार्थ के स्थान पर कभी अक्षमता और अकर्मण्यता को नहीं अपनाया। ऐसा इसलिए संभव हुआ क्योंकि संत अध्यात्म की सुदृढ़ परम्परा के संवाहक होते हैं।

आचार्य तुलसी बीसवीं सदी की संत परम्परा के महान् साहित्य सब्टा युगपुरुष हैं। उनका साहित्य परिमाण की दृष्टि से ही विशाल नहीं, अपितु गुणवत्ता एवं जीवन-मूल्यों को लोकजीवन में संचारित करने की दृष्टि से भी इसका विशिष्ट स्थान हैं। गिरते सांस्कृतिक मूल्यों की पुनः प्रतिष्ठा का संकल्प इस साहित्य में पंक्ति-पंक्ति पर देखा जा सकता है। आचार्य तुलसी ने सत्यं, शिवं और सौन्दर्यं की युगपत् उपासना की है, इसलिए उनका साहित्य मनोरंजन एवं व्यावसायिकता से ऊपर सृजनात्मकता को पैदा करने वाला है। उनके लेखन या वक्तव्य का उद्देश्य आत्माभिव्यक्ति, प्रशंसा या किसी को प्रभावित करना नहीं, अपितु स्वान्तः सुखाय एवं स्व-परकल्याण की भावना है। इसी कारण उनके विचार सीमा को लांघकर असीम की ओर गति करते हुए दृष्टिगोचर होते हैं। उनका साहित्य हृदयग्राही एवं प्रेरक है, क्योंकि वह सहज है। वह भाषा-शैली का मोहताज नहीं, अपितु उसमें हृदय एवं अनुभव की वाणी है, जो किसी भी सहृदय को फ्रकफोरने एवं आनंद-विभोर करने में सक्षम है।

आचार्य तुलसी के साहित्यिक व्यक्तित्व की दो विशेषताओं ने मुफ्ते अत्यन्त प्रभावित किया है----

मौलिक विचारों की प्रस्तुति के बाद भी उन्होंने यह गर्वोक्ति कहीं
 नहीं की कि वे किसी मौलिक तत्त्व का प्रतिपादन कर रहे हैं ।

० प्रतिदिन हजारों की भीड़ में घिरे रहकर, लाखों पर अनुशासन करते हुए भी उन्होंने निर्बाध गति से साहित्य-सृजन किया है । मूड या एकान्त हो, तब लिखा या सरजा जाए, इस बात को वे जानते ही नहीं । जब कलम लेकर बैठे, कागज पर विचार अंकित हो गए । जो भी विषय सामने आया, वाणी मुखर हो गयी ।

बीसवीं सदी के भाल पर अपने कर्तृत्व की जो अमिट रेखाएं उन्होंने खींची हैं, वे इतिहास में स्वर्णाक्षरों में अंकित रहेंगी । साहित्यस्रष्टा के साथ-साथ वे धर्मकांति एवं समाजकांति के सूत्रधार भी कहे जा सकते हैं । जैन विश्व-भारती संस्थान के कुलपति डा. रामजीसिंह कहते हैं— ''आचार्य तुलसी ने धर्मकान्ति को जन्म दिया है, उसका नेतृत्व किया है। वे उसके पर्याय बन चुके हैं । इसलिए आगे आने वाली सदी को समाज आचार्य तुलसी की सदी के रूप में जाने-माने तो कोई आश्र्चर्य नहीं होना चाहिए ।''

आचार्य तुलसी के विराट् व्यक्तित्व को किसी उपमा से उपमित करना उनके व्यक्तित्व को ससीम बनाना है। उनके लिए तो इतना ही कहा जा सकता है कि वे अनिर्वचनीय हैं। आचार्य मानतुंग के शब्दों में यह कहना पर्याप्त होगा—'यत्ते समानमपरंन हि रूपमस्ति'।

वालवय में संन्यास के पथ पर प्रस्थित होकर कमशः आचार्य, अणुव्रत अनुशास्ता, राष्ट्रसंत एवं मानव-कल्याण के पुरोधा के रूप में वे विख्यात हुए हैं। काल के अनंत प्रवाह में ८० वर्षों का मूल्य बहुत नगण्य होता है, पर आचार्य तुलसी ने उद्देश्यपूर्ण जीवन जीकर जो ऊंचाइयां और उपलब्धियां हासिल की हैं, वे किसी कल्पना की उड़ान से भी अधिक हैं। अपने जीवन के सार्थक प्रयत्नों से उन्होंने इस बात को सिद्ध किया है कि साधारण पुरुष वातावरण से बनते हैं, किन्तु महामानव वातावरण बनाते हैं। समय और परिस्थितियां उनका निर्माण नहीं करतीं, वे स्वयं समय और परिस्थितियों का निर्माण करते हैं। साधारण पुरुष जहां अवसर को खोजते रहते हैं, वहां महापुरुष नगण्य अवसरों को भी अपने कर्नु रव की छेनी से तराश कर उसे महान् बना देते हैं।

उम्र के जिस मोड़ पर व्यक्ति पूर्ण विश्राम की बात सोचता है, उस स्थिति में वे नव-सृजन करने एवं दूसरों को प्रेरणा देने में अर्हानेश लगे रहते हैं। विरोध को समभाव से सहकर वे जिस प्रकार उसे विनोद के रूप में बदलते रहे हैं, वह इतिहास का एक प्रेरक पृष्ठ है। उनके व्यक्तित्व के इस कोण को कवि की निम्न पंक्तियों में प्रस्तुत किया जा सकता है—

#### अविकृत वदन निरंतर तुमने, पिया अमृत सम विष जो । हुआ नहीं निःशेष अभी वह, तुम्हीं पिओगे इसको ।।

उनके विराट् व्यक्तित्व का एक महत्त्वपूर्ण पहलू साहित्य-सृजन है। जब वे तेरापन्थ के आचार्य रूप में प्रतिष्ठित हुए, तब हिंदी में लिखना तो दूर, बोलना भी कठिन था। पर उनकी प्रेरणा एवं प्रोत्साहन से आज सैंकड़ों साहित्यिक प्रतिभाएं उभर रही हैं। तेरापंथ संघ में साहित्य की अनेक विधाएं प्रस्फुटित हुई हैं, फिर भी उन्हें संतोष नहीं है। वे इस क्षेत्र में और अधिक विकास देखना चाहते हैं। इसीलिए इस विकास यात्रा के हर पड़ाव पर वे अपनी साहित्यिक प्रतिभाओं को अग्रिम सफलता के लिए प्रेरणा देते रहते हैं। अपने अनुयायी वर्ग को अपने मन की बात कहते हुए वे कहते हैं— ''अनेक विधाओं में साहित्य का निर्माण हुआ है, हो रहा है और विद्वज्जगत् में उसका उचित समादर भी हो रहा है, पर मेरी स्वप्न-यात्रा का आखिरी पड़ाव यही नहीं है। मैं बहुत दूर तक देख रहा हूं और अपने धर्मसंघ को वहां तक पहुंचाना चाहता हूं। क्योंकि अब तक जितना साहित्य सामने आया है, उसमें मौलिकता अधिक नहीं है।'' पर आचार्यश्री की अभीप्सा के अनुरूप मौलिक साहित्य का मृजन सहज कहां ? इस बात को स्वीकार करने में कोई संकोच नहीं कि 'आचार्य तुलसी साहित्य : एक पर्यवेक्षण' कोई मौलिक क्वति नहीं है, मात्र संयोजन है।

#### वर्गीकरण की प्रक्रिया

किसी भी लेखक के लेखों का विषय-वर्गीकरण कठिन कार्य है। उसमें भी समाज-सुधारक धर्मनेता के प्रवचनों का विषय-वर्गीकरण तो और भी अधिक दुष्कर कार्य है। क्योंकि इस कोटि का कोई भी व्यक्ति देश, काल, परिषद् एवं परिस्थिति के अनुकूल अपना प्रवचन देता है। उनमें ऋमबद्धता एवं एकसूत्रता की कल्पना ही नहीं की जा सकती। इस परिप्रेक्ष्य से आचार्य तुलसी के प्रवचन काफी विषयबद्ध एवं ऋमबद्ध कहे जा सकते हैं।

#### विषय-वर्गीकरणः एक अनुचितन

विषय-वर्गीकरण के समय मैंने किन-किन बातों को अपनी दृष्टि के मध्य में रखा, उनका संक्षिप्त आकलन यहां प्रस्तुत कर रही हैं, जिससे पाठकों को कहीं विसंगति प्रतीत न हो ।

वर्गीकरण में मैंने लेखों को बहुत ज्यादा विषयों में नहीं बांटा है। और ऐसा मैंने सलक्ष्य किया है। यदि पर्यायवाची या उनके निकट के विषयों का अलग-अलग विभाजन होता तो विषय बिखर जाते और शोधार्थी को भी असुविधा रहती। अतः मुख्य शीर्षक २१ ही रखे हैं। उनके अन्तर्गत कुछ उपशीर्षक भी हैं। जैसे संग्रह और विसर्जन से संबंधित लेखों को अपरिग्रह में ही अन्तर्गभित कर दिया है। परिग्रह का मूल संग्रह वृत्ति है तथा अपरिग्रह का मूल विसर्जन, क्योंकि अपरिग्रह का विकास हुए बिना न संग्रह छूट सकता है और न विसर्जन की भावना का विकास हो सकता है।

० 'अनुभव के स्वर' वर्गीकरण के अन्तर्गत आचर्ष्य तुलसी की व्यक्तिगत साधना, नेतृत्व तथा यात्रा आदि से संबंधित अनुभवपरक लेखों एवं प्रवचनों का समाहार किया गया है। इसके अतिरिक्त उनके जीवन से संबंधित विशेष अवसर जैसे पट्टोत्सव (आचार्य पदारोहण दिवस), जन्मोत्सव (जन्मदिन) आदि पर प्रदत्त प्रवचनों का भी समावेश है। विशेष व्यक्तियों से हुई वार्ताएं तथा संस्मरण आदि भी इसी में समाविष्ट हैं। जैसे लोंगोवालजी, विनोबाजी के मिलन-प्रसंग आदि। उत्तराधिकारी के मनोनयन एवं साध्वीप्रमुखाजी के चयन के संबंध में जो विशेष लेख हैं, वे अनुभूति-प्रधान एवं उनके व्यक्तिगत जीवन के बहुत बड़े निर्णय होने से 'अनुभव के स्वर' में रखे हैं। जहां आचार्य तुलसी ने अपने जीवन से संबंधित इतिहास को स्वयं मुखर किया है, उनका समाहार भी इसी में किया गया है।

० 'अध्यात्म' और 'योगसाधना' दोनों एक दूसरे के पर्याय हैं पर मैंने इनको सलक्ष्य अलग-अलग किया है । 'अध्यात्म' में आत्मदर्शन या आत्मोन्मुख होने की प्रेरणा देने वाले प्रवचनों का समावेश है तथा 'योगसाधना' में ध्यान एवं प्रेक्षाध्यान के विविध रूपों को स्पष्ट करने वाले लेखों, प्रवचनों एवं वार्ताओं का समावेश है । फिर भी अध्यात्म के विषय में जानने वाले पाठक 'योगसाधना' तथा योगसाधना के बारे में जानकारी प्राप्त करने वाले पाठक 'अध्यात्म' में आए लेखों को देखना नहीं भूलेंगे ।

• 'आगम' वर्गीकरण में आगम से संबंधित लेखों का संकलन है। साथ ही आगम-सूक्तों या आगम अध्यायों की व्याख्या करने वाले प्रवचनों का भी समावेश किया गया है। आगमसूत्र की व्याख्या होने पर भी विषय-गत व्याख्या करने वाले प्रवचनों को तद् तद् विषयों के अन्तर्गत भी रखा है। जैसे योगक्षेमवर्ष के प्रवचन लगभग आगम पर आधारित हैं। पर वे विषयबद्ध अधिक हैं, अतः उनको 'आगम' में न रखकर प्रतिपाद्य विषय के आधार पर अन्य शीर्षकों में भी रखा है।

टिप्पण में आगमस्थल एवं पद्य का निर्देश करना आवश्यक था पर विस्तारभय के कारण ऐसा नहीं हो सका ।

० तैतिकता और अणुव्रत एक दूसरे के पर्याय हैं। अतः अभिन्नता के आधार पर इन दोनों विषयों से संबंधित प्रवचनों एवं लेखों को संयुक्त कर दिया है। मानवता एवं नैतिकता में भी चोली-दामन का सम्बन्ध है अतः मानवता से संबंधित भीर्षकों को भी 'नैतिकता और अणुव्रत' में समाविष्ट किया है।

० 'मर्यादा महोत्सव' के अवसर पर प्रदत्त लेखों एवं प्रवचनों में मर्यादा और अनुशासन का वैशिष्ट्य उजागर हुआ है, अतः इसके कुछ लेखों को अनुशासन के अन्तर्गत रखा जा सकता था, पर 'मर्यादा महोत्सव' तेरापंथ का विशिष्ट उत्सव है अतः उन्हें 'तेरापंथ' के उपशीर्षक 'मर्यादा महोत्सव' में ही रखा है। इसके पीछे दृष्टि यही थी कि तेरापंथ पर शोध करने वाले विद्यार्थी को सारी सामग्री एक ही स्थान पर मिल जाए। इसी दृष्टि के कारण इस उपशीर्षक को समाज के अन्तर्गत 'पर्व और त्यौहार' में भी नहीं रखा। ० शिक्षा और स्वाध्याय में शाब्दिक ही नहीं, अर्थगत भेद भी है। अतः मैंने स्वाध्याय से संबंधित लेखों एवं प्रवचनों को 'शिक्षा और संस्कृति' वर्गीकरण के अन्तर्गत न रखकर 'विविध' वर्गीकरण में रखा है। किंतु कहीं कहीं इसमें व्युत्क्रम भी किया है। जैसे आचार के उपशीर्षक 'ज्ञानाचार' में संकलित अनेक प्रवचन ज्ञान के सैद्धान्तिक एवं दार्शनिक स्वरूप का विश्लेषण करने वाले हैं पर उनको 'जैनदर्शन' में न रखकर 'ज्ञानाचार' में ही रखा है, जिससे विद्यार्थी को ज्ञानसंबंधी सारी सामग्री एक ही स्थान पर मिल जाए।

० अणुव्रत आंदोलन को गति देने एवं उसे जनव्यापी बनाने हेतु आचार्य तुलसी के प्रारम्भिक प्रवचनों में अणुव्रत की चर्चा प्रायः सभी प्रवचनों में मिलती है। पर जहां मुख्यता किसी दूसरे विषय की है, उन प्रवचनों एवं निबन्धों को अणुव्रत के अन्तर्गत न रखकर तद्-तद् विषयों में समाहार किया है।

० कहीं-कहीं ऐसा भी हुआ है कि जिस प्रवचन या निबन्ध में दो मुख्य विषयों की व्याख्या हुई है, यदि वही प्रवचन दो पुस्तकों में है तो मैंने उन दोनों को एक ही शोर्षक में न रखकर सलक्ष्य अलग-अलग शीर्षकों में रखा है, जिससे पाठक को दोनों विषयों के बारे में आचार्यश्री के विचारों को जानने की सुविधा हो सके । जैसे— 'लोकतंत्र और नैतिकता' यह आलेख अमृत संदेश तथा मंजिल की ओर, भाग-१ दोनों पुस्तकों में है। इनमें एक को 'नैतिकता और अणुव्रत' तथा दूसरे को राष्ट्र-चिंतन के अन्तर्गत लोकतंत्र में रखा है । इसी प्रकार 'मानव स्वभाव की विविधता, प्रवचन को आगम एवं मनोविज्ञान दोनों में रखा है।

० 'नयी पीढी : नए संकेत' पुस्तक में ७ प्रवचन हैं, जो दिल्ली में समायोजित 'युवक प्रशिक्षण शिविर' में प्रदत्त हैं । यद्यपि सातों प्रवचन युवकों को संबोधित करके दिए गए हैं लेकिन विविध विषयों से संबंधित होने के कारण तद् तद् विषयक वर्गीकरण में उनका समावेश कर दिया है । जैसे 'जैन दर्शन में ईश्वर' को 'जैन दर्शन' के उपशीर्षक 'ईश्वर' के अन्तर्गत रखा है ।

• 'प्रवचन डायरी' के नए संस्करण 'भोर भई' 'संभल सयाने !' 'सूरज ढल ना जाए' 'घर का रास्ता' आदि पुस्तकों में कुछ प्रवचन अत्यन्त संक्षिप्त हैं, पर उनका समावेश भी मैंने इस वर्गीकरण में किया है। ऐसे छोटे प्रवचनों को मैं 'उद्बोधन' शीर्षक के अन्तर्गत रखना चाहती थीं, पर इससे विषय की स्पष्टता एवं वर्गीकरण नहीं हो पाता।

'नैतिकता के नए चरण' पुस्तिका में पृष्ठ संख्या नहीं है। मैंने

इसके लेखों को वर्गीकरण में सम्मिलित तो किया है किंतु पृष्ठ संख्या नहीं दी है ।

० आचार्य तुलसी की कुछ पुस्तकें वार्ता रूप में हैं। इसी प्रकार कुछ निबंधों की पुस्तकों में भी वार्ताओं का समावेश हुआ है। मैं उन सबका संकेत करना चाहती थी पर विस्तारभय से ऐसा संभव नहीं हुआ। पर स्थूल रूप से साहित्य-परिचय में इसका संकेत दे दिया है।

आचार्य तुलसी की सन्निधि में अब तक सैकड़ों अधिवेशन-कार्यक्रमों का समायोजन हो चुका है। उनमें अणुव्रत अधिवेशन, महिला अधिवेशन एवं युवक अधिवेशन से संबंधित समायोजन विशेष उल्लेखनीय हैं। पर खेद की बात यह है कि उन कार्यक्रमों में प्रदत्त प्रवचनों की ऐतिहासिक दृष्टि से सुरक्षा नहीं हो सकी। फिर भी जितनी कुछ सुरक्षा हो सकी है और जो कुछ जानकारी मिल सकी है, उसे मैंने स्थान एवं दिनांक के उल्लेख के रूप में ऐतिहासिक क्रम से रखने का प्रयत्न किया है। इस प्रयत्न के कारण अधिवेशन के प्रवचनों को विषयवार वर्गीकृत नहीं किया गया है। साथ ही इस बात का ध्यान भी रखा है कि इन अधिवेशनों से संबंधित प्रवचनों में यदि मुख्यता दूसरे विषय की है तो भी उसे अधिवेशन के कम में रखा है। यह स्पष्टीकरण इसलिए है कि पाठक को विरोधाभास प्रतीत न हो।

#### शीर्षक वर्गीकरणः एक अनुचितन

यद्यपि यह सत्य है कि शीर्षक किसी भी लेख का दर्पण होता है पर आचार्य तुलसी के साहित्य में प्रवचन अधिक हैं। प्रवचनकार को सभा के अनुरूप विषय को अनेक धाराओं में मोड़ना होता है, अतः हमने विषय-वर्गीकरण केवल शीर्षक के आधार पर नहीं, बल्कि प्रतिपाद्य विषय-वस्तु के आधार पर किया है। जैसे 'समाधान का मार्ग हिंसा नहीं' तथा 'अध्यात्म : भारतीय संस्कृति का मौलिक आधार' इन दोनों शीर्षकों को 'अहिंसा एवं 'अध्यात्म' के अन्तर्गत न रखकर 'अनुभव के स्वर' में रखा है, क्योंकि प्रथम में सन्त लोंगोवालजी के साथ हुई अन्तरंग वार्ता के संस्मरण हैं और दूसरे में जन्मदिन पर प्रदत्त उनका विशिष्ट प्रवचन है। इस प्रकार और भी अनेक स्थलों पर पाठक को शीर्षक पढ़कर भ्रम हो सकता है।

१. कहीं-कहीं शीर्षक इतने रहस्यमय एवं साहित्यिक हैं कि उनके आधार पर प्रतिपाद्य का ज्ञान नहीं हो सकता । वहां भी हमने विषय-वस्तु के आधार पर ही वर्गीकरण किया है, जैसे 'कागज के फूल', 'सबसे बड़ी त्रासदी', 'कालिमा धोने का प्रयास' आदि ।

२. कहीं-कहीं वर्गीकरण के समय द्वन्द्व की स्थिति से भी सामना करना पड़ा क्योंकि एक ही प्रवचन, लेख या वार्ता को अनेक विषयों में अन्तर्गभित किया जा सकता था । पर अंततः हमने प्रतिपाद्य की प्रमुखता के आधार पर उनका विषय-वर्गीकरण किया है । जैसे—'अहिंसा और श्रावक की भूमिका' तथा 'अहिंसा का सिद्धांत : श्रावक की भूमिका' ये दोनों अहिंसा के महत्त्वपूर्ण पहलुओं को उद्घाटित करते हैं पर श्रावक के आचार से संबंधित होने के कारण इन्हें 'आचार' के अन्तर्गत 'श्रावकाचार' में रखा है । और भी अनेक स्थलों पर ऐसा हुआ है । जैसे 'श्रावक के मनोरथ' 'श्रावक के विश्राम' आदि को 'आगम' के अन्तर्गत भी रखा जा सकता था पर 'श्रावकाचार' में रखा है ।

• 'धर्म : एक कसौटी, एक रेखा' पुस्तक में कुछ शीर्षक स्थान से सम्बन्धित हैं, जैसे – पालघाट-केरल, बेंगलोर आदि । इन शीर्षकों में प्रतिपाद्य बहुत संक्षिप्त किन्तु मार्मिक है, इसलिए इन्हें विषय के आधार पर वर्गीकृत किया है । जैसे – 'पालघाट-केरल' 'जातिवाद' से तथा 'त्रिवेन्द्रम्-केरल' 'धर्म और जीवन व्यवहार' से सम्बन्धित है, इसी पुस्तक के 'नैतिक सन्दर्भ' खण्ड में एक, दो से लेकर पांच तक शीर्षक हैं । प्रेरक विचार होने से इन शीर्षकों को भी इसमें विषय के आधार पर समाविष्ट किया है ।

 'प्रेक्षा : अनुप्रेक्षा' पुस्तक के विवेचक एवं व्याख्याता यद्यपि युवाचार्य महाप्रज्ञ हैं पर यह कार्य आचार्य तुलसी की पावन सन्निधि में हुआ है अतः इसे उन्हीं की क्वति मानकर इसके शीर्षकों को इसमें समाविष्ट किया है।

'तुलसी-वाणी' मुनि दुलीचंदजी 'दिनकर' की संकलित क्रुति है ।
 यद्यपि पूरी पुस्तक अनेक शीर्षकों में विभक्त है पर इसमें प्रवचनांशों के
 उद्धरण हैं अतः इस पुस्तक के शीर्षकों को इसमें समाविष्ट नहीं किया है ।

'नवनिर्माण की पुकार' पुस्तक यद्यपि आचार्य तुलसी के नाम से प्रकाशित है, पर इसमें प्रारम्भ में लगभग १२ पृष्ठों तक कार्यक्रमों की रिपोर्ट के साथ प्रासंगिक रूप में आचार्य तुलसी के विचारों को संकलित किया गया है, अतः स्वतन्त्र प्रवचन या लेखन होने से उसके शीर्षकों को हमने वर्गीकरण में सम्मिलित नहीं किया है।

० 'प्रश्न और समाधान' क्वति यद्यपि क्वतिकार मुनि सुखलालजी के नाम से प्रकाशित है, पर इसमें समाधायक आचार्य तुलसी हैं, अतः इसके शीर्षकों को हमने इस वर्गीकरण में सम्मिलित किया है। यों 'अणुव्रत अनुशास्ता के साथ' पुस्तक भी ऐसी ही वार्तारूप क्वति है, पर उसके शीर्षक वर्गीकरण के अनुकूल नहीं हैं इसलिए उन्हें इसमें सम्मिलित नहीं किया है।

 'भगवान् महावीर' यद्यपि जीवनीग्रन्थ है, पर इसमें महावीर के विचारों एवं सिद्धांतों की बहुत सरल एवं सरस प्रस्तुति है। इस आधार पर इसके अनेक शीर्षकों को इस वर्गीकरण में समाविष्ट किया है। चौबीस

॰ 'धर्म ः एक कसौटी, एक रेखा' पुस्तक में 'पत्र प्रतिनिधि' तथा 'मत-अभिमत' इन दो खण्डों के शीर्षकों को इसमें समाविष्ट नहीं किया है । क्योंकि इनमें साहित्यिक विचार न होकर विशेष अवसरों, संस्थानों आदि से संबंधित सन्देशों का संकलन है ।

• प्रवचन डायरी के तीन भाग सन् १९६० में प्रकाशित हुए थे। उनका जैन विश्वभारती प्रकाशन से नाम-परिवर्तन के साथ परिवर्धित एवं परिष्कृत संस्करण के रूप में पुनर्मुद्रण हो चुका है। यद्यपि हमने पुनर्मुद्रण की लगभग सभी पुस्तकों के शीर्षकों को इस पुस्तक में समाविष्ट किया है, पर इन प्रवचन डायरियों में सैकड़ों प्रवचन हैं, यदि उन सबका भी समावेश किया जाता तो इस ग्रन्थ का कलेवर और अधिक बढ़ जाता। अतः हमने प्रवचन डायरी के प्रवचनों की सूची को विषय वर्गीकृत कर लेने पर भी सलक्ष्य इस संकलन में समाविष्ट नहीं किया है।

'व्यक्ति और विचार' के अन्तर्गत 'विशिष्ट व्यक्तित्व' उपशीर्षक में अनेक स्थलों पर शीर्षक से यह स्पष्ट नहीं है कि किस व्यक्ति के बारे में विचार व्यक्त किए गए हैं। वहां हमने पाठकों की सुविधा के लिए ब्रेकेट में उस व्यक्ति का नाम दे दिया है। जैसे---

१. स्वतन्त्र चेतना का प्रहरी (लोकमान्य तिलक)

२. सूक्ष्म दृष्टि वाला व्यक्तित्व (जैनेन्द्र कुमार जैन)

३. एक सुधारवादी व्यक्तित्व (रामेश्वर टांटिया)

कहीं-कहीं 'जिज्ञासा के फरोखे से' या 'समाधान के स्वर' शीर्षक में विविध प्रश्नोत्तर हैं। वार्ता में जिस विषय से सम्बन्धित प्रश्न अधिक हैं, उसको उसी विषय के अन्तर्गत रख दिया है।

कहीं-कहीं विषय को प्रमुखता न देकर शीर्षक को प्रमुखता देकर भी वर्गीकरण किया है । जैसे— 'अणुव्रत : एक सार्वजनिक मंच' इसमें मुख्यतः अस्पृश्यता और जातिवाद पर प्रहार हुआ है पर हमने इसे 'नैतिकता और अणुव्रत' वर्गीकरण के अन्तर्गत रखा है । इसी प्रकार 'पच्चीससौवां निर्वाण महोत्सव कैसे मनाएं ?' तथा 'निर्वाण शताब्दी के सन्दर्भ में' इन दोनों लेखों में भगवान महावीर की पच्चीसवीं निर्वाण शताब्दी के सन्दर्भ में' इन दोनों लेखों में भगवान महावीर की पच्चीसवीं निर्वाण शताब्दी के सन्दर्भ में समाज के समक्ष भावी योजनाओं का प्रारूप रखा गया है । इनमें विशेष रूप में महावीर के जीवन एवं दर्शन की चर्चा नहीं है, पर महावीर के निर्वाण-दिन से सम्बन्धित होने के कारण तथा शीर्षक की प्रधानता से इन्हें 'व्यक्ति और विचार' के उपशीर्षक 'महावीर : जीवन-दर्शन' में रखा है ।

कहीं-कहीं शीर्षक व्यापक होने के कारण अनेक बार पुनरावृत्त हैं, पर उनमें निहित विषय-वस्तु भिन्न है, अतः सभी स्थानों पर पाठक एक ही शीर्षक को देखकर लेख या प्रवचन को पुनरावृत्त न मान लें। जैसे अनेकांत, अहिंसा, अक्षय तृतीया, मानवधर्म आदि । कहीं-कहीं असावधानी से भी एक ही पुस्तक में शीर्षक की पुनरावृत्ति हो गई है ।

#### परिशिष्ट

परिशिष्ट किसी भी ग्रन्थ में पूरक का कार्य करते हैं। इस पुस्तक में चार परिशिष्ट जोड़े गए हैं। प्रथम परिशिष्ट में पुस्तकों में आए लेखों की अनुक्रमणिका है। इससे किसी भी लेख को ढूंढने में पाठक को सुविधा हो सकेगी।

दूसरे परिशिष्ट में पत्र-पत्रिकाओं के लेखों की सूची है । यद्यपि इन लेखों एवं प्रवचनों का भी विषय-वर्गीकरण अनिवार्य था, पर विस्तार-भय से ऐसा सम्भव नहीं हो सका। इसके अतिरिक्त आचार्यश्री के सैकडों लेख राष्ट्रीय एवं राज्यस्तरीय पत्र-पत्रिकाओं में प्रकाशित होते रहते हैं। उन सबका निर्देश करना भी महत्त्वपूर्ण कार्य है । पर सारी सामग्री एक स्थान पर सुलभ न होने से यह कार्यं नहीं हो सका । उस कमी का अहसास बार-बार होता रहा है। द्वितीय परिशिष्ट में हमने केवल संघीय पत्र-पत्रिकाओं में प्रकाशित लेखों एवं प्रवचनों की सूची ही इस ग्रन्थ में दी है। उसमें भी सन् १९८४ तक की पत्र-पत्रिकाओं के लेख ही इसमें संकेतित हैं, क्योंकि बाद के वर्षों की पत्रिकाओं में छपे लगभग लेख पुस्तकों में प्रकाशित हो चुके हैं अतः पुनरुक्ति से बचने के लिए उनका समावेश नहीं किया है । सन् प्रे से पूर्व की पत्रिकाओं में छपे लेख या प्रवचन यदि पुस्तकों में है तो उनको हमने पत्र-पत्रिकाओं की सूची में नहीं दिया है, पर अनेक स्थलों पर पत्र-पत्रिकाओं के लेख शीर्षक-परिवर्तन के साथ पुस्तकों में प्रकाशित हैं, अत: वहां पुनरुक्ति होना सहज है। जैसे-जैन भारती (१३ जन १४) में जो लेख 'अहिंसा' शीर्षक से प्रकाशित है, वही 'प्रवचन डायरी' में 'अहिंसा की शाश्वत मान्यता' इस शीर्षक से है। जैन भारती में (४ सित० ४४) में जो लेख 'समन्वय की दिशा अनेकान्तवाद' से है वही 'भोर भई' में 'अनेकांत' शीर्षक से है ।

'युवादृष्टि' के अनेक लेख पुस्तकों में शीर्षक-परिवर्तन के साथ संकलित हैं। जहां मुभ्रे ज्ञात हुआ कि यह लेख या प्रवचन शीर्षक-परिवर्तन के साथ पुस्तक में प्रकाशित है उसे मैंने पत्र-पत्रिका की सूची में संलग्न नहीं किया है। जैसे, अणुवत में 'भारतीय आचार विज्ञान : एक पर्यवेक्षण' इस शीर्षक से श्टंखलाबद्ध लगभग ३६ से अधिक वार्ताएं छपी हैं। वे सब 'अनैतिकता की धूप : अणुवत की छतरी' पुस्तक में शीर्षक-परिवर्तन के साथ प्रकाशित हैं अतः हमने उनका इस परिशिष्ट में उल्लेख नहीं किया है।

'जैन भारती' में अनेक स्थलों पर 'आचार्य तुलसी का मंगल प्रवचन'

#### छब्बीस

तथा 'आचार्य तुलसी का ओजस्वी प्रवचन' शीर्षक से भी कुछ प्रवचन प्रकाशित हैं। उनको हमने इस संकेत-सूची में सम्मिलित नहीं किया है, क्योंकि इनमें विषयगत स्पष्टता नहीं है।

तीसरा परिशिष्ट ऐतिहासिक एवं भौगोलिक दृष्टि से महत्त्वपूर्ण है । इसमें प्रवचन-स्थलों के नामों की सूची, विशेष प्रवचनों के संकेत तथा विशिष्ट व्यक्तियों के साथ हुई वार्ताओं के स्थान एवं समय का संकेत है । यदि आचार्य तुलसी के प्रवचनों का सारा इतिहास सुरक्षित रहता तो यह परिशिष्ट ही इतना विशाल होता कि उसे प्रकट करने के लिए एक अलग सन्दर्भ-प्रन्थ की आवश्यकता रहती ।

चौथे परिशिष्ट में 'सन्दर्भ ग्रन्थ सूची' तथा 'पुस्तक संकेत सूची' का उल्लेख किया गया है। इसे दो भागों में बांटने का मुख्य कारण यह है कि भूमिका में पुस्तक का नाम या संकेत न देकर पाठक की सुविधा के लिए पूरा नाम दिया है, पर विषय-वर्गीकरण में पुस्तकों के संकेत की पुनरुक्ति होने से उनका पूरा नाम न देकर मात्र संकेत दे दिया है। शोध-विद्यार्थी आचार्य तुलसी के विचार-विकास के ऋम को जान सकें, इसलिए ऐतिहासिक ऋम से पुस्तकों की सूची भी दे दी गयी है।

यद्यपि विषय वर्गीकरण में ही लेखों एवं प्रवचनों को ऐतिहासिक कम से देना ज्यादा अच्छा रहता पर सब प्रवचनों एवं लेखों की दिनांक सुरक्षित न रहने से हमने परिशिष्ट में ही पुस्तकों के ऐतिहासिक कम की सूची दे दी है। अंत में आचार्य तुलसी द्वारा लिखी काव्य-क्वतियों एवं संस्क्वन भाषा में निबद्ध ग्रन्थों का नामोल्लेख भी किया गया है।

#### नद्य साहित्यः पर्यालोचन और मूल्यांकन

भूमिका में उनके गद्य साहित्य का संक्षिप्त पर्यालोचन प्रस्तुत करने का प्रयत्न किया गया है। इसमें चार मुख्य विषयों — अहिंसा, धर्म, राष्ट्र और समाज पर आचार्य तुलसी के विशेष चिन्तन को प्रस्तुत किया है, जिससे भविष्य में कोई भी पाठक या शोध-विद्यार्थी उनके विचारों को जानकर अपने शोध-विषय के निर्धारण में रुचि जागृत कर सके। यद्यपि उन चारों विषयों पर उन्होंने व्यापक चिंतन प्रस्तुत किया है। पर इस पुस्तक में तो मात्र कुछ विचार ही पाठक के समक्ष प्रस्तुत हो सके हैं। इसी प्रकार अन्य अनेक महत्त्वपूर्ण विषयों पर भी उन्होंने मौलिक विचार प्रस्तुत किए हैं, पर उन सबका आकलन प्रस्तुत ग्रंथ में संभव नहीं था।

आचार्यश्री के गद्य साहित्य की संक्षिप्त जानकारी के साथ अन्य लेखकों द्वारा उनके बारे में लिखी पुस्तकों का संक्षिप्त परिचय भी दे दिया है, जिससे शोधार्थी को उनके व्यक्तित्व एवं कर्तृत्व को जानने के स्रोतों का ज्ञान हो सके । प्रयास इतना ही है कि आचार्य तुलसी के विचारों पर शोध करने वाले विद्यार्थी उनके इन विचारों को पढ़कर उनमें अर्न्तानहित रहस्यों को आत्मसात् कर उनको जनभोग्य बनाने का प्रयत्न करें ।

#### पुनरुक्ति एवं पुनर्मुद्रण

आचार्यश्री के वाङ्मय में अनेक स्थलों पर पुनरुक्ति हुई है। एक ही लेख या प्रवचन श्रीर्षक-परिवर्तन के साथ दो पुस्तकों में भी प्रकाशित हो गया है। जैसे—'धर्म: एक कसौटी, एक रेखा' में जो वार्ता 'सेठ गोविंददासजी के प्रश्न: आचार्य तुलसी के उत्तर' नाम से है वही 'अतीत का विसर्जन: अनागत का स्वागत' पुस्तक में 'जिज्ञासा के भरोखे से' शीर्षक से है। 'शांति के पथ पर' पुस्तक में जो प्रवचन 'नियम का अतिक्रम क्यों ?' शीर्षक से है, वही कुछ परिवर्तन के साथ प्रवचन पाथेय भाग-९ में 'क्या भारत स्वतन्त्र है ?' शीर्षक से है, यद्यपि यह पुनरुक्ति सलक्ष्य नहीं हुई है, पुस्तक की संख्या का व्यामोह भी नहीं है, पर अनेक संपादकों के होने से ऐसा होना अस्वाभाविक नहीं था। क्योंकि पत्र-पत्रिकाओं से अलग-अलग व्यक्तियों न लेखों एवं प्रवचनों का संकलन कर उनका अपने ढंग से सम्पादन किया है।

यद्यपि शोधार्थियों की सुविधा एवं ऐतिहासिक दृष्टि से ऐसी पुन-रुक्तियों का उल्लेख करना आवश्यक था, पर इतने विशाल वाङ्मय पर यह कार्यं करना समयसापेक्ष ही नहीं, स्मृतिसापेक्ष और श्रमसाध्य भी है अत: ऐसा सम्भव नहीं हो सका । पर मुख्य रूप से पुनर्मुद्रण में नाम-परिवर्तन के साथ निकली पुस्तकों की सूची तथा कुछ पुनरुक्त लेखों के पुस्तकों की सूची नीचे प्रस्तुत की जा रही है ।

आचार्यश्री की कुछ पुस्तकें पुनर्मुद्रण में नाम-परिवर्तन या संशोधन एवं परिवर्धन के साथ प्रकाशित हुई हैं । उनकी मुख्य सूची इस प्रकार है—

| पुराना संस्करण           | नया संस्करण                         |
|--------------------------|-------------------------------------|
| १. मुक्तिपथ              | गृहस्थ को भी अधिकार है धर्म करने का |
| २. अमृत संदेश            | सफर : आधी शताब्दी का                |
| ३. उद्बोधन               | समता की आखः चरित्र की पांख          |
| ४. अणुव्रत के संदर्भ में | अणुव्रतः गति-प्रगति                 |

१. 'अणुव्रत के सन्दर्भ में' पुस्तक के अनेक लेख शीर्षक-परिवर्तन के साथ अणुव्रत : गति-प्रगति में समाविष्ट हैं। जैसे— 'अणुव्रत के सन्दर्भ में' पुस्तक में जो शीर्षक ''पर्यटकों को भारतीय संस्कृति से परिचित कराया जाए'' तथा ''राजनीति के मंच पर उलफा राष्ट्रभाषा का प्रश्न और दक्षिण भारत'' से है, वे ही अणुव्रत : गति प्रगति में ''पर्यटकों का आकर्षण : अध्यात्म'' तथा ''राष्ट्रभाषा का प्रश्न और दक्षिण भारत'' के नाम से है। अठाईस

५. प्रगति की पगडंडियां आचार्य तुलसी के अमर संदेश

६. विचारदीर्घा,

विचार वीथी राजपथ की खोज

७. मुक्ति इसी क्षण में मंजिल की ओर भाग-२

इसके अतिरिक्त 'दोनों हाथ ः एक साथ' संकलित क्रृति है, पर इसमें कुछ नए लेख भी समाविष्ट हैं ।

'नैतिक संजीवन', 'शांति के पथ पर' (दूसरी मंजिल) के कुछ प्रवचन कुछ अन्तर के साथ 'संभल सयाने !' तथा प्रवचन पाथेय भाग-९ में समाविष्ट हैं।

'राजधानी में आचार्य तुलसी के संदेश' पुस्तक के कुछ प्रवचन 'आचार्य तुलसी के अमर सन्देश' से मेल खाते हैं ।

आचार्य तुलसी के कुछ महत्त्वपूर्ण लेख स्वतन्त्र रूप से पुस्तिका के रूप में भी छपे हैं। जैसे— 'अशांत विश्व को शांति का सन्देश', 'भ्रष्टाचार की आधारशिलाएं' आदि। यद्यपि थे लेख पुस्तकों में प्रकाशित हैं, पर महत्त्वपूर्ण होने के कारण उनका अलग से परिचय भी दिया गया है।

'अनैतिकता की धूप अणुव्रत की छतरी', 'धर्म : एक कसौटी, एक रेखा' तथा 'दायित्व का दर्पण : आस्था का प्रतिबिम्ब' इन तीन पुस्तकों के लेखों का विषयबद्ध एवं व्यवस्थित रूप से नया संस्करण 'अतीत का विसर्जन अनागत का स्वागत' है। यह मात्र स्थूल जानकारी मैंने पाठकों के समक्ष रखी है, जिससे उनको पुनरुक्ति की भ्रांति न हो।

पुनर्मुद्रण में नाम परिवर्तन वाली पुस्तकों के लेखों एवं आपस में पुनरुक्त लेखों को भी इस पुस्तक में अन्तर्गाभत करने के निम्न उद्देश्य थे—

१. इतिहास की सुरक्षा ।

२. एक पुस्तक न मिलने पर शोध विद्यार्थी दूसरी पुस्तक से अपना कार्य सम्पन्न कर सके ।

३. कहीं-कहीं एक ही लेख जो दो भिन्न-भिन्न पुस्तकों में प्रकाशित है यदि उनमें दो मुख्य विषयों का विवेचन है तो उनको अलग-अलग विषय में रख दिया गया है ।

#### सभ्यादन

आचार्य तुलसी एक विशाल धर्मसंघ के अनुशास्ता हैं। समाज एवं राष्ट्र का नेतृत्व करने में भी उन्होंने अपनी शक्ति एवं कर्तृ त्व का उपयोग किया है, इसलिए स्वतन्त्र रूप से लिखने का समय उन्हें बहुत कम मिल पाता है। अतः उनके विचारों के संकलन एवं सम्पादन में अनेक हाथों का श्रम लगा है। इन वर्षों में मुख्यतया उनके साहित्य का सम्पादन महाश्रमणी साध्वीप्रमुखा कनकप्रभाजी कर रही हैं। इतने विशाल साध्वी समाज का नेर्तु त्व करते हुए भी कई दर्जन पुस्तकों का सम्पादन आक्ष्वर्य का विषय है। प्रवचन-साहित्य का संपादन मुनिश्री धर्मरुचिजी निष्ठापूर्वक कर रहे हैं। इसके अतिरिक्त मुनिश्री मधुकरजी, मुनिश्री गुलाबचंदजी 'निर्मोही', साध्वीश्री जिनप्रभाजी तथा श्रीचंदजी रामपुरिया आदि ने भी उनके प्रवचनों एवं लेखों का सम्पादन किया है।

#### प्रस्तुत कार्य की प्रेरणा

सन् १९८५ की बात है। मैं लाडनूं में आगमकार्य में संलग्न थी। व्यवहार भाष्य के संशोधन का कार्य चल रहा था। चातुर्मास के दौरान एक शोधविद्यार्थी, जो भारतीय नीति दर्शन पर पी.एच.डी. का कार्य कर रहा था, मार्ग-दर्शन प्राप्त करने लाडनुं पहुंचा। वह शोध विद्यार्थी आचार्य तुलसी के अणुव्रत दर्शन के बारे में जानकारी प्राप्त करना चाहता था। मैंने उस भाई को वर्ढमान ग्रन्थागार में आचार्य तुलसी की अनेक पुस्तकें सुफाईं। पर मेरे मन को संतोष नहीं हआ, क्योंकि सामग्री विकीर्ण थी। शोधविद्यार्थी होने के नाते तत्काल मेरे मन में विकल्प उठा कि आचार्य तूलसी की वाणी एक द्रष्टा की वाणी है। उनकी तपःपूत साधना से निःसत वाणी अनेक धाराओं तथा अनेक विषयों में प्रवाहित हुई है। अतः उनकी कृतियों में आये विषयों का यदि वर्गीकरण कर दिया जाए और एक स्थान पर ही निदेश कर दिया जाए तो अनेक शोध-विद्यार्थियों को आचार्य तुलसी पर पी.एच.डी. करने में सुविधा हो सकती है। इस श्रमसाध्य कार्य को करने के पीछे एक दृष्टिकोण यह भी था कि आचार्य तुलसी का अनुशास्ता रूप जितना उभर कर सामने आया है, उतना साहित्यकार का रूप नहीं, जबकि उन्होंने एक नहीं, अनेक कालजयी कृतियों से साहित्य भंडार को समुद्ध किया है। शोध विद्यार्थी तो मात्र निमित्त बना। मुनिश्री दुलहराजजी का सकारात्मक समर्थन एवं गुरुदेव के मंगल आझीर्वाद से मेरी चेतना में हल्का-सा साहित्यिक स्पंदन हआ । पूज्यपाद गुरुदेव का नाम स्मरण कर कार्य प्रारम्भ किया और सन् १९८६ में 'अमृत महोत्सव' के अवसर पर विषय-वर्गीकरण का कार्य सम्पन्न कर हस्तलिखित पत्रिका 'वातायन' के रूप में यह कार्य गुरु-चरणों में उपहुत किया । कार्य करते समय इसके प्रकाशन की तो स्वप्न में भी कल्पना नहीं की थी, बस स्वान्तः सुखाय और समय का सही नियोजन इन उद्देश्यों के साथ यह कार्य किया। पर प्रकाशन इसकी नियति थी।

जब प्रकाशन की बात चली, तब पहले किया हुअ। कार्य इतना उपयोगी सिद्ध नहीं हुआ, क्योंकि अनेक नई पुस्तकें भी प्रकाश में आ गई थीं तथा कई पुस्तकों के नए संस्करण भी निकल चुके थे, अत: पुन: १९९३ के जून मास में यह कार्य प्रारम्भ किया और आज सम्पन्न है ।

शोध विद्यार्थी होने के कारण कार्य करते समय अनेक बार यह विकल्प उठा कि आचार्यश्री के साहित्यिक, सामाजिक एवं आध्यात्मिक विचारों का महावीर, बुद्ध, कृष्ण, गांधी, विवेकानंद, अरविंद, टालस्टाय, रस्किन तथा अन्य अनेक प्राच्य एवं पाश्चात्य विद्वानों के साथ तुलनात्मक अध्ययन क्यों न किया जाए । क्योंकि अनुभूति के स्तर पर निकली हुई वाणी किसी भी काल या देश में प्रस्फुटित हो, उसमें सामंजस्य एवं समानता मिल ही जाती है । किन्तु समस्या यह थी कि आचार्यश्री द्वारा सर्जित विशाल श्रुतराशि का अवगाहन श्रम एवं स्मृतिसापेक्ष ही नहीं, समयसापेक्ष भी था, अतः चाहकर भी ऐसा सम्भव नहीं हो सका । दूसरी कठिनाई यह थी यह ग्रंथ अपने-आप में इतना बड़ा हो गया कि तुलनात्मक अध्ययन का अवकाश ही नहीं रहा । पर इस दिशा में भविष्य में बहुत काम हो सकता है, यह असंदिग्ध रूप से कहा जा सकता है ।

एक साल का लम्बा समय लगने पर भी ऐसा बार-बार प्रतीत हो रहा है कि यह मात्र प्रारम्भिक प्रयास है। यह दावा करना तो निरा अहंकार प्रदर्शन ही होगा कि यह वर्गीकरण बिल्कुल सही हुआ है। लेकिन यह सामान्य प्रयास भी अनेक शोर्धाथियों की विचार-यात्रा में सहयोगी बनेगा, ऐसा विश्वास है।

पाठक आचार्य तुलसी को एक सम्प्रदाय-विशेष के आचार्य के रूप में नहीं, अपितु मानवता के मसीहा या सांस्क्वतिक नेता के रूप में पढ़ने का प्रयत्न करेंगे तो उन्हें अवश्य नया आलोक मिलेगा, ऐसा मेरा विश्वास है ।

एक बात पर पाठक विशेष ध्यान देंगे कि आचार्य तुलसी वर्तमान में गणाधिपति अणुव्रत अनुशास्ता तुलसी के रूप में प्रसिद्ध हैं। क्योंकि उन्होंने आचार्य पद का विसर्जन कर युवाचार्य महाप्रज्ञ को आचार्य बना दिया है। चूंकि यह घटना सुजानगढ़ १९९४ के फरवरी मास में घटित हुई और तब तक इस पुस्तक का काफी अंश प्रकाशित हो चुका था, अतः मैंने एकरूपता बनाए रखने की दृष्टि से आचार्य तुलसी एवं युवाचार्य महाप्रज्ञ शब्द का ही प्रयोग किया है।

आचार्य तुलसी के प्रति अनन्त आस्था होने पर भी मैंने तटस्थ समालोचक की दृष्टि से इस बात की पूरी सतर्कता रखी है कि कहीं उन्हें तेरापन्थ के आचार्य के रूप में प्रतिष्ठित कर उनके व्यक्तित्व को सीमित न कर दूं। इस पुस्तक में मुख्यतः उनके इन्द्रधनुषी व्यक्तित्व का एक ही पहलू उजागर हुआ है। वह है — सृजनशील साहित्यकार।

आचार्य तुलसी के सम्पूर्ण वाङ्मय को केवल भक्तहृृदय से नहीं,

अपितु तटस्थ समालोचक की दृष्टि से पढ़ा है। उनके साहित्य के बारे में मैं अपनी अनुभूति गांधीजी के इन शब्दों में प्रकट करना चाहूंगी—'पुस्तकें अच्छी मित्र हैं। जितना ही मैं इन पुस्तकों का अध्ययन करता गया, उतना ही अधिक मुभ्रे उनकी विशेषताएं/उपयोगिताएं माऌम होती गयीं।''

भूमिका लेखनकाल में मेरे कानों में आचार्य तुलसी की ये पंक्तियां सदैव गूंजती रहीं—'मैं अपनी समालोचना सुनना पसंद करता हूं, प्रशस्ति नहीं। मैंने अपने अनुयायियों को यह भी कह दिया है कि मेरे सम्बन्ध में जो साहित्य लिखा जाए, वह भी समालोचनात्मक हो, ताकि उससे मुफ्ते कुछ प्रेरणा मिले और मैं अपने को देख सकुं।'

मेरी अग्रिम साहित्यिक यात्रा अभी गुरुदेव के इंगित की प्रतीक्षा में है । उनके द्वारा सौंपे गए निर्युक्ति एवं भाष्य के संपादन के कार्य में मुफे लगना है और इस प्राचीनतम श्रुतराशि को व्यवस्थित रूप से सुसंपादित कर श्रुत की सेवा के ब्याज विद्वद्वर्ग को उस श्रुतनिधि का परिचय देना है । वह विशाल श्रुतराशि अभी भी अप्रकाशित पड़ी है पर इतना निश्चित संकल्प है कि अवकाश-प्राप्त क्षणों में आचार्यवर के गद्य साहित्य की भांति पद्य साहित्य का विवेचन, विश्लेषण एवं समालोचन भी पाठकों के समक्ष प्रस्तुत करना है । यह कहना कोई अत्युक्ति नहीं होगी कि गद्य की अपेक्षा उनका पद्य अधिक सहज, सरल, सशक्त, प्रभावी, मार्मिक एवं हृदयग्राही है ।

आचार्य तुलसी सृजन के देवता हैं। उन्होंने मेरे जीवन-पथ पर प्रेरणा के दीपे जलाए हैं। उनका चिंतन था कि निर्युक्ति और भाष्य साहित्य जल्दी प्रकाश में आये। इस दृष्टि से वे नहीं चाहते थे कि मैं अपनी शक्ति इस कार्य में नियोजित करूं। पर नियति का योग है कि यह कार्य पहले संपन्न हुआ है।

प्रस्तुत कार्य के संपादन में मैंने पूज्य गुरुदेव को सदैव अपने निकट पाया है, यह बात अनुभूतिगम्य है। वे मेरी हर प्रवृत्ति में ऊर्जा के स्रोत रहे हैं, अतः उनके प्रति अहोभाव ज्ञापित करने के लिए मेरे पास कोई शब्द नहीं है। पूज्य आचार्य महाप्रज्ञजी, महाश्रमणी साध्वीप्रमुखाजी एवं महाश्रमण मुनि मुदितकूमारजी का मार्गदर्शन एवं आशीर्वाद भी इस कार्य में योगभूत बना है।

अस्वस्थ होते हुए भी साध्वीश्री सिद्धप्रज्ञाजी ने आद्योपान्त प्रूफ रीडिंग एवं अनेक सुफाव प्रदान कर इस पुस्तक को रमणीयता प्रदान की है। समणी सहजप्रज्ञाजी एवं मुमुक्षु प्रेम (वर्तमान साध्वी परिमलप्रभाजी) का प्रेस-कापी तैयार करने में अल्पकालिक सहयोग भी बहुत मूल्यवान् रहा है। मुनिश्री श्रीचंदजी 'कमल' ने इसके प्रथम परिशिष्ट की अनुक्रमणिका का निरीक्षण कर मेरे कार्य को हल्का किया है। बत्तीस

इस विचारयात्रा में मुनिश्री मधुकरजी, श्री कन्हैयालालजी फूलफगर तथा डॉ॰ आनन्द प्रकाश त्रिपाठी आदि के अमूल्य सुफाव भी मेरे लिए अत्यन्त महत्त्वपूर्ण रहे हैं। नियोजिका समणी मधुरप्रज्ञाजी, सहयोगी समणीवृंद एवं समस्त समणी परिवार के प्रति भी हार्दिक क्वतज्ञता ज्ञापित करती हूं।

महामहिम राष्ट्रपति 'शंकरदयाल शर्मा' ने अपना संदेश प्रेषित करके इस ग्रंथ की मूल्यवत्ता स्थापित की है। हिन्दी जगत् के ख्यातनामा साहित्य-कार एवं संपादक डा० राजेन्द्र अवस्थी ने बहुत कम समय में इस पुस्तक पर पूर्व पीठिका लिखने का महनीय कार्य किया है। मैं उनके प्रति हृदय से मंगल कामना करती हूं।

अंत में गुरुदेव का कर्तृ त्व उन्हीं के कर-कमलों में अपित करते हुए मुफ्ने असीम प्रसन्नता की अनुभूति हो रही है।

#### समणी कुसुमप्रज्ञा

### अनुक्रम

### गद्य साहित्य : पर्यालोचन और मूल्यांकन

| साहित्य का स्वरूप              | १          | ० अहिंसा की शक्ति     | 55         |
|--------------------------------|------------|-----------------------|------------|
| साहित्य की कसौटी               | २          | ० अहिंसा की प्रतिष्ठा | - द९       |
| साहित्य का उद्देश्य            | હ          | ० अहिंसा का प्रयोग    | ९१         |
| साहित्यकार                     | ९          | ० हिंसक क्रांति       | ९३         |
| साहित्य का वैशिष्ट्य           | १५         | ० अहिंसा का सामाजिक   |            |
| साहित्य के भेद                 | १न         | स्वरूप                | ९४         |
| साहित्यिक विधाएं               | १९         | ० वैचारिक अहिंसा      | ९६         |
| ० निबंध                        | १९         | • अहिंसात्मक प्रतिरोध | ९न         |
| ० कथा                          | २४         | ० अहिंसा सार्वभौम     | १००        |
| • संस्मरण                      | २७         | ० अहिंसा और वीरता     | १०१        |
| ० जीवनी                        | २न         | ० लोकतंत्र और अहिंसा  | १०२        |
| ० पत्र                         | २९         | ० अहिंसा और युद्ध     | १०३        |
| ० डायरी                        | ३०         | ० अहिंसा और           |            |
| ० संदेश                        | şo         | विश्वशांति            | १०६        |
| ० गद्यकाव्य                    | २ <b>१</b> | ० निःशस्त्रीकरण       | १०८        |
| ० भेंटवार्ता                   | ३२         | • आचार्य तुलसी के     | <b>X</b> , |
| ० यात्रावृत्त                  | ३२         | अहिंसक प्रयोग         | १०९        |
| ० प्रवचन-साहित्य               | <b>३ ३</b> |                       |            |
| भाषा-शैली                      | ४६         | धर्म-चिंतन            | ୩୩७        |
| चिंतन के नए क्षितिज            | ७५         | ० धर्म का स्वरूप      | ११७        |
| अहिंसा बर्शन                   | 95         | ० धार्मिक कौन ?       | ११८        |
| ० अहिंसा का स्वरूप             | 50         | ० धर्म और राजनीति     | १२०        |
| ० अहिंसा की मौलिक              |            | ० धर्म और विज्ञान     | १२२        |
| अवधारणा                        | <b>५</b> २ | ० धर्म और संप्रदाय    | १२३        |
| <ul><li>अहिंसक कौन ?</li></ul> | द ३        | ० धार्मिक सद्भाव      | १२६        |
| ० हिंसा के विविध रूप           | ፍሄ         | ॰ असांप्रदायिक धर्मः  |            |
| ० अहिंसा का क्षेत्र            | 55         | अणुव्रत               | १२५        |

| ० धार्मिक विक्रतियां                      | १३१         |    |
|-------------------------------------------|-------------|----|
| ० धर्मकांति                               | <b>१</b> ३४ |    |
| राष्ट्र-चितन                              | १३९         | c. |
| ० राष्ट्रीयता                             | १३९         |    |
| ० भारतीय संस्कृति                         | १४१         |    |
| ॰ राष्ट्रीय विकास                         | १४६         | (  |
| ॰ राजनीति                                 | १४९         | c  |
| ० संसद                                    | १५०         |    |
| ० चुनाव                                   | १५१         | c  |
| ० सांसद एवं विधायक                        | १४३         |    |
| ० लोकतंत्र                                | १४४         | o  |
| <ul> <li>राष्ट्रीय एकता</li> </ul>        | १ৼ७         | 0  |
| समाज-दर्शन                                | १६३         |    |
| ० परिवार                                  | १६५         | 0  |
| ० सामाजिक रूढियां                         | १६७         |    |
| ॰ दहेज                                    | १६९         | 0  |
| ० जातिवाद                                 | १७०         | C  |
| ० सामाजिक क्रांति                         | १७२         | 0  |
| ० नया मोड़                                | १७४         |    |
| ० नारी                                    | १७९         | 0  |
| ० युवक                                    | १२४         |    |
| ० समाज और अर्थ                            | १নও         | 0  |
| ० व्यवसाय                                 | १९०         | 0  |
| • स्वस्थ समाज-निर्माण                     | १९३         |    |
| साहित्य-परिचय                             | 999         | 0  |
| ० अणुव्रत आंदोलन                          | १९८         | 0  |
| ० अणुव्रत के आलोक में                     | <b>१९</b> ९ | 0  |
|                                           | १९९         |    |
| • अणुव्रत : गति-प्रगति                    |             | 0  |
| <ul> <li>अणुव्रती क्यों बनें ?</li> </ul> |             |    |
| • अणुवती संघ                              | २०१         | ٥  |
| ० अतीत का अनावरण                          | २०१         |    |

| ० अतीत का विसर्जन :          |     |
|------------------------------|-----|
| अनागत का स्वागत              | २०२ |
| ॰ अनैतिकता की धूप :          |     |
| अणुव्रत की छतरी              | २०२ |
| ० अमृत-संदेश                 | २०३ |
| ० अर्हत् वंदना               | २०४ |
| ० अशांत विश्व को             |     |
| शांति का संदेश               | २०४ |
| ० अहिंसा और                  |     |
| विश्वशांति                   | २०४ |
| ० आगे की सुधि लेइ            | २०६ |
| ० आचार्य तुलसी के            |     |
| अमर संदेश                    | २०६ |
| ० आत्मनिर्माण के             |     |
| इकतीस सूत्र                  | २०७ |
| ० आह्वान                     | २०७ |
| ० उद्बोधन                    | २०५ |
| ० कुहासे में उगता            |     |
| सूरज                         | २०५ |
| ० क्या धर्म बुद्धिगम्य       |     |
| है ?                         | २०९ |
| ० खोए सो पाए                 | २१० |
| ० गृहस्थ को भी               |     |
| अधिकार है—धर्म               |     |
| कर <b>ने का</b>              | २११ |
| ० घर का <mark>रास्</mark> ता | २१२ |
| ० जन-जन से                   | २१२ |
| ० जब जागे तभी                |     |
| सवेरा                        | २१३ |
| ० जागो ! निद्रा              |     |
| त्यागो !!                    | २१३ |
| <b>ञीवन की सार्थक</b>        |     |
| दिशाएं                       | २१४ |

## पैतीस

| ० जैन तत्त्व प्रवेश                   |              |
|---------------------------------------|--------------|
| भाग १, २                              | २१४          |
| ॰ जैन तत्त्व विद्या                   | २१४          |
| ० जैन दीक्षा                          | २१४          |
| ० ज्योति के कण                        | २१६          |
| ० ज्योति से ज्योति जले                | २१६          |
| ० तत्त्व क्या है ?                    | २ <b>१</b> ६ |
| ० तत्त्व-चर्चा                        | २ <b>१</b> ७ |
| ० तीन संदेश                           | २१७          |
| ० तेरापंथ और मूर्तिपूजा               | २ <b>१</b> ५ |
| ० दायित्व का दर्पण :                  |              |
| आस्था का प्रतिबिम्ब                   | २१८          |
| ० दीया जले अगम का                     | २१९          |
| ० दोनों हाथ : एक साथ                  |              |
| ० धर्म : एक कसौटी,                    |              |
| एक रेखा                               | २२०          |
| ० धर्म और भारतीय                      |              |
| दर्शन                                 | २२१          |
| <ul> <li>धर्म : सब कुछ है,</li> </ul> |              |
| कुछ भी नहीं                           | २२१          |
| ० धर्म-सहिष्णुता                      | २२१          |
| ० धवल समारोह                          | २२२          |
| ० नया मोड़                            | २२२          |
| ० नयी पीढ़ी :                         |              |
| नए संकेत                              | २२३          |
| ० नवनिर्माण की पुकार                  | २२३          |
| ० नैतिकता के नए चरण                   | २२४          |
| ० नैतिक-संजीवन भाग १                  | २२४          |
| ० प्रगति की पगडंडिया                  | २२४          |
| ० प्रज्ञापर्व                         | २२४          |
| ० प्रज्ञापुरुष जयाचार्य               | २२६          |
| ० प्रवचन डायरी                        |              |
| भाग १-३                               | २२७          |

| ० प्रवचन-पाथेय,                         |     |
|-----------------------------------------|-----|
| भाग १-११                                | २२५ |
| ० प्रश्न और समाधान                      | २२९ |
| ० प्रेक्षा-अनुप्रेक्षा                  | २२९ |
| ० प्रेक्षाध्यान : प्राणविज्ञान          | २३० |
| <ul> <li>बीति ताहि विसारि दे</li> </ul> | २३० |
| ० बूंद-बूंद से घट भरे                   |     |
| भाग १,२                                 | २३० |
| ० बूंद भी : लहर भी                      | २३१ |
| ० बैसाखियां विश्वास की                  | २३२ |
| ० भगवान् महावीर                         | २३३ |
| ० भोर भई                                | २३३ |
| ० भ्रष्टाचार की                         |     |
| आधारशिलाएं                              | २३४ |
| ० मंजिल की ओर,                          |     |
| भाग १,२                                 | २३४ |
| ० महामनस्वी आचार्य                      |     |
| श्री काऌूगणी ः                          |     |
| जीवनवृत्त                               | २३४ |
| ० मुक्तिः इसीक्षण में                   | २३६ |
| ० मुक्तिपथ                              | २३६ |
| ० मुखड़ा क्या देखे                      |     |
| दरपन में                                | २३७ |
| ० मेरा धर्म : केन्द्र                   |     |
| और परिधि                                | २३७ |
| ० राजधानी में आचार्य                    |     |
| श्री तुलसी के संदेश                     | २३८ |
| ० राजपथ की खोज                          | २३९ |
| ० लघुता से प्रभुता मिले                 |     |
| ० विचार दीर्घा                          | 280 |
| ० विचार-वीथी                            | २४१ |
| ० विश्व शांति और                        |     |
| उसका मार्ग                              | २४१ |

छत्तीस

| ० व्रतदीक्षा                              | २४१         | जीव    |
|-------------------------------------------|-------------|--------|
| ० शांति के पथ पर                          |             |        |
| (दूसरी मंजिल)                             | २४२         |        |
| ० श्रावक आत्मचितन                         | २४२         |        |
| ० श्रावक सम्मेलन में                      | <b>२</b> ४३ |        |
| ० संदेश                                   | २४३         |        |
| ० संभल सयाने !                            | २४३         |        |
| ० सफर : आधी                               |             |        |
| शताब्दी का                                | २४४         |        |
| ० समण दीक्षा                              | २४४         |        |
| ० समता की आखः                             |             |        |
| चरित्र की पांख                            | २४४         |        |
| ० समाधान की ओर                            | २४६         |        |
| ० साधु जीवन की                            |             |        |
| उपयोगिता                                  | <b>२</b> ४६ |        |
| ० सूरज ढल ना जाए                          | २४६         |        |
| ० सोचो ! समभो ! !                         |             |        |
| भाग १,३                                   | <b>२</b> ४७ |        |
| संकलित एवं संपाबित साहित्य                | २४८         |        |
| ० अणुव्रत अनुशास्ता                       |             |        |
| के साथ                                    | २४८         | यात्रा |
| ० अनमोल बोल आचार्य                        |             |        |
| तुलसी के                                  | २४८         |        |
| ० एक बूंद <sup>∶</sup> एक सागर            |             |        |
| (भाग १-४)                                 | २४८         |        |
| ० तुलसी-वाणी                              | २५०         |        |
| ० पथ और पाथेय                             | २४०         |        |
| ० सप्त व्यसन                              | २४०         |        |
| ० सीपी सूक्त                              | २५१         |        |
| ० हस्ताक्षर                               | २४१         |        |
| ० शैक्ष-शिक्षा<br>जन्मर्भ जनमे के जीवन के | २४२         |        |
| आचार्य तुलसी के जीवन से                   |             |        |
| संबंधित साहित्य                           | २४३         |        |

| जीवनी-साहित्य                              | २४३          |
|--------------------------------------------|--------------|
| ० आचार्यश्री तुलसी                         |              |
| (जीवन पर एक दृष्टि)                        | २४४          |
| ० आचार्यश्री तुलसी :                       |              |
| जीवन और दर्शन                              | २४४          |
| ० धर्मचक्र का प्रवर्त्तन                   | २४४          |
| ० आचार्यश्री तुलसी                         |              |
| 'जैसा मैंने समभा'                          | २४४          |
| ० आचार्य तुलसी जीवन<br>दर्शन               | २४४          |
| ॰ आचार्य तुलसी :                           |              |
| जीवन यात्रा                                | २४६          |
| ० अमृत-पुरुष                               | २४६          |
| ० आचार्य श्री तुलसी :                      |              |
| जीवन भांकी                                 | २४६          |
| ० एक सम्पूर्ण व्यक्तित्व :                 |              |
| आचार्य श्री तुलसी                          |              |
| <ul> <li>आचार्यश्री तुलसी : कल्</li> </ul> | ाम           |
| के घेरे में                                | २४७          |
| ० युगप्रधान आचार्यश्री<br>तुलसी            | २ <b>४</b> ७ |
| यात्रा-साहित्य                             | २४५          |
| ० दक्षिण के अंचल में                       | २४९          |
| ० पांव-पांव चलने वाला                      |              |
| सूरज                                       | २६०          |
| ० जब महक उठी मरुधर                         |              |
| माटी                                       | २६०          |
| ० बहता पानी निरमला                         |              |
| ० परस पांव मुसकाई घाटी                     |              |
| ० अमरित बरसा अरावली<br>में                 |              |
|                                            | २६१          |
| ० जनपद विहार<br>- जन जन के नीन अपना        | २६१<br>-     |
| ० जन-जन के बीच आचा<br>जनकी अस्य ०२         |              |
| तुलसी, भाग-१,२                             | २६२          |

सूष्टिट

ईश्वर

| <b>५</b> ६० | ণ   |
|-------------|-----|
| विषय-वर्गी  | करण |

अपरिग्रह

जीवन-सूत्र

जीवन-सूत्र

अनासक्ति

अनुशासन

त्याग

शांति

संकल्प

संयम

समता

सेवा

स्वतंत्रता

जैनदर्शन

भारतीय दर्शन

तत्त्व-मीमांसा

द्रव्य गुण पर्याय

दर्शन के विविध पहलू

पुरुषार्थ

मानव जीवन

संस्कार निर्माण

क्षमा और मैत्री

आहार और स्वास्थ्य

Ş

९

१४

१७

२१

२१

२३

२४

२४

२९

३१

38

३३

ЗX

ЗX

ইও

३८

३८

३८

३९

80

80

४१

188

| ० बढ़ते चरण           | २६२ |
|-----------------------|-----|
| ० पदचिह्न             | २६२ |
| ० जोगी तो रमता भला    | २६२ |
| ० आचार्य तुलसी पद-    |     |
| यात्रा-मान-चित्रावली  | २६३ |
| संस्मरण साहित्य       | २६३ |
| अभिनन्दन ग्रन्थ एवं   |     |
| पत्र-पत्रिका विशेषांक | २६४ |
|                       |     |

अध्यात्म

अहिंसा

अहिंसा

हिंसा

आगम

आचार

आचार

सम्यग्ज्ञान

सम्यग्दर्शन

सम्यक्चारित्र

श्रमणाचार

श्रावकाचार

समाधिमरण

मोक्ष-मार्ग

प्रायक्ष्वित्त

सत्य

अस्तेय

ब्रह्मचर्य

रात्रि-भोजन विरमण

तप

अनुभव के स्वर

अहिंसक शक्ति

युद्ध और अहिंसा

अहिंसा : विविध संदर्भों में

| ० आचार्य तुलसी           |     |
|--------------------------|-----|
| अभिनन्दन ग्रन्थ          | २६४ |
| ० आचार्यश्री तुलसी षष्टि | -   |
| पूर्ति अभिनंदन पत्रिका   | २६४ |
| ० अणुविभा                | २६४ |
| ० अमृत महोत्सव           | २६६ |
| ० आचार्य तुलसी के जीव    | न   |
| की महत्त्वपूर्ण तिथियां  | २६७ |

४२

४४

পত

४९

५१

28

४२

X₹

¥¥

ሂሂ

¥Ę

४६

ደፍ

ሂፍ

५९

¥९

६१

६३

६४

६७

६८

६९

60

www.jainelibrary.org

| आत्मा                         | ७०       | मनोविज्ञान                | 288 |
|-------------------------------|----------|---------------------------|-----|
| कर्मवाद                       | ও१       | लेश्या                    | १२० |
| शरीर                          | ७२       | भाव                       | १२१ |
| कालचक                         | ও২       | इन्द्रिय                  | १२१ |
| अनेकांत                       | ६३       | योगसाधना                  | १२३ |
| तेरापंथ                       | ওখ       | ध्यान                     | १२४ |
| तेरापंथ                       | ७७       | साधना                     | १२६ |
| तेरापंथ के मौलिक सिद्धान्त    | ७९       | प्रेक्षाध्यान             | १३० |
| तेरापंथ ः मर्यादा और अनुशार   | सन ∽०    | दीर्घश्वास प्रेक्षा       | १३१ |
| मर्यादा महोत्सव               | 50       | शरीरप्रेक्षा              | १३१ |
| योगक्षेम वर्ष                 | द १<br>२ | चैतन्यकेंद्र प्रेक्षा     | १३१ |
| धर्म                          | द ३      | लेश्याध्यान               | १३२ |
| धर्म                          | ፍሂ       | अनुप्रेक्षा               | १३२ |
| धर्म और जीवन व्यवहार          | ९१       | राष्ट्रचितन               | १३३ |
| धर्म और राजनीति               | ९२       | राष्ट्रचितन               | १३४ |
| धर्मसंघ                       | ९२       | संसद                      | १३६ |
| धर्म और सम्प्रदाय             | ९२       | राष्ट्रीय चरित्र (विधायक) | १३६ |
| धर्मकान्ति                    | ९३       | चुनावशुद्धि               | १३६ |
| धर्म ः विभिन्न संदर्भों में   | ९३       | लोकतंत्र /जनतंत्र         | १३७ |
| धार्मिक                       | ९४       | राष्ट्रीय एकता            | १३७ |
| संन्यास                       | ९४       | नागरिकता                  | १३५ |
| साधु-संस्था                   | ૬૪       | विज्ञान                   | १३९ |
| पंचपरमेष्ठी                   | ९६       | पर्यावरण                  | १३९ |
|                               | 50       | विविध                     | १४१ |
| नंतिकता और अणुव्रत<br>        |          | विविध                     | १४३ |
| त्रत                          | ९९       | प्रतिमा पूजा              | १४३ |
| अणुन्नत                       | ९९       | स्वाध्याय                 | 888 |
| अणुव्रती                      | 803      | समन्वय                    | १४४ |
| अणुव्रत के विविध रूप          | १०९      | सुख-दुःख                  | १४४ |
| अणुव्रत अधिवेशन               | १११      | सुधार                     | १४६ |
| नैतिकता                       | ११३      | स्वागत एवं विदाई संदेश    | १४६ |
| नैतिकताः विभिन्न संदर्भों में | ११६      | व्यक्ति एवं विचार         | १४९ |
| मनोविज्ञान                    | ११७      | तीर्थंकर ऋषभ एवं पार्श्व  | १५१ |

|                                       |     | _                                          |
|---------------------------------------|-----|--------------------------------------------|
| महावीर : जीवन-दर्शन                   | १४१ | जातिवाद १८४                                |
| आचार्य भिक्षु <sup>∶</sup> जीवन-दर्शन | १४३ | व्यसन १८५                                  |
| जयाचार्य                              | ११४ | व्यवसाय १८५                                |
| अन्य आचार्य                           | १४४ | कार्यकर्त्ता १८६                           |
| विशिष्ट संत                           | १४४ | साहित्य १८७                                |
| महात्मा गांधी : जीवन-दर्शन            | १४४ | साहित्य १८९                                |
| विशिष्ट व्यक्तित्व                    | १५९ | भाषा १८९                                   |
| शिक्ता और संस्कृति                    | १५९ | हिन्दी १५९                                 |
| शिक्षा                                | १६१ | संस्कृत १८९                                |
| शिक्षक                                | १६३ | काव्य १९०                                  |
| शिक्षार्थी                            | १६४ | परिशिष्ट                                   |
| संस्कृति                              | १९६ | १. पुस्तकों के लेखों की                    |
| भारतीय संस्कृति                       | १६६ | अनुऋमणिका १९१                              |
| श्रमण संस्कृति                        | १६७ | २. पत्र-पत्रिका के लेखों की                |
| सत्संगति                              | १६८ | अनुक्रमणिका २९२                            |
| गुरु                                  | १६९ | <ul> <li>जैन भारती</li> <li>२९३</li> </ul> |
| पर्व                                  | १६९ | ॰ अणुव्रत ३२३                              |
| दीपावली                               | १६९ | ० युवादृष्टि ३३४                           |
| होली                                  | १६९ | <ul> <li>प्रेक्षाध्यान एवं</li> </ul>      |
| अक्षय तृतीया                          | १६९ | तुलसी प्रज्ञा ३३६                          |
| पर्युषण पर्व                          | १७० | ३ प्रवचन स्थलों के नाम एवं                 |
| पन्द्रह अगस्त                         | १७१ | विशेष विवरण ३३६                            |
| समसामयिक                              | १७२ | ० विशेष प्रवचन ३६२                         |
| समाज                                  | १७३ | ॰ विशिष्ट व्यक्तियों से                    |
| समाज                                  | १७४ | भेंटवार्ताएं ३७२                           |
| सामाजिक रूढियां                       | १७६ | ४. पुस्तक संकेत सूची                       |
| संस्थान                               | १७६ | ० भूमिका में प्रयुक्त संदर्भ               |
| परम्परा और परिवर्तन                   | १७७ | सूची ३८२                                   |
| परिवार                                | १७७ | ० विषय-वर्गीकरण में प्रयुक्त               |
| नारी                                  | १७५ | ग्रन्थ संकेत सूची ३६४                      |
| स्त्रीशिक्षा                          | १८१ | <ul> <li>पुस्तकों का ऐतिहासिक</li> </ul>   |
| मां                                   | १८१ | कम ३८७                                     |
| युवक                                  | १५१ | ० पद्म एवं संस्कृत साहित्य ३९१             |
|                                       |     |                                            |

# वर्णीकृत विषयों की अनुक्रमणिका

| अक्षय तृतीया                | १६९        | काव्य                     | १९०        |
|-----------------------------|------------|---------------------------|------------|
| अणुव्रत                     | ९९         | कार्यकर्ता                | १ृ॑द६      |
| अणुव्रत-अधिवेशन             | १११        | कालचक                     | ७३         |
| अणुव्रत के विविध रूप        | १०९        | क्षमा और मैत्री           | ५२         |
| अणुव्रती                    | १०९        | गुरु                      | १६९        |
| अध्यारम                     | ٩          | चुनाव शुद्धि              | १३६        |
| अनासक्ति                    | <b>X</b> 8 | चैतन्यकेंद्र प्रेक्षा     | .१३१       |
| अनुप्रेक्षा                 | १३२        | जयाचार्य                  | १४४        |
| अनुभव के स्वर               | 99         | जातिवाद                   | १८४        |
| अनुशासन                     | <b>X?</b>  | जीवन-सूत्र                | <b>४</b> ७ |
| अनेकांत                     | ওই         | जीवन-सूत्र                | ४९         |
| अन्य आचार्य                 | १४४        | जैन दर्शन                 | ዩባ         |
| अहिंसा                      | १४         | तत्त्व मीमांसा            | ६७         |
| अहिसा                       | १७         | तप                        | ង្គីត      |
| अपरिग्रह                    | ४२         | तीर्थंकर ऋषभ एवं पार्श्व  | १५१        |
| अस्तेय                      | ४१         | तेरापंथ                   | છછ         |
| अहिंसक शक्ति                | २१         | तेरापंथ                   | ৬২         |
| अहिंसा : विविध संदर्भों में | २ <b>१</b> | तेरापंथ के मौलिक सिद्धांत | ७९         |
| आगम                         | २४         | तेरापंथ : मर्यादा और      |            |
| आचार                        | २९         | अनुशासन                   | 50         |
| आचार                        | ३१         | त्याग                     | ४२         |
| आचार्य भिक्षु ः जीवन दर्शन  | १४३        | दर्शन के विविध पहलू       | ६४         |
| आत्मा                       | 90         | दीपावली                   | १६९        |
| आहार और स्वास्थ्य           | ४४         | दीर्घश्वास प्रेक्षा       | १३१        |
| इंद्रिय                     | १२१        | द्रव्य गुण पर्याय         | ६्द        |
| ईग्वर                       | 60         | ยम์                       | <b>=</b> 3 |
| कर्मवाद                     | ७१         | धर्म                      | 52         |
|                             |            |                           |            |

इकतालीस

| धर्म और जीवन व्यवहार          | <b>९१</b> | महावीर : जीवन दर्शन     | १५१          |
|-------------------------------|-----------|-------------------------|--------------|
| धर्म और राजनीति               | ९२        | मां                     | 8=8          |
| धर्म और संप्रदाय              | ९२        | मानव-जीवन               | ५४           |
| धर्मकाति                      | ९३        | मोक्ष मार्ग             | ३९           |
| धर्म ः विभिन्न संदर्भों में   | ९३        | युद्ध और अहिंसा         | २३           |
| धर्मसंघ                       | ९२        | युवक                    | १८१          |
| धार्मिक                       | ९४        | योगक्षेम वर्ष           | न १          |
| ध्यान                         | १२४       | योगसाधना                | १२३          |
| <b>नागरि</b> कता              | १३५       | रात्रि-भोजन विरमण       | ३८           |
| नारी                          | १७८       | राष्ट्र-चितन            | १३३          |
| नैतिकता                       | ११३       | राष्ट्र-चिंतन           | १३४          |
| नैतिकता और अणुव्रत            | 90        | राष्ट्रीय एकता          | १३७          |
| नैतिकताः विभिन्न संदर्भों में | ११६       | राष्ट्रीय चरित्र/विधायक | १३६          |
| पंचपरमेष्ठी                   | ९६        | लेश्या                  | १२०          |
| पन्द्रह अगस्त                 | १७१       | लेश्या ध्यान            | १३२          |
| परम्परा और परिवर्तन           | १७७       | लोकतंत्र/जनतंत्र        | १३७          |
| परिवार                        | १७७       | विज्ञान                 | १३९          |
| पर्यावरण                      | १३९       | विविध                   | १४१          |
| पर्युषण पर्व                  | १७०       | विविध                   | १४३          |
| पर्व                          | १६९       | विशिष्ट व्यक्तित्व      | १४६          |
| पुरुषार्थ                     | ४३        | विशिष्ट संत             | 2 <b>2</b> 2 |
| प्रतिमापूजा                   | १४३       | व्यक्ति एवं विचार       | ঀ४९          |
| प्रायश्चित्त                  | ४०        | व्यवसाय                 | १५४          |
| प्रेक्षाघ्यान                 | १३०       | व्यसन                   | १८४          |
| ब्रह्मचर्य                    | ४१        | त्रत                    | ९९           |
| भारतीय दर्शन                  | ६३        | शरीर                    | ७२           |
| भारतीय संस्कृति               | १६६       | शरीर प्रेक्षा           | १३१          |
| भाव                           | १२१       | शांति                   | X <b>X</b>   |
| भाषा                          | १८९       | ছি <b>ঞ্চ</b> ক         | १६३          |
| मनोविज्ञान                    | ঀঀ৽       | शिक्षा                  | १६१          |
| मनोविज्ञान                    | ११९       | शिक्षा और संस्कृति      | १६०          |
| मर्यादा महोत्सव               | 50        | शिक्षार्थी              | १६४          |
| महात्मागांधीः जीवन दर्शन      | १४४       | श्रमण संस्कृति          | १६७          |
|                               |           |                         |              |

| 071FW/1-77.      | <b>.</b>   |                        |             |
|------------------|------------|------------------------|-------------|
| श्रमणाचार        | <b>₹</b> X | सम्यग् ज्ञान           | ३१          |
| श्रीवकाचार       | <b>३</b> ७ | सम्यग् दर्शन           | <b>₹</b> ₹  |
| संकल्प           | ५६         | साधना                  | १२६         |
| संन्यास          | ९४         | साधु-संस्था            | ९४          |
| संयम             | ષ્રદ્      | सामाजिक रूढ़ियां       | १७६         |
| संसद             | १३६        | साहित्य                | ঀৢৢৢৢৢ      |
| संस्कार निर्माण  | ሂና         | साहित्य                | १८९         |
| संस्कृत          | १द९        | सुख-दुःख               | १४४         |
| <b>संस्कृ</b> ति | १६६        | सुधार                  | १४६         |
| संस्थान          | १७६        | सुष्टि                 | ६९          |
| सत्य             | ४०         | सेवा                   | ४९          |
| सत्संगति         | १६८        | स्त्री-शिक्षा          | 858         |
| समता             | १८         | स्वतंत्रता             | ४९          |
| समन्वय           | १४४        | स्वागत एवं विदाई संदेश | १४६         |
| समसामयिक         | १७२        | स्वाध्याय              | <b>5</b> 88 |
| समाज             | ঀ৽ঽ        | हिंसा                  | २४          |
| समाज             | १७४        | हिन्दी                 | १८९         |
| समाधिमरण         | ३८         | होली                   | १६९         |
| सम्यक्चारित्र    | ३४         |                        |             |

## गद्य साहित्य : पर्यालोचन और मूल्यांकन

#### साहित्य का स्वरूप

साहित्य मानव की अनुभूतियों, भावनाओं और कलाओं का साकार रूप है। इसमें भाषा के माध्यम से जीवन की अभिव्यक्ति होती है इसीलिए मैथ्यू आर्नोल्ड आदि पाश्चात्य विद्वानों ने साहित्य को जीवन की व्याख्या एवं आलोचना माना है। जहां तक जीवन की पहुंच है, वहां तक साहित्य का क्षेत्र है। जीवन-निरपेक्ष साहित्य अपना महत्त्व खो देता है अतः विद्वानों ने सत्साहित्य की यही कसौटी बताई है कि वह जीवन से उत्पन्न होकर सीधे मानव जीवन को प्रभावित करता है। दो और दो चार होते हैं, यह चिर सत्य है पर साहित्य नहीं है क्योंकि जो मनोवेग तरंगित नहीं करता, परिवर्तन एवं कुछ कर गुजरने की शक्ति नहीं देता, वह साहित्य नहीं हो सकता अतः अभिव्यक्ति जहां आनंद का स्रोत बन जाए, वहीं वह साहित्य बनता है।

प्रेमचंद अपने समय के ही नहीं, इस शताब्दी के प्रख्यात कथाकारों में से एक रहे हैं। उन्होंने साहित्य का जो स्वरूप हमारे सामने प्रस्तुत किया है उसे एक अंश में पूर्ण कहा जा सकता है। वे कहते हैं— ''जिस साहित्य से हमारी सुरुचि नहीं जागे, आध्यात्मिक और मानसिक तृप्ति न मिले, हममें शक्ति व गति पैदा न हो, हमारा सौंदर्यप्रेम और स्वाधीनता का भाव जागृत न हो, जीवन की सचाइयों का प्रकाश उपलब्ध न हो, जो हममें सच्चा संकल्प और कठिनाइयों पर विजय पाने की सच्ची दृढ़ता उत्पन्न न करे, वह हमारे लिए अर्थपूर्ण नहीं है, उसे साहित्य की कोटि में परिगणित नहीं किया जा सकता। ' उन्होंने साहित्य को समाज रूपी शरीर के मस्तिष्क के रूप में स्वीकार किया है।

साहित्य शब्द का सर्वप्रथम प्रयोग भर्तृंहरि ने नीतिशतक में किया है। साहित्य को हनारे प्राचीन मनीषियों ने सुकुमार वस्तु कहा है। रवीन्द्र-नाथ टैगोर साहित्य के स्वरूप को दार्शनिक परिधान देते हुए कहते हैं— ''भाव का भाषा से, प्रकृति का पुरुष से, अतीत का वर्तमान से, दूर का निकट से तथा मस्तिष्क का हृदय से जो अंतरंग मिलन है, वही साहित्य है।'' हजारी प्रसाद द्विवेदी का मंतव्य है—मनुष्य की सबसे सूक्ष्म और महनीय

## १. प्रेमचंद के कुछ विचार, पृ० २५

साधना का प्रकाश साहित्य है। अतः साहित्य का मर्म वही समफ सकता है, जो साधना और तपस्या का मूल्य समफे। ऐसा साहित्य कभी पुराना नहीं हो सकता क्योंकि विज्ञान, समाज तथा सांस्कृतिक तत्त्व समय की गति के अनुसार बदलते हैं, पर साहित्य हृदय की वस्तु है। जो साहित्य नामधारी वस्तु लोभ और घृणा पर आधारित है, वह साहित्य कहलाने के योग्य नहीं है, वह हमें विशुद्ध आनंद नहीं दे सकता।

प्रसिद्ध समालोचक बाबू गुलाबराय कहते हैं —''जहां हित और मनोहरता की युति है, वहीं सत्साहित्य की सृष्टि होती है । ''हितं मनोहारि च दुर्लभं वचः''— साहित्य इसी दुर्लभ को सुलभ बनाता है ।''<sup>२</sup>

## साहित्य की कसौटी

''जो साहित्य मनुष्य को दुर्गति, हीनता और परमुखापेक्षिता से न बचा सके, जो उसकी आत्मा को तेजोदीप्त न बना सके, हृदय को 'परदु:खकातर और संवेदनशील न बना सके, उसे साहित्य कहने में मुफ्ने 'संकोच होता है''—हजारीप्रसाद द्विवेदी की ये पंक्तियां साहित्य की कसौटियों को समग्र रूप से हमारे सामने प्रस्तुत करती हैं। ये साहित्य के भावतत्त्व को 'प्रकट करने वाली हैं पर बाह्य रूप से टालस्टॉय ने तीन प्रकार के नकारात्मक साहित्य का उल्लेख किया है—

- 1 Borrowed-कहीं से उधार लिया हुआ।
- 2. Imitated-कहीं से नकल किया हुआ ।
- 3. Countefiet खोटा साहित्य।

इन तीनों प्रकार के साहित्य में मौलिकता एवं प्रभावोत्पादकता नहीं होती अतः उन्हें साहित्य की कसौटी पर नहीं कसा जा सकता। प्रसिद्ध साहित्यकार नवीनजी का कहना है कि मेरे समक्ष सत्साहित्य का एक ही मापदण्ड है वह यह कि किस सीमा तक कोई साहित्यिक क्वति मानव को उच्चतर, सुन्दरतम, अधिक परिष्क्वत एवं समर्थ बनाती है।''

वही साहित्य प्रभविष्णु हो सकता है, जिसमें निम्न चार तत्त्वों का समावेश हो—-१. जीवंत सत्य, २. स्वतंत्रता, ३. यथार्थं ४. क्रांति ।

क्षाचार्य तुलसी का साहित्य इन सभी विशेषताओं को अपने भीतर समेटे हुए है ।

#### जीवंत सत्य

उन्होंने साहित्य की सामग्री एवं विषय रेक में रखी पुस्तकों से नहीं

- १. हजारी प्रसाद द्विवेदी ग्रंथावली, भा० ७, पृ० १३९,१६०
- २. वही, पृ० १६५

अपितु उन जीवित व्यक्तियों से ली है जो प्रतिदिन हजारों की संख्या में उनके चरणों में उपस्थित होते हैं। यही कारण है कि उनके साहित्य में जीवंत सत्य का दर्शन होता है। यह सत्य कभी-कभी उनकी स्वयं की अनुभूति में भी प्रकट हो जाता है—

- मैंने अपने छोटे से जीवन में गुस्सैल व्यक्ति बहुत देखे हैं पर उत्कृष्ट कोटि के क्षमाशील कम देखे हैं। गवित व्यक्तियों से मेरा आमना-सामना बहुत हुआ है पर विनम्र व्यक्ति कम देखे हैं। लोगों को फंसाने के लिए व्यूह रचना करने वाले मायावी व्यक्ति बहुत मिले पर ऋजुता को विशेष साधना करने वाले कितने होते हैं? लोभ के शिखर पर आरोहण करने वाले अनेक व्यक्तियों से मिला हूं पर संतोष की पराकाष्ठा पर पहुंचे हुए व्यक्ति कम देखे हैं। इसी प्रकार पढ़े-लिखे लोगों से मेरा सम्पर्क आए दिन होता है पर बहुश्वुत व्यक्तियों से साक्षात्कार करने का प्रसंग कभी-कभी ही मिल पाता है।<sup>3</sup>
- स्याद्वाद से मैं यह सीख पाया हूं कि सत्य उसी व्यक्ति को प्राप्त होता है जिसके मन में अपनी मान्यताओं का आग्रह नहीं होता ।
- मैं आचार की समता लेकर चलता हूं अतः दो विरोधी विचार भी मेरे सामने एक घाट पानी पी सकते हैं।
- अति हर्षऔर विषाद, अति श्रम और विश्राम आदि अतियों से बचे रहने के कारण मैं आज भी अपने आपको तारुण्य की दहलीज पर खड़ा अनुभव कर रहा हूं।
- विरोधों से डरने वालों को मैं उचित परामर्श देना चाहता हूं कि वे एक तटस्थद्रष्टा की भांति उसे देखते रहें और आगे बढ़ते रहें, भविष्य उन्हें स्वतः बतला देगा कि बढ़े हुए ये कदम प्रगति को किस प्रकार अपने में समेटे हुए चलेंगे।

जीवन के ये अनुभूत सत्य हर किसी को प्रेरणा देने में पर्याप्त हैं।

#### स्वतंत्रता

साहित्य के परिवेश में स्वतंत्रता का अर्थ है—मौलिकता। आचार्य तुलसी के साहित्य की मौलिकता इस बात से नापी जा सकती है कि उन्होंने समाज के उन अनछुए पहलुओं का स्पर्श किया है जिसकी अगेर आम साहित्य-कार का ध्यान ही नहीं जाता। उन्होंने अनेक शब्दों को नया अर्थ भी प्रदान किया है। स्वतंत्रता का अर्थ प्रायः विदेशी सत्ता से मुक्ति या नियम की पराधीनताओं से मुक्ति माना जाता है पर उन्होंने उसे एक मौलिक अर्थवत्ता प्रदान की है—

#### १. एक बूंद : एक सागर, पृ० १६९१

"यदि व्यक्ति स्वतंत्र है तो किसी किया की प्रतिक्रिया नहीं करेगा। वह एक क्षण में प्रसन्न और एक क्षण में नाराज नहीं होगा, एक क्षण में विरक्त और एक क्षण में वासना का दास नहीं बनेगा।

पदार्थवादी दृष्टिकोण ने व्यक्ति को इतना भौतिक और यांत्रिक बना दिया है कि उसके सामने जीवन का मूल्य नगण्य हो। गया है। वे वैज्ञानिक प्रगति के विरोधी नहीं पर विज्ञान व्यक्ति पर हावी हो जाए, इसके घोर विरोधी हैं तथा इसमें भयंकर दूष्परिणाम देखते हैं । विज्ञान पर व्यंग्य करता हुआ उनका निम्न वक्तव्य अनेक लोगों की मौलिक सोच को जागृत करने वाला है ---- ''१० अगस्त १९८२ का धर्मयूग देखा । उसके तीसरे पृष्ठ पर एक विज्ञापन छपा है नोविनो सेल का । विज्ञापन के ऊपर के भाग में एक आदमी का रेखाचित्र है और उसके निकट ही रखा हुआ है एक कैल्क्युलेटर । कैल्क्यु-लेटर सेल से काम करता है। उस रेखाचित्र के नीचे दो वाक्य लिखे हुए हैं— कैल्क्युलेटर लगातार काम करेगा इसका आख्वासन तो हम दे सकते हैं पर ये महाशय भी ऐसे ही काम करेंगे, इसका आश्वासन भला हम कैसे दे सकते हैं ? एक आदमी का आदमी के प्रति कितना तीखा व्यंग्य है ? कहां दिद्युतघट के रूप में काम करने वाला सेल और कहां ऊर्जा का अखूट केंद्र आदमी ? सेल का निर्माता आदमी है वही आदमी अपने सजातीय का ऐसा ऋर उपहास करे, कितनी बड़ी विडम्बना है ! "? युगधारा को पहचानने के कारण इस प्रकार के अनेक मौलिक चिन्तन उनके साहित्य में यत्र-तत्र मिल जाएंगे । यह वेधकता और मौलिकता उनके साहित्य की अपनी निजता है।

#### यथार्थ

हिंदी साहित्य में आदर्श और यथार्थ के संघर्ष की एक लम्बी परम्परा रही है। इसी आधार पर साहित्य के दो वाद प्रतिष्ठित हैं- आदर्शवाद और यथार्थवाद । यथार्थवादी जीवन की साधारणता का चित्रण करता है जबकि **अ**ादर्शवादी जीवन के असाधारण व्यक्तित्व को अभिव्यक्ति देता है । आदर्श केवल गूणों का । जत्रण उपस्थित करता है जबकि यथार्थ गुण और अवगुण दोनों को अपने अंचल में समेट लेता है। आदर्श कहीं-कहीं अवगुण को भी गुण में परिवर्तित कर देता है । आचार्य तुलसी में आदर्शवाद और यथार्थवाद की समन्वित छाया परिलक्षित होती है इसलिए उनके साहित्य को आदर्शोन्मुख यथार्थवाद का प्रतीक कहा जा सकता है । वे इस तथ्य को मानकर चलते हैं कि यथार्थ को उपेक्षित करने वाला आदर्श केवल उपदेश या कल्पना हो सकती है, ठोस के धरातल पर उतरने की क्षमता उसमें नहीं होती ।

**१. जै**न भारती, २६ जून, ४४

२. कृहासे में उगता सूरज, पृ० ३७

आदर्श के बारे में उनकी अवधारणा यथार्थ के निकट है पर संतुलित है— ''आदर्श वह नहीं होता, जिसके अनुसार कोई व्यक्ति चल ही नहीं सके और आदर्श वह भी नहीं होता जिसके अनुसार हर कोई आसानी से चल सके । आदर्श वह होता है जो व्यक्ति को साधारण स्तर से ऊपर उठाकर ऊंचाई के उस बिंदु तक पहुंचा दे जहां संकल्प की उच्चता और पुरुषार्थ की प्रबलता से पहुंचा जा सकता है ।

आदर्श और यथार्थ की अन्विति होने से उनका साहित्य अधिक जनभोग्य, प्रेरक तथा आकर्षक हो गया है। जीवन के हर क्षेत्र में यहां तक कि प्रशासनिक अनुभवों में भी यथार्थ और आदर्श के समन्वय की पुट देखी जा सकती है। उनका कहना है—''अनुशासन एक कला है। इसका शिल्पी यह जानता है कि कब कहा जाए और कहां सहा जाए। सर्वत्र कहा हीजाए तो धागा टूट जाता है और सर्वत्र सहा ही जाए तो वह हाथ से छूट जाता है।'' क्रांति

नेपोलियन बोनापार्ट कहते थे — क्रांति अति हानिकारक कूड़े के ढेर के सदृण है, जिसमें अति उत्तम वानस्पतिक पैदावार होती है । आचार्य तुलसी क्रांति को उच्छू खलता, उद्दंडता और अशांति नहीं मानते । उनकी दृष्टि में इन तत्त्वों से जुड़ी काति, क्रांति नहीं, भ्रांति है । वे क्रांति का अर्थ करते हैं — ''सामाजिक धारणाओं, व्यवस्थाओं और व्यवहारों का पुनर्जन्म । इसका सूत्र-पात वही कर सकता है जो स्वयं विषपान कर दूसरों को अमृत पिलाता है ।'' उनके साहित्य का हर पृष्ठ वोलता है कि उनकी विचारधारा एक अहिंसक क्रांतिकारी की विचारधारा है । वे स्वयं अपनी अनुभूति को लिखते हुए कहते हैं—''यदि मैंने समय के साथ चलने की समाज को सूफ नहीं दी तो मैं अपने कर्त्तव्य मे च्युत हो जाऊंगा । इसलिए समाज की आलोचना का पात्र बनकर भी मैंने समय-समय पर प्रदर्शनमूलक प्रवृत्तियों, धार्मिक अंधपरंपराओं और अंधानुकरेग की वृत्ती पर प्रहार करके समाज में क्रांति घटित करने का प्रयत्न किया है।'''

उनके साहित्य में मुख्यतः सामाजिक एवं धार्मिक क्रांति के बिंदु मिलते हैं । सामाजिक क्रांति के रूप में उन्होंने समाज की आडम्बरप्रधान विकृत प्रवृत्तियों को बदलने के लिए रचनात्मक उपाय निदिष्ट किए हैं ।

दहेज प्रथा के बिरोध में युवापीढ़ी में अभिनव जोश भरते हुए तथा उसके प्रतिकार का मार्ग सुफाते हुए उनकी क्रांतवाणी पठनीय ही नहीं, मननीय भी है-अपनी पीढ़ी की तेजस्विता और यशस्विता के पहरुए बनकर एक साथ सैंकड़ों-हजारों युवक-युवतियां जिस दिन बुलंदी के साथ दहेज के विरुद्ध

१. एक बूंद : एक सागर, पृ० १७२७

भावाज उठाएंगे, अहिंसात्मक तरीके से समाज की इन घिनौनी प्रवृत्ति पर अंगुलिनिर्देश करेंगे तो दहेज की परम्परा चरमराकर टूट पड़ेगी ।<sup>3</sup>

समाज में क्रांति पैदा करने का उनका दृढ़ संकल्प समय-समय पर मुखरित होता रहता है— ''समाज के जिस हिस्से में शोषण है, भूठ है, अधिकारों का दमन है, उसे मैं बदलना चाहता हूं और उसके स्थान पर नैतिकता एवं पबित्रता से अनुप्राणित समाज को देखना चाहता हूं। इसलिए मैं जीवन भर शोषण और अमानवीय व्यवहार के विरोध में आवाज उठाता रहंगा।''

धर्मकाति का स्वरूप उनके शब्दों में इस प्रकार है—''धर्मकाति का स्वरूप है—जो न धर्मग्रंथों में उलफे, न धर्मस्थानों में । जो न स्वर्ग के प्रलोभन से हो और न नरक के भय से । जिसका उद्देश्य हो जीवन की सहजता और मानवीय आचारसंहिता का ध्रुवीकरण ।

धर्मकांति द्वारा उन्होंने धर्म को मंदिर-मस्जिद के कटघरे से निकाल कर आजरण के साथ जोड़ने का प्रयत्न किया है ।

उन्होंने धर्मकांति के पांच सूत्र दिए हैं----

- १. धर्मको अन्धविश्वास की कारा से मुक्त कर प्रबुद्ध लोक-चेतना के साथ जोड़ना।
- २. रूढ़ उपासना से जुड़े हुए धर्म को प्रायोगिक रूप देना।
- ३. परलोक सुधारने के प्रलोभन से ऊपर उठाकर धर्म को वर्तमान जीवन की शुद्धि में सहायक बनाना।
- ४. युगीन समस्याओं के संदर्भ में धर्म को समाधान के रूप में प्रस्तुत करना।
- ४. धर्म के नाम पर होने वाली लड़ाइयों को आपसी वार्तालाप के द्वारा निपटाकर सब धर्मों के प्रति सद्भावना का वातावरण निर्मित करना।<sup>२</sup>

तथाकथित धार्मिकों के जीवन पर व्यंग्य करती उनको ये पंक्तियां कितनी क्रांतिकारी बन पड़ी हैं—

पानी को भी छानकर पीने वाले, चींटियों की हिंसा से भी कांपने वाले, प्रतिदिन धर्मस्थान में जाकर पूजा-पाठ करने वाले, प्रत्येक प्राणी में समान आत्मा का अस्तित्व स्वीकार करने वाले धार्मिकों को जब तुच्छ स्वार्थ में फंसकर मानवता के साथ खिलवाड़ करते देखता हूं, धन के पीछे पागल होकर इन्सानियत का गला घोंटते देखता हूं तो मेरा अन्तःकरण बेचैन हो जाता है।<sup>3</sup>

- १. अन्तैतिकता की धूपः अणुव्रत की छतरी, पृ० १७ म
- २. कुहासे में उगता सूरज, पू० १४६
- ३. एक बूंद : एक सागर, पृ० १७०१

यह कांतवाणी उनके कांत व्यक्तित्व की द्योतक ही नहीं, वरन् धार्मिक, सामाजिक विकृतियों एवं अंधरूढ़ियों पर तीव्र कटाक्ष एवं परिवर्तन की प्रेरणा भी है। इस संदर्भ में नरेन्द्र कोहली की निम्न पंक्तियां उद्धरणीय एवं मननीय हैं—''मदिरा की भांति केवल मनोरंजन करने वाला साहित्य मानसिक समस्याओं को भुलाने में सहायता देकर मानसिक राहत दे सकता है पर इसमें उनके निराकरण के प्रयत्न की उपेक्षा होने से समस्या समाप्त नहीं होती, वरन् भुला दी जाती है। .......किसी की पीड़ा का उपचार इंजेक्शन देकर सुला देना नहीं है अतः किसी राष्ट्र में समस्याओं की चुनौती स्वीकार करने के लिए जो क्षमता होती हैं—इस प्रकार के साहित्य से वह क्षीण होकर कमशः नष्ट हो जाती है। सक्रियता का लोप राष्ट्र में असहायता का भाव उत्पन्न करता है, जो अंततः राष्ट्र के पतन का कारण होता है। जो साहित्य किसी राष्ट्र को महान् नहीं बनाता, वह महान् साहित्य कैंसे माना जा सकता है ? अ

इस प्रकार जीवंत सत्य, स्वतन्त्रता, यथार्थं एवं क्रांति इन चारों कसौटियों पर आचार्य तुलसी का साहित्य स्वर्ण की भांति खरा उतरता है ।

## साहित्य का उद्देश्य

जीवन में सत्यं, शिवं और सुन्दरं की स्थापना के लिए साहित्य की आवश्यकता रहती है। यद्यपि यह सत्य है कि साहित्य का उद्देश्य या संप्रेषण भिन्न-भिन्न लेखकों का भिन्न-भिन्न होता है किंतु जब-जब साहित्य अपने मूल उद्देश्य से हटकर केवल व्यावसायिक या मनोरंजन का साधन बन जाता है, तब-तब उसका सौन्दर्यपूरित शरीर क्षत-विक्षत हो जाता है। साहित्य मानसिक खाद्य होता है अतः वह सोद्देश्य होना चाहिए। महावीर प्रसाद द्विवेदी साहित्य के उद्देश्य को इन शब्दों में अंकित करते हैं — 'साहित्य ऐसा होना चाहिए, जिसके आकलन से दूरदर्शिता बढ़े, बुद्धि को तीव्रता प्राप्त हो, हृदय में एक प्रकाश की, संजीवनी शक्ति की धारा बहने लगे, मनोवेग परिष्कृत हो जाएं और आत्म-गौरव की उद्भावना तीव्र होकर पराकाष्ठा तक पहुंच जाए।'

कथा मनीषी जैनेन्द्र अप्त्माभिव्यक्ति को साहित्य का प्रयोजन मानते हैं। उनके अनुसार विश्वहित के साथ एकाकार हो जाना अर्थात् बाह्य जीवन से अंतर् जीवन का सामंजस्य स्थापित करना ही साहित्य का परम लक्ष्य है। आचार्य शुक्ल साहित्य का उद्देश्य एकता मानते हुए लिखते हैं—'लोक-जीवन में जहां भिन्नताएं हैं, असमानताएं हैं, दीवारें हैं, साहित्य वहां जीवन की एकरूपता स्थापित करता है।''

१. प्रेमचंद, पृ० १०-११

राष्ट्रपति डॉ॰ शंकरदयाल शर्मा केवल विषय प्रतिपादन या तथ्यों के प्रस्तुतीकरण को ही साहित्य का उद्देश्य मानने को तैयार नहीं हैं। वे तो लिखने की सार्थकता तभी स्वीकारते हैं जब लिखे तथ्य को कोई याद रखे, तिलमिलाए, सोचने को बाध्य हो जाए, गुनगुनाता रहे तथा ऊभ-चूभ करने को विवश हो जाए। अतः साहित्य का उद्देश्य यही होना चाहिए कि यथार्थ को दतने प्रभावशाली और हृदयस्पर्शी ढंग से व्यक्त किया जाए कि पाठक उस सोच को कियान्वित करने की दिशा में प्रयाण कर दे। अतः साहित्य समाज का दर्पण या एक्सरे ही नहीं, कुशल मार्गदर्शक भी होता है। लोक-प्रवाह में बहकर कुछ भी लिख देना साहित्य की महत्ता को संदिग्ध बना देना है। संक्षेप में लेखन के उद्देश्य को निम्न बिंदुओं में प्रकट किया जा सकता है—

- अंधकार से प्रकाश की ओर चलने और दूसरों को ले चलने के लिए लिखा जाए।
- जड़ता, अंधविश्वास और अज्ञान से मुक्ति पाने के लिए लिखा
   जाए।
- शोषण और अन्याय के विरुद्ध तनकर खड़ा होने की प्रेरणा देने के लिए लिखा जाए।
- व्यक्ति और समाज को बदलने और दायित्वबोध जगाने के लिए लिखा जाए।
- अपनी वेदना को दूसरों की वेदना से जोड़ने के लिए लिखा जाए ।
- पाशविक वृत्तियों से देवत्व की ओर गति करने के लिए लिखा जाएं।

आचार्य तुलसी के साहित्य में इन सब उद्देश्यों की पूर्ति एक साथ दृष्टिगोचर होती है क्योंकि उन्होंने कलम एवं वाणी की शक्ति का उपयोग सही दिशा में किया है। उनका लेखन एवं वक्तव्य लोकहित के साथ आत्महित से भी जुड़ा हुआ है। वे अनेक बार इस बात की अभिव्यक्ति देते हुए कहते हैं— ''आत्मभाव का तिरस्कार कर यदि साहित्य का मृजन या प्रकाशन होता है तो बह मुफे प्रिय नहीं होगा।''' इन पंक्तियों से स्पष्ट है कि साहित्यकार कहलवाने के लिए कोई कलात्मक चमत्कार प्रस्तुत करना उन्हें अभीष्ट नहीं है। यही कारण है कि उनके साहित्य में सत्य का अनुगुंजन है, मानवीय संवेदना को जागृत करने की कला है, तथा युग की अनेक ज्वलंत समस्याओं के समाधान का मार्ग है। उनका साहित्य सामाजिक विसंगतियों के विरुद्ध आवाज ही

१. जैन भारती, २६ जनवरी, १९६४।

नहीं उठाता बल्कि उनका समाधान तथा नया विकल्प भी प्रस्तुत करता है, जिससे पाठक सहजतया मानवीय मूल्यों को अपने जीवन में स्थान दे सके। बुराई को देखकर वे कहीं भी निर्लिप्त द्रष्टा नहीं बने प्रत्युत् हर त्रुटि के प्रति अंगुलिनिर्देश करके समाज का ध्यान आकृष्ट किया है। उनका साहित्य संघर्ष करते मानव में शांति तथा न्याय के प्रति अदम्य उत्साह और उल्लास पैदा करता है। संक्षेप में आचार्य तुलसी के साहित्य के उद्देश्यों को निम्न बिंदूओं में समेटा जा सकता है—

- कांता सम्मत उपदेश द्वारा व्यक्ति-व्यक्ति का सुधार
- मन में कल्याणकारी भावों की जागृति
- जीवन के सही लक्ष्य की पहचान तथा मानवीय आदर्शों की प्रतिष्ठा ।
- ० भावचित्र द्वारा पाठक के मन में सरसता पैदा करना ।
- किसी विचार या सिद्धांत का प्रतिपादन ।
- पुराने साहित्य को नवीन झैली में युगानुरूप प्रस्तुत करना जिससे साहित्य की मौलिकता नष्ट न हो, नई पीढ़ी का मार्गदर्शन हो सके तथा स्वाध्याय की प्रवृत्ति भी बढ़े।
- समाज में गति एवं सकियता पैदा करना ।
- भौतिकवाद के विरुद्ध अध्यात्म एवं नैतिक शक्ति की प्रतिष्ठा ।

निष्कर्षतः उनके साहित्य का मूल उद्देश्य यही है कि जन-जीवन को चरित्रनिष्ठा पवित्रता, मानवता, सदभावना और जीवनकला का सक्रिय प्रशिक्षण मिले ।

#### साहित्यकार

साहित्यकार किसी भी देश या समाज का अग्रेगावा होता है। वह समाज और देश को वैचारिक पृष्ठभूमि देता है, जिसके आधार पर नया दर्शन विकसित होता है। वह शब्द शिल्पी ही साहित्यकार कहलाने का गौरव प्राप्त करता है, जिसके शब्द मानवजाति के हृदय को स्पंदित करते रहते हैं। साहित्यकार के स्वरूप का विश्लेषण स्वयं आचार्यश्री तुलसी के शब्दों में यों उतरता है—''साहित्यकार सत्ता के सिंहासन पर आसीन नहीं होता, फिर भी उसकी महत्ता किसी सम्राट्या प्रशासक से कम नहीं होती। शासक के पास दंड होता है, कानून होता है, जबकि साहित्यकार के पास लेखनी होती है और होता है मौलिक चिंतन एवं पैनी दृष्टि। कहा जा सकता है कि साहित्यकार के शब्द समाज की विसंगतियों एवं विकृतियों के विरुद्ध वह कांति पैदा कर सकते हैं, जो बड़े से बड़ा कुबेरपति या सत्ताधीश भी नहीं कर सकता। विनोबाभावे साहित्यकार को देवीं केष रूप में स्वीकार करते हैं, जिसके दिल में समष्टिमात्र के प्रति प्रेम और मंगलभाव भरा हुआ होता है ।

पाण्चात्य विद्वान् साहित्यकार को सामान्य मनुष्य से कुछ भिन्न कोटि का प्राणी मानते हैं । वे सच्चे साहित्यकार में अलौकिक गुण स्वीकार करते हैं, जिससे वह स्वयं को विस्मृत कर मस्तिष्क में बुने गये ताने-बाने को कागज पर अंकित कर देता है । युगीन चेतना की जितनी गहरी एवं व्यापक अनुभूति साहित्यकार को होती है, उतनी अन्य किसी को नहीं होती । अतः अनुभूति एवं संवेदना साहित्यकार की तीसरी आंख होती है । इसके **अ**भाव में कोई भी व्यक्ति साहित्य-सृजन में प्रवृत्त नहीं हो सकता क्योंकि केवल कल्पना के बल पर की गयी रचना सत्य से दूर होने के कारण पाठक पर उतना प्रभाव नहीं डाल सकती । प्रेमचंद भी अपनी इसी अन्भूति को साहित्यकारों तक संप्रेषित करते हुए कहते हैं — ''जो कुछ लिखो, एकचित्त होकर लिखो । वही लिखो, जो तुम सोचते हो । वही कहो, जो तुम्हारे मन को लगता है। अपने हृदय के सामंजस्य को अपनी रचना में दर्शाओ, तभी प्राण-वान् साहित्य लिखा जा सकता है ?े आर्याप्रसाद त्रिपाठी इस बात को निम्न शब्दों में प्रकट करते हैं~ साहित्यकार अपने समय और समाज का प्रतिनिधि होता है । उसका यह दायित्व है कि समाज और देश की नाड़ी को परखे, उसकी धड़कन को समभे और फिर सृजन करे। सृजन की वेदना को स्वयं भेले पर समाज को मुस्कान के फूल अपित करे<sup>°</sup> । विद्वानों द्वारा दी गई साहित्यकार की कुछ कसौटियां निम्न बिंदूओं में व्यक्त की जा सकती हैं---

साहित्यकार का लक्ष्य केवल महफिल सजाना और मनोरंजन का सामान जुटाना नहीं है। वह देशभक्ति और राजनीति के पीछे चलने वाली सचाई भी नहीं है। बल्कि उनसे भी आगे मशाल दिखाती हुई चलने वाली सचाई है।

#### प्रेमचंद

## हजारीप्रसाद द्विवेदी

साहित्यकार की सबसे बड़ी कसौटी है कि वह अपने प्रति सच्चा रहे । जो अपने प्रति सच्चा रहकर साहित्य सृजन करता है, उसका साहित्य स्वतः

२. कबीर साहित्य का सांस्कृतिक अध्ययन, पृ० १५

१. साहित्य का उद्देश्य, पृ० १४२

#### गब साहित्य : पर्यालोचन और मूल्यांकन

#### ही लोकमंगल की भावना से संलग्न हो जाता है।

जो अपने पथ की सभी प्रत्यक्ष-अप्रत्यक्ष बाधाओं को चुनौती देता हुआ सभी आघातों को हृदय पर फेलता हुआ लक्ष्य तक पहुंचता है, उसी को युग-स्रष्टा साहित्यकार कह सकते हैं ।

#### महादेवी वर्मा

''लेखकों की मसि शहीदों की रक्त बिन्दुओं से अधिक पवित्र है''— हजरत मुहम्मद की ये पंक्तियां ऐसे ही प्रेरक एवं सजीव साहित्यकारों के लिए लिखी गयी हैं।

डॉ० प्रभुदयाल डी० वैश्य ने समाज की दृष्टि से साहित्यकार को तीन वर्गों में बांटा है---१. प्रतिक्रियावादी २. सुधारवादी ३. क्रान्तिकारी ।

प्रथम वर्ग का साहित्यकार समाज की सम्पूर्ण मान्यताओं एवं व्यवस्थाओं को ज्यों की त्यों स्वीकार कर लेता है। सामाजिक त्रुटि को देख कर भी उसकी उपेक्षा करना हितकर समफता है। दूसरे वर्ग के अंतर्गत वे साहित्यकार आते हैं जो सामाजिक त्रुटियों को देखते/अनुभव करते हैं पर उन्हें विनष्ट न करके सुधार का प्रयत्न करते हैं। सुधार में उनकी समफौता-वादी वृत्ति होती है। तीसरे वर्ग के अन्तर्गत वे साहित्यकार हैं जो कांतद्रव्टा तथा परिवर्तनवादी हैं। वे न केवल सामाजिक विषमताओं एवं त्रुटियों की तीव्र आलोचना करते हैं, अपितु उन्हें मिटाने का भी भरसक प्रयत्न करते हैं। ऐसे व्यक्तियों का सदा समाज द्वारा विरोध होता है<sup>3</sup>।

आचार्य तुलसी को तीसरी कोटि के साहित्यकारों में परिगणित किया जा सकता है। उन्होंने अपनी लेखनी से समाज में फैले विघटन, टूटन, अनास्था एवं अविश्वास के स्थान पर नया संगठन, एकता, आस्था और आत्मविश्वास भरने का प्रयत्न किया है। समाज की विकृतियों एवं परम्परा पोषित अंधरूढ़ियों को केवल दर्शाया ही नहीं, उसे मांजकर, निखारकर परिष्कृत एवं व्यवस्थित रूप देने का सार्थक प्रयत्न किया है। इस ऋांतिकारी परिवर्तन के पुरोधा होने से उन्हें स्वतः युगप्रवर्त्तक का खिताब मिल जाता है।

उन्होंने सामाजिक जीवन के उस पक्ष को प्रकट करने की कोशिश की है, जो नहीं है पर जिसे होना चाहिए । वे इस बात को मानकर चलते हैं कि साहित्यकार मात्र छायाकार या अनुक्रुतिकार नहीं होता है वरन् स्रष्टा होता है । स्रष्टा होने के कारण अनेक संघर्षों को फेलना भी उसकी नियति होती है । उनकी निम्न पंक्तियां इसी सचाई को उजागर करने वाली हैं---

१. साहित्य : समाज शास्त्रीय संदर्भ, पू० १४५-१४६

जैनेन्द्र

''साहित्य-सृजन का मार्ग सरल नहीं, कांटों का मार्ग है। आलोचना और निन्दा की परवाह न करते हुए साहित्यकार को जीवन शुद्धि के राजमार्ग पर जनता को ले जाना होता है, स्वार्थपरता, भोगलिप्सा और आडम्बर के विषेले वातावरण से आकुल लोक-जीवन में निःस्वार्थता, त्याग और सादगी का अमृत ढालन। होता है, तभी उसका कर्तृ दव, साधना और सूजन सफल है।''

आ० तुलसी की लेखनी यथार्थ का पुनर्सुजन करती हैं अतः वे कांतद्रष्टा साहित्यकार तो हैं ही पर अध्यात्म-योगी एवं अप्रतिबद्धबिहारी होने के कारण साहित्यकार से पूर्व अध्यात्म के साधक भी हैं। इसी कारण उनके साहित्य को बहुत व्यापक परिवेश मिल गया है । आचार्य तुलसी जैसे साहित्यकार आज कम हैं जिनके साहित्य से भी अधिक भष्य, विशाल, आकर्षक एवं तेजस्वी उनका वास्तविक रूप है तथा जो केवल अध्यात्म के परिप्रेक्ष्य में ही सारी चर्चाएं करते हैं और अध्यात्म को मर्ध्याबदु रखकर ही सारा ताना-बाना बुनते हैं। जीवन के प्रति प्रबल आत्मविश्वास, सत्य के प्रति अटूट आस्था और निरन्तर अध्यात्म में रहने का अभ्यास----जीवन की ये विशेषताएं उनके साहित्य में जूड़ने के कारण वे पठनीय एवं सक्षम साहित्यकार बन गए हैं । प्रसिद्ध उपन्यासकार नरेन्द्र कोहली का मंतव्य है कि पठनीयता के लिए लेखक की सरलता, **सह**जता एवं ऋजुता एक अनिवार्य गुण है । यदि लेखक के मन में ग्रंथियां नहीं हैं, कहीं दुराव-छिपाव नहीं है, कहीं अपनी श्रेष्ठता सिद्ध करने का प्रयत्न नहीं है, तो निश्चित रूप से वह लेखक सहज और ऋजु होता है । पाठक उसकी योग्यता तथा ईमानदारी पर विश्वास करता है, शंका बीच में रह नहीं पाती अतः वह उसे पढ़ता चला जाता है। ' आचार्य तुलसी सहजता और ऋजुता के सर्वश्रेष्ठ उदाहरण हैं । साहित्य सृजन उनके लिए न जीविकोपार्जन का साधन है न व्यसन बल्कि वह उसे अपनी साधना का ही एक अंग मानते हैं। इसी कारण उनका साहित्य सहजता एवं ऋजुता से पूरी तरह ओतप्रोत है।

वे स्वयं न केवल सफल साहित्यस्रब्टा हैं बल्कि उन्होंने अनेकों को इस मार्ग में प्रस्थित करके प्रेरक एवं प्रभावी साहित्यकारों की एक पूरी श्टंखला खड़ी की है। जैसे पाश्चात्य जगत् में होमर साहित्य के आदिस्रब्टा माने जाते हैं। वैसे ही तेरापंथ धर्मसंघ में आचार्य तुलसी को हिन्दी साहित्य सृजन का आदि प्रेरक कहा जा सकता है। उनकी प्रेरणा ने साहित्य की जो अविरल धार बहाई है, वह किसी भी समाज के लिए आश्चर्य एवं प्रेरणा की वस्तु हो सकती है। आज से ४० साल पहले उठने वाला प्रश्न कि 'क्या पढ़ें' अब 'क्या-क्या पढ़ें' में रूपायित हो

१. प्रेमचंद पृ. ३९

गया है। वे अपनी साहित्य सृजन की अनुभूति को इस भाषा में प्रकट करते हैं-"साहित्य सृजन की प्रेरणा देने में मुफे जितना आत्मतोष होता है, उतना ही आत्मतोष नया सृजन करते समय होता है।'' अपने शिष्य समुदाय को साहित्य के क्षेत्र में नयी परम्परा स्थापित करने की प्रेरणा-मंदाकिनी उनके मुखारविंद से समय-समय पर प्रवाहित होती रहती है—''आज समाज की चेतना को भकभोरने वाला साहित्य नहीं के बराबर है। इस अभाव को भरा हुआ देखने के लिए अथवा साहित्य और संस्कृति के क्षेत्र में जो शुचितापूर्ण परम्पराएं चली आ रही हैं, उनमें उन्मेषों के नए स्वस्तिक उकेरे हुए देखने के लिए मैं बेचैन हूं। मेरे धर्मसंघ के सुधी साधु-साध्वियां इस दृष्टि से सचेतन प्रयास करें और कुछ नई संभावनाओं को जन्म दें, यह अपेक्षा है।''

इसी संदर्भ में उनकी दूसरी प्रेरणा भी मननीय है - ''साहित्य वही तो है जो यथार्थ को अभिव्यक्ति दे। वह छत्रिम बनकर अभिव्यक्त हो तो उसमें मौलिकता सुरक्षित नहीं रहती। मैं अपने शिष्यों से यह अपेक्षा रखता हूं कि वे इस गुरुतर दायित्व को जिम्मेवारी से निभायेंगे।'''

आचार्य तुलसी एक बृहद् धार्मिक समुदाय के आध्यात्मिक नेता हैं। उनके वटवृक्षीय व्यक्तित्व के निर्देशन में अनेकों प्रवृत्तियां चालू हैं अतः वे साहित्य सृजन में अधिक समय नहीं निकाल पाते किन्तु उनके मुख से जो भी वाक्य तिःसृत होता है, वह अमूल्य पाथेय बन जाता है। आचार्य तुलसी के साहित्यिक व्यक्तित्व का आकलन उनके साहित्य की कुशल संपादिका महा-श्रमणी साध्वी प्रमुखा कनकप्रभाजी इन शब्दों में करती हैं—''उनका कवित्व हर क्षण जागृत रहता है, फिर भी वे काव्य का सृजन कभी-कभी करते हैं। उनका लेखन हर क्षण जागरूक रहता है, किन्तु कलम की नोक से कागज पर अंकन यदा कदा ही हो पाता है। इसका कारण कि वे कवि और लेखक होने के साथ-साथ प्रशासक भी हैं, आचार्य भी हैं।'' फिर भी उन्होंने सरस्वती के अक्षय भंडार को शताधिक ग्रंथों से सुशोभित किया है।

प्रसिद्ध साहित्यकार सोल्जेनोरिसन साहित्यकार के दायित्व का उल्लेख करते हुए कहते हैं—मानव-मन, आत्मा की आंतरिक आवाज, जीवन-मृत्यु के बीच संघर्ष, आध्यात्मिक पहलुओं की व्याख्या, नक्ष्वर संसार में मानवता का बोलबाला जैसे अनादि सार्वभौम प्रश्नों से जुड़ा है साहित्यकार का दायित्व । यह दायित्व अतन्त काल से है और जब तक सूर्य का प्रकाश और मानव का अस्तित्व रहेगा, साहित्यकार का दायित्व भी इन प्रश्नों से जुड़ा रहेगा ।'

आचार्य तुलसी के साहित्यिक दायित्व का मूल्यांकन भी इन कसौटियों पर किया जाए तो उपर्युक्त सभी प्रश्नों के उत्तर हमें प्राप्त हो जाते

१. जैन भारती, १७ सित० १९६१

हैं। आंतरिक आवाज वही प्रकट कर सकता है जो दृढ़ मनोबली और आत्म-विजेता हो। उनकी निम्न अनुभूति हजारों-हजारों के लिए प्रेरणा का कार्य करेगी—''मेरे संयमी जीवन का सर्वाधिक सहयोगी और प्रेरक साथी कोई रहा है तो वह है—संघर्ष। मेरा विश्वास है कि मेरे जीवन में इतने संघर्ष न आते तो शायद मैं इतना मजबूत नहीं बन पाता। संघर्ष से मैंने बहुत कुछ सीखा है, पाया है। संघर्ष मेरे लिए अभिशाप नहीं, वरदान साबित हुए हैं। इसो प्रसंग में उनका एक दूसरा वक्तव्य भी हृदय में आध्यात्मिक जोश भरने वाला है—''मैं कहूंगा कि मैं राम नहीं, कृष्ण नहीं, बुद्ध नहीं, महावीर नहीं, मिट्टी के दीए की भांति छोटा दीया हूं। मैं जलूंगा और अंधकार को मिटाने का प्रयास करूंगा।''

आचार्य तुलसी ने भौतिक वातावरण में अध्यात्म की लौ जलाकर उसे तेजस्वी बनाने का भगीरथ प्रयत्न किया है। उनकी दृष्टि में अपने लिए अपने द्वारा अपना नियन्त्रण अध्यात्म है। वे अध्यात्म साधना को परलोक से न जोड़कर वर्तमान जीवन से जोड़ने की बात कहते हैं। अध्यात्म का फलित उनके ग्रब्दों में यों उद्गीर्ण है-अध्यात्म केवल मुक्ति का पथ ही नहीं, वह शांति का मार्ग है, जीवन जीने की कला है, जागरण की दिशा है और रूपांतरण की सजीव प्रक्रिया है।

कहा जा सकता है कि आचार्य तुलसी ऐसे सृजनधर्मा साहित्यकार हैं जिन्होंने प्राचीन मूल्यों को नए परिधान में प्रस्तुत करने का प्रयत्न किया है। उन्होंने साहित्य सृजन के लिए लेखनी उस काल में उठायी जब मानवीय मूल्यों का विघटन एवं बिखराव हो रहा था। भारतीय समाज पर पश्चिमी मूल्य हावी हो रहे थे। उस समय में प्रतिनिधि भारतीय सन्त लेखक के दायित्व का निर्वाह करके उन्होंने भारतीय संस्कृति के मूल्यों को जीवित रखने एवं स्थापित करने का प्रयत्न किया है।

वे केवल अपने अनुयायियों को ही नहीं, सम्पूर्ण साहित्य जगत् को भी समय-समय पर सम्बोधित करते रहते हैं । आज के साहित्यकारों की त्रुटिपूर्ण मनोवृत्ति पर अंगुलि-निर्देश करते हुए वे कहते हैं— "आज के लेखक की आस्था श्रृंगार रस प्रधान साहित्य के सृजन में है क्योंकि उसकी दृष्टि में सौन्दर्य ही साहित्य का प्रधान अंग है । लेकिन मैं मानता हूं कि सौन्दर्य से भी पहले सत्य की सुरक्षा होनी चाहिये । सत्य के बिना सौन्दर्य का मूल्य नहीं हो सकता ।

प्रेमचंद्र ने सत्य को साहित्य के अनिवार्य अंग के रूप में ग्रहण किया

- १. एक बूंद : एक सागर, पृ० १७३०
- २. एक बूंद : एक सागर, पृ० १७१२

है। उनकी दृष्टि में यदि लेखक में सत्यजन्य पीड़ा नहीं है तो वह सत्साहित्य की रचना नहीं कर सकता। आचार्य तुलसी ने भी साहित्य की गुरुता का अंकन करते हुये अपने साहित्य में सत्य और सौन्दर्य का सामंजस्य स्थापित किया है। उनकी यह प्रेरणा एवं साहित्यिक आदर्श साहित्यकारों की चेतना को फंक्रत कर उन्हें युगनिर्माण की दिशा में प्रेरित करते रहेंगे।

## साहित्य का वैशिष्ट्य

राष्ट्र, समाज तथा मनुष्य को प्रभावित करने वाले किसी भी दर्शन और विज्ञान को प्रस्तुति का आधार तत्त्व है— साहित्य । सत्साहित्य में तोप, टैंक और एटम से भी कई गुना अधिक ताकत होती है। अणुअस्त्र की शक्ति का उपयोग निर्माणात्मक एवं ध्वंसात्मक दोनों रूपों में हो सकता है, पर अनुभवी साहित्यकार की रचना मानव-मूल्यों में आस्था पैदा करके स्वस्थ समाज की संरचना करती है। साहित्य द्वारा समाज में जो परिवर्तन होता है; वह सत्ता या कानून से होने वाले परिवर्तन से अधिक स्थायी होता है। अतः दुनिया को बदलने में सत्साहित्य की निर्णायक भूमिका रही है। हजारीप्रसाद दिवेदी तो यहां तक कह देते हैं कि साहित्य वह जादू की छड़ी है, जो पशुओं में, ईंट-पत्थरों में और पेड़-पौधों में भी विध्व की आत्मा का दर्शन करा देती है।"

सत्साहित्य की महत्ता को लोकमान्य गंगाधर तिलक की इस आत्मानुभूति में पढ़ा जा सकता है—''यदि कोई मुफ्ने सम्राट् बनने के लिए कहे और साथ ही यह शर्त रखे कि तुम पुस्तकें नहीं पढ़ सकोगे तो मैं राज्य को तिलाञ्जलि दे दूंगा और गरीब रहकर भी साहित्य पढूंगा।'' यह पुस्त-कीय सत्य नहीं, किन्तु अनुभूति का सत्य है। अत: साहित्य के महत्त्व को वही आंक सकता है, जो उसका पारायण करता है। फिर वह साहित्य पढ़े बिना वैसी ही दुर्बलता एवं मानसिक कमजोरी की अनुभूति करता है, जैसे बिना भोजन किए हमारा शरीर।

साहित्य ही वह माध्यम है, जो हमारी संस्कृति की सुरक्षा कर उसे पीढ़ी दर पीढ़ी संक्रांत करता है । महावीर, बुद्ध, व्यास और वाल्मीकि ने साहित्य के माध्यम से जिन आदशों की सृष्टि की, वे आज भी भारतीय संस्कृति के गौरव को अभिव्यक्त करने में पर्याप्त हैं । जहां साहित्य नहीं, वहां जीवन सरस एवं रम्य नहीं हो सकता । जीवन में जो भी आनन्दबोध, सौंदर्यबोध और सुखबोध है, उसकी अनुभूति साहित्य द्वारा ही संभव है । साहित्य द्वारा प्राप्त आनंद की अनुभूति दिविदीजी के साहित्यिक शब्दों में पढ़ी जा सकनी है—''साहित्य वस्तुतः एक ऐसा आनंद है जो अंतर में अंटाए नहीं अंट सकता । परिपक्व दाड़िम फल की भांति वह अपने रंग और रस को अपने भीतर बंद नहीं रख पाता । मानव का अंतर भी जब रस और आनंद से आप्लावित हो जाता है तो वह गा उठता है, काव्य करने बैठता है, प्रवचन देता है तथा तथ्यात्मक जगत् से सामग्री एकत्रित करके छंदों में, स्वरों में, अनुच्छेदों में, परिच्छेदों में, सर्गों में, अंकों में अपना उच्छलित आनंद भर देता है और श्रोता तथा पाठक को भी उस आनन्द में सराबोर कर देता है ।'' हजारीप्रसाद द्विवेदी द्वारा अनुभूत यह आनंद आचार्य तुलसी के साहित्य में पदे-पदे पाया जाता है । उनका काव्य साहित्य तो मानो आनंद का सागर ही है जिसमें निमज्जन करते-करते पाठक अलौकिक अनुभूति से अनुप्रीणित हो जाता है ।

आचार्य तुलसी ने अपने साहित्य में ऐसे चिरन्तन सत्यों को उकेरा है, जिसके समक्ष देश और काल का आवरण किसी भी प्रकार का व्यवधान उपस्थित करने में अक्षम और असफल रहा है। उन्होंने मानव-मन और बाह्य जीवन में बिखरे संघर्षों का चित्रण इतनी कुशलता से किया है कि वह साहित्य सार्वजनिक एवं सार्वकालिक बन गया है। विजयेन्द्र स्नातक उनके साहित्य के बारे में अपनी टिप्पणी व्यक्त करते हुए करते हैं--- 'मैं निः संकोच भाव से कह सकता हूं कि आचार्य श्री की वाणी सदैव किसी महत्त्वपूर्ण अर्थ का अनुगमन करती है।'' उनका साहित्य इसलिए महत्त्वपूर्ण नहीं कि वह विपूल परिमाण में है बल्कि इसलिए उसका महत्त्व है कि मनूष्य को सच्चरित्र बनाने का बहुत बड़ा लक्ष्य उसके साथ जुड़ा हुआ है । वे ऐसे सृजन-धर्मा साहित्यस्रष्टा हैं, जिनके अंतःकरण में करुणा का स्रोत कभी सुखता नहीं। समाज को बदलकर उसे नए सांचे में ढालने की प्रेरणा उनके सांस-सांस में रमी हई है। समाज की विसंगतियों की इतनी सशक्त अभिव्यक्ति शायद ही किसी दूसरे लेखक ने की हो। वे इस बात में आस्था रखते हैं कि यदि समाज की बूराइयों और विकृत परम्पराओं में परिवर्तन नहीं अ(त) है तो उसमें साहित्यकार भी कम जिम्मेवार नहीं है ।

अाचार्य तुलसी ने केवल उन्हीं तथ्यों या समस्याओं को प्रस्तुति नहीं दी है, जिसे समाज पहले ही स्वीकृति दे चुका हो । उन्होंने अनेक विषयों में समाज को नया चिंतन एवं दिशादर्शन दिया है अतः वार-बार पढ़ने पर भी उनका साहित्य नवीन एवं मौलिक प्रतीत होता है । कहीं-कहीं तो समाज की विकृतियों को देखकर वे अपनी पीड़ा को इस भांति व्यक्त करते हैं कि पाठक उसे अपनी पीड़ा मानने को विवश हो जाता है. मैं बहुत बार देखता हू कि मुफे थोड़ा-सा जुखाम हो जाता है, ज्वर हो जाता है, श्वास भारी हो जाता है, पूरे समाज में चिंता की लहर दौड़

१. एक बूंद : एक सागर, भा० १, भूमिका पृ० १व

जाती है। मेरी थोड़ी सी वेदना से पूरा समाज प्रभावित होता है। किंतु मेरे मन में कितनी पीड़ाएं है क्या इसकी किसी को चिन्ता है ?'''

वे उसी साहित्य के वैशिष्ट्य को स्वीकारते हैं जो साम्प्रदायिकता, पक्षपात एवं अग्न्लीलता आदि दोषों से विहीन हो । यही कारण है कि सम्प्रदाय के घेरे में रहने पर भी उनका चिंतन कहीं भी साम्प्रदायिक नहीं हो पाया है । लोग जब उन्हें एक सम्प्रदाय के कटघरे में बांधकर केवल तेरापंथ के आचार्य के रूप में देखते हैं तो उनकी पीड़ा अनेक बार इन शब्दों में उभरती है—''लोग जब मुफ्ते संकीर्ण साम्प्रदायिक नजरिए से देखते हैं तो मेरी अंतर आत्मा अत्यंत व्यथित होती है । उस समय मैं आत्मालोचन में खो जाता हूं— अवश्य मेरी साधना में कहीं कोई कमी है, तभी तो मैं लोगों के दिलों में विश्वास पैदा नहीं कर सका ।''<sup>2</sup>

उनकी लेखनी एवं वाणो धर्म और संस्कृति के सही स्वरूप को प्रकट करने के लिए चली है। उनके सार्थक शब्द मृतप्रायः नैतिकता को पुनरुज्जी-वित करने के लिए निकले हैं। उनका साहित्य समाज में समरसता, समन्वय और एकता लाने के लिए जूफता है। सस्ती लोकप्रियता, मनोरंजन एवं व्यवसायबुद्धि से हटकर उन्होंने वह आदर्श साहित्य-संसार को दिया है, जो कभी धूमिल नहीं हो सकता।

उनके साहित्य में प्रौढ़ता एवं गहनता का कारण है — गंभीर प्रथों का स्वाध्याय । वे स्वयं अपनी अनुभूति बताते हुए कहते हैं — ''मेरा अपना अनुभव यह है कि जिसको एक बार गंभीर विषयों के आनंद का स्वाद आ जाए वह छिछले, विलासी एवं भावुकतापूर्ण साहित्य में कभी अवगाहित नहीं हो सकता ।''

काल की दृष्टि से उनके साहित्य का वैशिष्ट्य है — त्रैकालिकता । गुग समस्या को उपेक्षित करने वाला, उसकी मांग न समफने वाला साहित्य अनुपादेय होता है । केवल वर्तमान को सम्मुख रखकर रचा जाने वाला साहित्य युग-साहित्य होने पर भी अपना शाश्वत मूल्य खो देता है । वह जितने वेग से प्रसिद्धि पाता है उतने ही वेग से मूल्यहीन हो जाता है । इसी दृष्टि को घ्यान में रखकर उन्होंने अपने साहित्य में युगसत्य और चिरन्तन सत्य का समन्वय करके अतीत के प्रति तीव्र अनुराग, वर्तमान के उत्थान की प्रबल भावना, भविष्य के प्रतिबिम्ब तथा उसको सफल बनाने हेतु करणीय कार्यों की सूची प्रस्तुत की है । जैसे इक्कीसवीं सदी का जीवन (बैसाखियां रूप् १५) इक्कीसवीं सदी के निर्माण में युवकों की भूमिका (सफर रा १६१) आदि

२. एक बूंद : एक सागर पृ० १७३०

१. बाह्वान पू० सं० २२

लेख भावो जीवन की रूपरेखा प्रस्तुत करते हैं। यही कारण है कि १० साल पूर्व का साहित्य भी उतना ही प्रासंगिक एवं मननीय है जितना वर्तमान का। निष्कर्ष की भाषा में कहा जा सकता है कि आचार्य तुलसी ने विनाश के स्थान पर निर्माण, विषमता के स्थान पर समता, अव्यवस्था के स्थान पर व्यवस्था, अनैक्य के स्थान पर ऐक्य, घृणा के स्थान पर प्रेम तथा भौतिकता के स्थान पर अध्यात्म के पुनरुत्थान की चर्चा की है। अतः उनके साहित्य को हर युग के लिए प्रेरणापुंज कहा जाए तो अतिशयोक्ति नहीं होगी।

## साहित्य के भेद

काल की दृष्टि से साहित्य के दो भेद किए जा सकते हैं—सामयिक और शाश्वत । सामयिक साहित्य में वार्तमानिक, सामाजिक, राजनैतिक, आर्थिक तथा धार्मिक आदि अनेक युगीन समस्याओं का चिन्तन होता है पर शाश्वत साहित्य में जीवन की मूल वृत्तियों तथा शाश्वत मूल्यों का विवेचन होता है, जो त्रैकालिक होते हैं।

हजारीप्रसाद द्विवेदी ने विषय की दृष्टि से साहित्य के तीन भेद किये हैं<sup>1</sup> : १. सूचनात्मक साहित्य २. विवेचनात्मक साहित्य ३. रचनात्मक साहित्य ।

१. कुछ पुस्तकें हमारी जानकारी बढ़ाती हैं । उनको पढ़ने से हमें अनेक नई सूचनाए मिलती हैं । लेकिन ऐसे साहित्य से व्यक्ति की बौद्धिक चेतना उत्तेजित नहीं होती ।

२. विवेचनात्मक साहित्य हमारी जानकारी बढ़ाने के साथ-साथ बोधन शक्ति को भी जागरूक एव सचेष्ट बनाये रखता है। जैसे दर्शन, विज्ञान आदि ।

३. रचनात्मक साहित्य की पुस्तकें हमें सुख-दु:ख, व्यक्तिगत स्वार्थ एवं संघर्ष से ऊपर ले जाती हैं । यह साहित्य पाठक की दृष्टि को इस तरह कोमल एवं संवेदनशील बनाता है कि व्यक्ति अपने क्षुद्र स्वार्थ एवं व्यक्तिगत सुख-दु:ख को भूलकर प्राणिमात्र के प्रति तादात्म्य स्थापित कर लेता है तथा सारी दुनिया के साथ आत्मीयता का अनुभव करने लगता है । इस साहित्य को ब्रह्मानन्द सहोदर की संज्ञादी जा सकती है क्योंकि यह साहित्य हमारे अनुभव के ताने-बाने से एक नये रसलोक की रचना करता है । इसे ही मौलिक साहित्य की कोटि में रखा जा सकता है ।

आचार्य तुलसी का अधिकांश साहित्य रचनात्म्फ साहित्य में परि-गणित किया जा सकता है । क्योंकि उनकी सत्यचेतना परिपक्व एवं संस्कृत है । उन्होंने जो कुछ कहा या लिखा है वह सांसारिक क्षुद्र स्वार्थों से ऊपर

१. हजारीप्रसाद द्विवेदी ग्रंथावली भाग-७ पृ० १६३-६४

होकर लिखा है अतः उनका साहित्य निर्मलता एवं प्रेरणा का स्रोत बहाता है । उन्होंने भारतीय सांस्कृतिक विरासत की सुरक्षा की है साथ ही प्रगति-गील विचारों का समावेश भी किया है ।

## साहित्यिक विधाएं

साहित्यकार के मन में जो भाव या संवेग उत्पन्न होते हैं, उनकी अभिव्यक्ति नाना विधाओं में होती है। जैसे भीतर के हर्ष को विविध अवसरों पर कभी गाकर, कभी गुनगुनाकर तथा कभी अश्वुमोचन द्वारा प्रकट किया जाता है वैसे ही भावों और मनःस्थितियों को व्यक्त करने के लिये साहित्य की विविध विधाओं का आविष्कार तथा प्रयोग किया जाता है।

हिन्दी साहित्य में मुख्यतः निम्न विधाएं प्रसिद्ध हैं—(१) निबन्ध (२) रेखाचित्र (३) संस्मरण (४) रिपोर्ताज (४) डायरी (६) साक्षात्कार (भेंट वार्ता) (७) गद्यकाव्य (८) जीवनी (९) आत्मकथा (१०) यात्रा-वृत्त (११) एकांकी (१२) कहानी (१३) उपन्यास (१४) पत्र आदि ।

आचार्य तूलसी का साहित्य मुख्यतः निबंध, संस्मरण, डायरी, साक्षात्कार, गद्यकाव्य, जीवनी, कहानी, पत्र, आत्मकथा आदि विधाओं में मिलता है फिर भी उनके साहित्य में प्रवचन की गंगा, निबन्धों की यमूना और काव्य की सरस्वती--- यह त्रिवेणी ही अधिक प्रवाहित हुई है। आचार्य तुलसी ने अपनी प्रत्येक साहित्यिक विधा में सत्य और शिव के साथ सौन्दर्य को समाहित करने का प्रयत्न किया है। उनका साहित्य श्रोता एवं पाठक को कुछ सोचने एवं करने को बाध्य करता है क्योंकि उनकी अभिव्यक्ति तीखी, धारदार एवं प्रभावी है। उनकी साहित्यक विधाओं में मानव के अन्तर्मन में होने वाली हलचल को अभिव्यक्ति मिली है, समाज की विद्रुपता को उद्घाटित करने का सार्थक प्रयास हुआ है, परिस्थिति एवं घटना को कथ्य का माध्यम बनाया गया है तथा प्राचीन के साथ युगीन मूल्यों की प्रस्तुति हुई है। यही कारण है कि उनका विशाल साहित्य त्रैकालिक होते हुये भी उपयोगी और सामयिक बन पड़ा है । यह साहित्य सामयिक समस्याओं को छिन्त-भिन्न करने, उनको तरासने तथा व्यक्ति-व्यक्ति में अनाकूल पहकर उनको सहन करने की क्षमता पैदा करता है । उनके द्वारा प्रयुक्त कुछ साहित्यिक विधाओं का परिचय नीचे दिया जा रहा है---

## निबंध

हिंदी गद्य साहित्य में निबंध का अपना एक विशिष्ट स्थान है । आधु-निक निबंध के जन्मदाता पाश्चात्य विद्वान् मौनतेन का मंतव्य है कि निबंध विचारों, उद्धरणों एवं कथाओं का मिश्रण है । बाबू गुलाबराय के शब्दों में ''निबंध वह गद्यात्मक अभिब्यक्ति है जिसमें एक सीमित आकार के भीतर किसी विषय का वर्णन या प्रतिपादन किसी विशेष निजीपन, सौष्ठव, सजीवता, रोचकता तथा अपेक्षित संगति एवं संबद्धता से किया जाता है।'' इस विधा में प्रतिभा निर्दिष्ट रूप से विषय के साथ बंधकर अपने विचार एवं भाव प्रकट करती है अतः विशेष रूप से बंधी हुई गद्य रचना निबंध के रूप में जानी जाती है। परन्तु पाश्चात्य विद्वान् जानसन के विचार इससे भिन्न हैं। वे कहते हैं — ''मुक्त मन की मौज, अनियमित, अपक्व और अव्यवस्थित रचना निबंध है। इसी प्रकार ऋेबल ने भी इसे सक्ती एवं हल्की रचना के रूप में स्वीकार किया है। किन्तु ये विचार सर्वमान्य नहीं हैं क्योंकि निबंध को गद्य की कसौटी माना गया है। प्रसिद्ध साहित्यकार विजयेन्द्र स्नातक का अनुभव है कि भाषा की पूर्ण शक्ति का विकास निबंध में ही सबसे अधिक संभव है।' आचार्यश्री तुलसी के लगभग सभी निबंधों के विचार सुसंबद्ध तथा प्रभावकता के साथ प्रस्तुत हुए हैं।

निबंध में लेखक के व्यक्तित्व का वैशिष्ट्य उजागर होता है अतः उसमें आत्माभिव्यंजना आवश्यक है। जीवन की अवहेलना का दूसरा नाम निबंधकार की मृत्यु है। अाचार्य तुलसी के प्रायः सभी निबंध जीवन्त एवं प्रेरक हैं इसी कारण उनमें भावों को तरंगित कर व्यक्तित्व-रूपान्तरण की क्षमता उत्पन्न हो गई है। उनके निबंध एक नई सोच के साथ प्रस्तुत है अतः आदमी के भीतर एक नया आदमी पैदा करने की उनमें क्षमता है। उनके निबंध मौलिक विचारों, नवीन निष्कर्षों एवं सूक्ष्म तार्किकता से संवलित हैं अतः वे पाठक के हृदय को गुदगुदाते हैं, आंदोलित करते हैं। अधिकांश निबंधों में सर्वेक्षण की सूक्ष्मता और विश्लेषण की गंभीरता के गुण समाविष्ट हैं। इन निबंधों में गंभीरता के साथ सरसना, प्राचीनता के साथ नवीनता एवं विज्ञान के साथ अध्यात्म का भी अद्भुत समावेश हुआ है।

मानव मन की मनोवृत्तियाँ एवं सामाजिक बुराइयों का विझ्लेषण बहुत मनोवैज्ञानिक ढंग से उनके निबंधों में उजागर है। आझ्चर्य होता है कि वे अपने निबधों में एक साथ मनोवैज्ञानिक, समाजशास्त्री, धार्मिक नेता, अर्थ-शास्त्री और इनसे ऊपर साहित्यकार के रूप में समान रूप से प्रतिबिम्बित हो गए हैं। इन सबसे ऊपर उनके निबंधों का यह वैशिष्ट्य है कि प्राय: निबंधों का प्रारम्भ इतनी रोचक शैली में है कि उसे पढ़ने वालों की उत्सुकता बढ़ती जाती है और पाठक उसे पूरा पढ़ने का लोभ संवरण नहीं कर पाता। वे पाठकों से उदासीन नहीं हैं। अपने दिल की बात पाठक के दिल तक पहुंचकर करते हैं

- १. समीक्षात्मक निबंध पृ० ३२
- २. आधुनिक निबंध पू० ३

अतः पाठक के साथ उनका सीधा तादात्म्य स्थापित हो जाता है। सादगी, संयम एवं त्याग से मंडित उनका व्यक्तित्व इन निबंधों में सर्वंत्र उपस्थित है, अतः ये उच्च कोटि के निबंध कहे जा सकते हैं। डा० जानसन या क्रेबल के सामने यदि ये निबंध रहते तो संभव है उन्हें निबंध के बारे में अपनी परिभाषा बदलनी पड़ती। उनके निबंधों की आलोचना इस रूप में की जा सकती है कि उनमें पुनरुक्ति बहुत हुई है पर ऐसा होना अग्निवार्य था क्योंकि किसी भी धर्मनेता को समाज में परिवर्तन लाने के लिए बार बार अपनी बात को कहना पड़ता है और तब तक कहना होता है जब तक कि पत्थर पर लकीर न खिच जाए, पानी बर्फ के रूप में न जम जाए या यों कहें कि व्यक्ति या समाज बदलने की भूमिका तक न पहुंच जाए।

## निबंध की विकास-यात्रा

निबंध की विकास-यात्रा को विद्वानों ने चार युगों में बांटा है---(१) भारतेन्दु युग (२) द्विवेदी युग (३) प्रसाद युग '४) प्रगतिवादी युग । कुछ विद्वान् अंतिम दो को कमशः शुक्ल युग एवं शुक्लोत्तर युग के नाम से भी अभिहित करते हैं । भारतेन्दु युग भारतीय समाज के जागरण का काल है । उन्होंने अपने निबंधों में धार्मिक, सामाजिक एवं राजनैतिक समस्याओं को उजागर किया है । महावीरप्रसाद द्विवेदी के निबंध विचार प्रधान हैं । साथ ही उन्होंने निबंध में भाषा-संस्कार पर भी अपेक्षित ध्यान दिया है । आचार्म रामचन्द्र शुक्ल के निबंध नए विचार, नयी अनुभूति एवं नवीन शैली के साथ पाठकों के समक्ष उपस्थित हुए हैं अतः उनके युग में विचारप्रधान, समीक्षात्मक एवं भावात्मक निबंधों का चरम विकास हुआ ।

शुक्लोत्तर युग में हजारीप्रसाद द्विवेदी, जैनेन्द्रकुमार, डा० नगेन्द्र, अमृतराय नागर, महादेवी वर्मा आदि के नाम उल्लेखनीय हैं। आचार्य तुलसी के निबंध विचारों की दॄष्टि से इन विद्वानों की तुलना में कहीं कम नहीं उतरते हैं।

मेरे अपने विचार से तो निबंध का अगला अर्थात् पांचवां युग आचार्य तुलसी का कहा जा सकता है, जिन्होंने साहित्य में व्यक्तित्व रूपान्तरण की चर्चा करके भारतीय संस्कृति को पुनरुज्जीवित करने का प्रयत्न किया है। तथा बेहिचक आज की दिशाहीन राजनीति, धर्मनीति, एवं समाजनीति की दुर्बलताओं की ओर इंगित करते हुए उन्हें परिष्कार के लिए नया दिशादर्शन दिया है। आचार्यश्री के निबंध में रूक्षता एवं शुष्कता के स्थान पर रोचकता एवं सहृदयता का गुम्फन प्रभावी है।

## निबंध के भेद

यद्यपि विषय की दृष्टि से विद्वानों ने निबंध के सांस्कृतिक, ऐतिहासिक

सामाजिक आदि अनेक भेद किए हैं पर शैली की दृष्टि से उसके मुख्यतः चार भेद हैं :---

१. भावात्मक

२. विचारात्मक

३. वर्णनात्मक या विवरणात्मक

४. आख्यानात्मक या कथात्मक

#### भावनात्मक निबन्ध

इसमें लेखक का हृदय बोलता है। इन निबंधों में निजी अनुभूति की गहनता एवं सघनता इस रूप में अभिव्यक्त होती है कि कोई भी विचार लेखक की भावना के रंग में रंगकर बाहर निकलता है। इनमें तर्क-वितर्क को उतना महत्व नहीं होता जितना भावों के आवेग को दिया जाता है।

आचार्य तुलसी की अनेक रचनाओं को इस कोटि में रखा जा सकता है। 'अमृत संदेश', 'दोनों हाथ : एक साथ', 'सफर आधी शताब्दी का' 'मनहंसा मोती चुगे', 'जब जागे तभी सवेरा' आदि पुस्तकों के निबंधों को इस कोटि में रखा जा सकता है।

#### विचारात्मक निबंध

इन निबंधों में किसी सामाजिक, राजनैतिक या धार्मिक समस्या का अथवा किसी नवीन तथ्य का प्रतिपादन या विश्लेषण होता है। ये निबंध बौद्धिकता प्रधान होते हैं। इनमें तर्क, चिन्तन, दर्शन आदि का भी यथास्थल समावेश होता है पर विषय गांभीर्य बना रहता है। इन निबंधों में भाषा कसी रहती है।

'क्या धर्म बुद्धिगम्य है' ?'कुहासे में उगता सूरज,' 'बैसाखियां विश्वास की' आदि पुस्तकों के निबंधों/प्रवचनों को इस कोटि में रखा जा सकता है ।

विचारात्मक निबंधों में विचार भाव के आगे आगे चलता है पर भावात्मक निबंध में भाव विचार के आगे चलता है। अतः इन दोनों को ज्यादा भिन्न नहीं किया जा सकता ! क्योंकि साहित्य में भावशून्य विचार बौद्धिक व्यायाम है साथ ही विचारशून्य भाव प्रलापमात्र हैं।

#### वर्णनात्मक या विवरणात्मक

इनमें किसी स्थिर दृश्य या घटना का चित्रण होता है तथा विस्तार से किसी बात का स्पष्टीकरण होता है। किछ विद्वान वर्णनात्मक एवं विवरणा-त्मक को भिन्न-भिन्न भी मानते हैं। आचार्य तुलसी के प्रवचन बहुस्तता से इसी कोटि में रखे जा सकते हैं।

#### आख्यानात्मक या कथात्मक

इस कोटि के निबंधों में कथा को माध्यम बनाकर विचाराभिव्यक्ति की

जाती है। 'बूंद-बूंद से घट भरे' 'मंजिल की ओर' तथा 'प्रवचन पाथेय' अःदि पुस्तकों के प्रवचनों को इस कोटि में रखा जा सकता है।

## निबंधों में प्रयुक्त शैली

निबंध व्यक्तित्व की अभिव्यक्ति है। हर व्यक्ति की अपनी अलग शैली होती है। रामप्रसाद किचलू कहते हैं कि किसी निबंधकार की शैली सागर सी गंभीर, किसी की उच्छल तरंगों सी गतिशील एवं किसी की धुंआधार यौवन सी रंगीली एवं सलोनी सुरभि बिखेरकर सुबक-सुबक खो जाने वासी होती है। निबंध में मुख्यतः पांच शैलियों का प्रयोग होता है— १. समास २. व्यास ३. धारा ४. तरंग ४. विक्षेप।

आचार्य तुलसी के निबंधों में स्फुट रूप से पांचों शैलियों के दर्शन होते हैं। कहीं वे समास शैली में अभिव्यक्ति देते हैं तो कहीं व्यास शैली में पर इन दोनों शैलियों में भी उनकी सारग्राही प्रतिभा का दर्शन पाठक को प्रायः मिल जाता है। जहां भाव प्रधान निबंध हैं, वहां धारा, तरंग एवं विक्षेप शैली का निदर्शन भी उनके साहित्य में मिलता है।

आचार्यश्री की शैली में वैयक्तिकता, भावनात्मकता, सरसता, सरसता, सहजता एवं रोचकता के गुण प्रभूत मात्रा में विद्यमान हैं। कहीं-कहीं व्यंग्य का पुट भी दर्शनीय है। कहा जा सकता है कि उनके व्यक्तित्व की सजीवता एवं जीवटता उनके निबन्धों में भी समाविष्ट हो गई है अतः उनकी शैली उनके व्यक्तित्व की छाप से अंकित है। यही कारण है दीप्ति, कांति, भव्यता एवं विशदता आदि गुण सर्वत्र दृग्गोचर होते हैं।

## निबंधों के शीर्षक

शीर्षक किसी भी निबंध का आईना होता है, जिसमें से निबंध की विषय वस्तु को देखा जा सकता है। प्रायः शीर्षक पढ़कर ही पाठक के मन में निबंध/लेख पढ़ने की लालसा उत्पन्न होती है अतः पाठक की उत्कंठा उत्पन्न करने में शीर्षक का महत्त्वपूर्ण स्थान है।

आचार्य तुलसी के निबंधों और लेखों के प्रायः शीर्षक इतने जीवन्त, आकर्षक और रोचक हैं कि शीर्षक पढ़ते ही उस निबंध को पूरा पढ़ लेने की सहज ही इच्छा होती है। जैसे-१. ''एक मर्मान्तक पीड़ा : दहेज'' २. ''धार्मिक समस्याएं : एक अनुचिंतन'' ३. ''संतान का कोई लिंग नहीं होता'' आदि । उनका साहित्य अनेक हाथों से संपादित होने के कारण उसमें शीर्षक, भाषा आदि दृष्टियों से वैविध्य होना बहुत स्वाभाविक है। कहीं कहीं एक ही लेख भिन्न भिन्न संपादकों द्वारा संपादित पुस्तक में भिन्न-भिन्न शीर्थक से आया है।

## १. आधुनिक निबंध पृ० ११

जैसे 'प्रवचन डायरी' के अनेक प्रवचन 'नैतिक संजीवन' में शीर्षक परिवर्तन के साथ प्रस्तुत हैं ।

कहीं-कहीं एक ही शीर्षक भिन्न-भिन्न सामग्री के साथ भी आया है। जैसे ''अहिंसा'' तथा ''अक्षय तृतीया,' आदि शीर्षक अनेक बार पुनच्क्त हुए हैं, पर सामग्री भिन्न है।

कुछ शीर्षकों ने सहज ही सूक्ति वाक्यों का रूप भी धारण कर लिया है । जैसे :----

१. जो चोटों को नहीं सह सकता, वह प्रतिमा नहीं बन सकता।

२. जहां विरोध है, वहां प्रगति है।

३. सतीप्रथा आत्महत्या है ।

४. युद्ध किसी समस्या का समाधान नहीं है।

अनेक शीर्षक लोकोक्ति, कहावत एवं विशिष्ट घोषों के साथ जुड़े हुए भी हैं:----

१. सबहु सयाने एकमत २. पराधीन सपनेहुं सुख नाही ३. जितनी सादगी : उतना सुख ४. बीति ताहि विसारि दे ४. निंदक नियरे राखिए ।

अनेक शीर्षक आगमसूक्त तथा विशिष्ट धर्मग्रंथों के प्रेरक वाक्यों से संबंधित हैं। जैसे :---१. णो हीणे णो अइरित्ते, २. तमसो मा ज्योतिर्गमय ३. पढमं णाणं तओ दया ४. जो एगं जाणई सो सव्वं जाणइ ॥

कुछ शीर्षक अपने भीतर रहस्य एवं कुतूहल को समेटे हुए हैं, जिनको पढ़ते ही मन कौतूहल और उत्सुकता से भर जाता है----

१. जो सब कुछ सह लेता है २. ऐसी प्यास, जो पानी से न बुभे ३. जब सत्य को भुठलाया जाता है, ४. जहां उत्तराधिकार लिया नहीं, दिया जाता है।

अनेक शीर्षक साहित्यिक एवं बौद्धिक हैं। साथ ही आनुप्रासिक एवं औपमिक छटा से संपृक्त हैं:----

१. समस्या के बीज : हिंसा की मिट्टी

२. निज पर शासन : फिर अनुशासन

३. संसद खड़ी है जनता के सामने

४. पूजा पाठ कितना सार्थंक : कितना निरर्थंक ।

कुछ प्रवचनों के शीर्षक वर्ग विशेष को संबोधित करते हुए भी हैं जैसे—-१. महिलाओं से, २. व्यापारियों से, (युवकों से) ३. कार्यकर्त्ताओं से, शांतिवादी राष्ट्रों से, ४. विद्यार्थियों से।

अनेक शीर्षक औपदेशिक हैं, जो वर्ग विशेष को उद्बोधन देते हुए प्रतीत होते हैं:---

१. युवापीढ़ी स्वस्थ परम्पराएं कायम करे २. महिलाएं स्वयं जागें

#### गद्य साहित्य : पर्यालोचन और मूल्यांकन

३. न स्वयं व्यथित बनो, न दूसरों को व्यथित करो।

कई शीर्षक प्रश्नवाचक हैं, जो पाठक को सोच की गहराई में उतरने को विवश कर देते हैं, जिससे पाठक अपने परिपार्श्व का ही नहीं, दूरदराज की समस्याओं के परिप्रेक्ष्य में भी समाधान प्राप्त करता है—

• कैसे मिटेगी अशांति और अराजकता ?

- कौन करता है कल का भरोसा ?
- ० क्या आदतें बदली जा सकती हैं ?
- ० क्या है लोकतंत्र का विकल्प ?
- इस प्रकार प्रायः शीर्षक विषय से संबद्ध तथा रोचक हैं।

#### कथा

साहित्य की सबसे सरस एवं मनोरंजक विधा है— कथा । बहुत विवेचन एवं विश्लेषण के बाद भी जो अकथ्य रह जाता है, उसे कथा बहुत मार्मिकता से प्रकट कर देती है अतः प्राचीन काल से ही कथा के माध्यम से गूढतम रहस्य को प्रकट करने का प्रयत्न होता रहा है। वेद, उपनिषद्, महाभारत तथा आगमों में आई कथाएं इस बात का प्रत्यक्ष प्रमाण है। बाण ने कथा की तुलना नववधू से की है, जो साहित्य-रसिकों के मन में अनुराग उत्पन्न करती है। कादम्बरी में वे कहते हैं—

''स्फुरत् कलालापविलासकोमला, करोति रागं हृदि कौतुकाधिकम् ।

रसेन शय्या स्वयमभ्युपागता, कथा जनस्याभिनवा वधूरिव ॥ प्रसिद्ध साहित्यकार जैनेन्द्रजी का मानना है कि साहित्य के माध्यम से डाले जाने वाले जितने प्रभाव हो सकते हैं, वे कथा विधा में अच्छी तरह उप-स्थित किये जा सकते हैं । चाहे सिद्धान्त प्रतिपादन अभिप्रेत हो, चाहे चरित्र चित्रण की सुंदरता इष्ट हो, चाहे किसी घटना का महत्व निरूपण करना हो अथवा किसी वातावरण की सजीवता का उद्घाटन ही लक्ष्य हो या किया का वेग अंकित करना हो या मानसिक स्थिति का सूक्ष्म विक्लेषण करना हो सभी की अभिव्यक्ति इस विधा द्वारा संभव है । कहानी की कला इसी बात में प्रकट होती है कि संक्षेप में सीधी एवं सरल बात कहकर अपने कथ्य को पाठक तक पहुंचा दिया जाए । एडगर एलेन आदि पाक्ष्वात्य विद्वानों का मानना है कि कथा ऐसी गद्यकला है जिसको घटने में आधा घंटा से दो घंटे तक के समय की आवश्यकता रहती है । प्रेमचंद का मानना है कि वह ध्रुपद की तान है, जिसमें गायक महफिल शुरू होते ही अपनी सम्पूर्ण प्रतिभा दिखा देता है । एक क्षण में चित्र को इतने माधुर्य से परिपूरित कर देता है कि जितना रात भर गाना सुनने से भी नहीं हो सकता ।

## १. साहित्य का उद्देश्य पु० ३७-३८

आज कथा साहित्य ने कुछ विक्रुत रूप धारण कर लिया है क्योंकि उसमें कुंठा, विक्रुति, संत्रास तथा आवेगों को उत्तेजित करने के ही स्वर अधिक मिलते हैं, प्रसन्न अभिव्यक्ति के नहीं। साथ ही उनमें सांस्क्रुतिक मूल्यों का विघटन, जीवन की विश्वंखलता एवं विसंगतियां भी उभरीं हैं किंतु आचार्य तुलसी ने जो कथाएं लिखी हैं या उपदेशों में कही हैं, वे एक विशिष्ट प्रभाव को उत्पन्न करने वाली हैं क्योंकि उनमें समग्र जीवन के अनेक पहलुओं की अभिव्यक्ति है।

उन्होंने केवल मनोरंजन के लिए कथा का सहारा नहीं लिया बल्कि जटिल से जटिल विषय को कथा के माध्यम से सरल करके पाठक के सामने प्रस्तुत करने का प्रयत्न किया है। उनके द्वारा प्रयुक्त कथाओं में चिन्तन एव मनन से प्राप्त दार्शनिक एवं सामाजिक तथ्यों की प्रस्तुति के साथ ही साथ प्रत्यक्ष जीवन से निःसृत तथ्यों का प्रगटीकरण भी हुआ है। यही कारण है कि जब वे अपने प्रवचन में कथा का उपयोग करते हैं तो उसका प्रभाव वक्ता के हृदय तक पहुंचता है। यहां उनके द्वारा प्रयुक्त एक कथा प्रस्तुत की जा रही है जिसके द्वारा उन्होंने राजनेताओं को मामिक ढंग से प्रतिबोधित किया है—

एक व्यक्ति आधिक दृष्टि से बहुत सम्पन्न था; पर था कंजूस । अपना और अपने परिवार का पेट काटकर उसने करोड़ों रुपये एकत्रित किये । उन सब रुपयों को उसने हीरों-पन्नों में बदल लिया । सारे जवाहरात एक पेटी में रखकर उसने ताला लगा दिया । उसे अपने बाल-बच्चों का भी भरोसा नहीं था । इसलिए पेटी की चाबी वह अपने सिरहाने रखकर सोने लगा । एक बार की बात है । रात्रि के समय उसके घर में चोर घुस गए । उन्होंने तिजोरी तोड़ी और जवाहरात की पेटी निकाली । उसी समय घर के लोग जाग गए । चोर पेटी लेकर भाग गए । लड़कों ने पिता को संबोधित कर कहा— 'पिताजी ! आपके जीवन भर की इकट्ठी की गई सम्पत्ति चोर ले जा रहे हैं ।' पिता निश्चिन्तता से बोला— 'पुत्रो ! तुम चिन्ता मत करो । ये चोर मूर्ख हैं । पेटी ले जा रहे हैं, पर चावी तो मेरे पास है ! बिना चाबी पेटी कैसे खोलोंगे और कैसे जवाहरात निकालेंगे ?

आज के हमारे राजनेता भी सोचते हैं कि जब सत्ता की चाबी हमारे पास है तो हमारे चरित्र के आभूषणों की पेटी कोई चुराकर ले भी जाए तो क्या अन्तर पड़ेगा ? पर वे नहीं जानते कि पेटी का ताला टूट जाएगा । तब चाबी का क्या उपयोग होगा ? जब किसी व्यक्ति के चरित्र की धज्जियां उड़ जाती है, तब उसके पास सत्ता की चाबिया भी कौन रहने देगा ?<sup>3</sup>

'बूंद भी : लद्दूर' भी पुस्तक उनका कथा संकलन है। यद्यपि उनकी १. समता की आंख : चरित्र की पांख प्र०९

#### गद्य साहित्य : पर्यालोचन और मूल्यांकन

कथाओं में साहित्यिक शैली नहीं है पर दिल तक पहुंचकर बात कहने की शक्ति है इसलिए ये जनभोग्य हैं। आज की सस्ती कथाओं के सामने आचार्य तुलसी ने इन कथाओं के माध्यम से एक आदर्श प्रस्तुत किया है।

इतना अवश्य है कि उन्होंने गद्य में स्वतंत्र कथा-लेखन कम किया है। प्रवचनों में विषय को स्पष्ट करने के लिए ही कथाओं का आश्रय लिया है। कहीं कहीं विषय की गंभीरता एवं जटिलता को सरस बनाने हेतु कथाओं का उपयोग हुआ है। काव्य साहित्य में उन्होंने अनेक कथाओं को अपनी रचना का आधार बनाया है तथा उन कथाओं को अपनी कल्पना के रंग में रंगकर कमनीय एवं पठनीय बना दिया है। जैन कथाओं को काव्य के माध्यम से प्रस्तुति देकर आचार्य तुलसी ने उन कथानकों को प्राणवान् बनाया है। 'चंदन की चुटकी भली' काव्यकृति में १० आख्यानों का संकलन है। संक्षेप में उनकी कथा में प्रेमचन्द की सहजता, प्रसाद की भावुकता, जैनेन्द्र की मनोवैज्ञा-निकता एवं अज्ञेय की समाज-सुधार दृष्टि का सुन्दर समन्वय हुआ है। संस्मरण

साहित्य की सबसे अधिक जीवन्त, रोचक और मधुर विधा है— संस्मरण । क्योंकि न इसमें भाषा की दुरूहता होती है और न अति कल्पना लोक में विचरण । घटना प्रधान आकलन होने से यह साहित्य की सरस विधा मानी जाती है, जो पाठक पर सीधा प्रभाव डालती है । डा० त्रिगुणायत इसे परिभाषित करते हुए कहते हैं— ''भावुक कलाकर जब अतीत की अनंत स्मृतियों में से कुछ रमणीय अनुभूतियों को अपनी कोमल कल्पना से अनु-रंजित कर व्यञ्जनामूलक शैली में अपने व्यक्तित्व की विशेषताओं से विशिष्ट बनाकर रोचक ढंग से यथार्थ रूप में व्यक्त करता है, तब उसे संस्मरण कहा जाता है ।''

संस्मरण गद्य की आत्मनिष्ठ विधा है पर उसमें सचाई की सौरभ होती है। आचार्य तुलसी समय-समय पर अपने संस्मरणों को अभिव्यक्ति देते रहते हैं पर पिछले डेढ़ साल से वे इस विधा में अनवरत लिख रहे हैं। बचपन से लेकर आचार्यपदारोहण तक के संस्मरणों का सुंदर आकलन किया जा चुका है। वे संस्मरण साप्ताहिक केन्द्रीय विज्ञप्ति के माध्यम से प्रकाशित हो चुके हैं। इन संस्मरणों में भाषा का जाल नहीं, अपितु आत्माभिव्यक्ति है। अतः ये सहज, सरल, सुबोध और आकर्षक हो गए हैं। इन संस्मरणों को पढ़कर पाठक यह अनुभव करता है कि आचार्य तुलसी बीते क्षणों को पुनः जीने का सशक्त उपऋम कर रहे हैं तथा पाठक को भी अतीत के प्रेरक क्षणों से साक्षात्कार करने का अवसर मिल रहा है। यहां हम उनके मुनि जीवन में गुरु के अपार वात्सल्य का एक संस्मरण प्रस्तुत कर रहे हैं—

''मैं जब कभी अस्वस्य होता, पूज्य गुरुदेव की क्रुपा इतनी अधिक

स्फुरित होती कि बार-बार बीमार होने की इच्छा जाग जाती । बीमारी के क्षणों में गुरुदेव इतना वात्सल्य उंडेलते कि उसमें सराबोर होकर मैं सब कुछ भूल जाता । उस समय आप मुफे अपने निकट बुलाते, नब्ज देखते, स्थिति की जानकारी करते, औषधि एवं पथ्य के बारे में निर्देश देते और कई बार दिन में भी अपने पास ही सुलाते । कभी दूसरे कमरे में होता तो बार-बार साधुओं को भेजकर स्वास्थ्य के बारे में पूछते । कहां एक बाल मुनि और कहां संघ के शिखर पुरुष आचार्य ! कहां जुखःम, बुखार जैसी साधारण घटनाएं और कहां पूरे धमसंघ का प्रशासन । पर गुरुदेव का वह अमृत-सा मीठा वात्सल्य एक बार तो रोग जनित पीड़ा का नाम-निशान ही मिटा देता ।

एक बार मुर्भे ज्वर हो गया। ज्वर के कारण रात को बेचैनी बढ़ी, मैं जितना बेचैन था, गुरुदेव की बेचैनी उससे भी अधिक थी। उस रात आप नींद नहीं ले सके। आपने मेरा हाल चाल जानने के लिए कई बार साधुओं को मेरे पास भेजा। गुरुदेव के इस अनुग्रह से साधु-साध्वियों पर अतिरिक्त प्रभाव हुआ। इस प्रसंग को मैं जब भी याद करता हूं, अभिभूत हुए बिना नहीं रहता।"

#### जीवनी

जीवनी वह गद्यविधा है जिसमें लेखक किसी अन्य व्यक्ति का वस्तुनिष्ठ जीवन वृत्त प्रस्तुत करता है । उसमें किसी महान् व्यक्ति की जीवन घटनाओं का उल्लेख होता है। पाश्चात्य विद्वान लिटन स्ट्रेची ने जीवनी लेखन की कला को सबसे सुकोमल एवं सहानुभूतिपूर्ण कहा है। इस विधा का समाज-निर्माण में महत्वपूर्ण स्थान है क्योंकि एक महापुरुष की बिखरी हुई प्रेरक घटनाओं को इसमें एकसूत्रता प्रदान की जाती है। इस विधा में कोरा तथ्य निरूपण या कोरी कल्पना नहीं होती बल्कि किसी व्यक्ति का आंतरिक एवं बाह्य व्यक्तित्व उजागर किया जाता है। आचार्य तुलसी ने इस विधा में तीन चार ग्रन्थ लिखे हैं । 'भगवान् महावीर', 'प्रज्ञापुरुष जयाचार्य' 'महामनस्वी कालूगणी का जोवनवृत्त' आदि पुस्तकें जीवनी साहित्य के अन्तर्गत रखी जा सकती हैं। इनमें ऋमशः भगवान् महावीर, तेरापंथ के चतुर्थ आचार्य जीत-मलजी तथा अष्टमाचार्य कालूगणी के व्यक्तित्व को सजीव अभिव्यक्ति दी है। संस्मरणात्मक जीवन लेखन से ये जीवनी ग्रन्थ बहुत रोचक एवं जनसामान्य के लिए हृदयग्राह्य बन गए हैं। भाषा की सरलता एवं वर्णन क्षमता की उच्चता इन जीवनी ग्रन्थों में सर्वत्र दृष्टिगोचर हो रही है। साथ ही व्यक्ति के विशेष विचारों एवं सिद्धान्तों का समावेश करने से ये वैचारिक दुष्टि से भी महत्वपूर्ण हो गये हैं।

१. विज्ञप्ति संख्या ११४३

२९

पत्र

पत्र लेखन की परम्परा बहुत प्राचीन है पर इसे साहित्यिक रूप आधुनिक युग (भारतेन्दु युग) में दिया गया है। पत्र केवल प्रगाढ़ आत्मीय संबंधों की सरस अभिव्यक्ति ही नहीं होते, अनौपचारिक शिक्षा का जो सजीव चित्र इनमें उभर पाता है, वह अन्यत्र दुर्लंभ है। डा. शिवमंगल सिंह सुमन कहते हैं कि 'कागज पे रख दिया है कलेजा निकाल के' उक्ति इस विधा पर पूर्णतया घटित होती है। दिनकर इस विधा को कला के लिए कला का साक्षात प्रमाण मानते थे। उनका कहना था कि निबंधों की शैली में लेखक को व्यक्तित्व का वैशिष्ट्य उजागर होता है, परन्तु पत्र लेखन में तो लेखक का स्वभाव, चिंतन-मनन, उत्पीड़न, उल्लास, उन्माद और अन्तर्ढ़न्द्र सभी नितान्त सहज भाव से मुखर हो उठते हैं।<sup>9</sup>

जैसे पंडित नेहरू के 'पिता के पत्र पुत्री के नाम' तथा गांधीजी के अनेक पत्र साहित्यिक एवं राजनैतिक दृष्टि से अपना विशिष्ट महत्त्व रखते हैं वैसे ही आचार्य तुलसी के अनेक पत्र ऐतिहासिक महत्त्व रखते हैं । उन्होंने साधु-साध्वियों को संबोधित करके हजारों पत्र लिखे हैं, जो अध्यात्म जगत् की अमूल्य थाती हैं । राजस्थानी भाषा में मां वदनाजी एवं मंत्री मुनि मगन-लालजी को लिखे गए पत्रों में संवेदना का ऐसा निर्फंर प्रवाहित है; जिसकी कल-कल ध्वनि आज भी पाठक को बांधने में सक्षम हैं । अपने हाथ से दीक्षित मां वदनाजी को लिखे पत्र की कुछ पंक्तियां यहां उद्धृत हैं—''यह पत्र स्वान्त: सुखाय' या 'त्वच्चेत: प्रसत्तये' लिख रहा हूं । आपके शान्त, सरल एवं निष्काम जीवन के साथ किसी भी साधक के मन में स्पर्धा हो सकती है । मितभाषिता, मधुर मुस्कान, स्वाध्याय तल्लीनता, सहृदयता, बाह्याभ्यन्तर एकता, सबके प्रति समानता, ये सब ऐसी विशेषताए हैं जो बरबस किसी को आकृष्ट किए बिना नहीं रहतीं ।

मैं अपने आपको धन्य मानता हूं सहज भोली-भाली सूरत में अपनी माता को संयम-साधना में तल्लीन देखकर।<sup>°</sup>

अगचार्यं तुलसी के पत्र सादगी, संयम और सृजन के संदेश हैं। पत्रों के माध्यम से उन्होंने हजारों व्यक्तित्वों को प्रेरणाएं दी हैं। तथा उनके जीवन में नव उत्साह का संचार किया है। उनके पत्र केवल समाचारों के वाहक ही नहीं होते उनमें संयम को परिपुष्ट करने, कषायों को शांत करने तथा अध्यात्म पथ पर आरोहण के लिए आवश्यक उपायों के निर्देश भी प्राप्त होते हैं। पत्रों की भाषा और भावाभिव्यक्ति इतनी सरल और सशक्त है

२. मां वदना पृ० ८७

१. दिनकर के पत्र भूमिका पृ० ११

कि पढ़ने वाला उन भावों में उन्मज्जन निमज्जन किए बिना नहीं रह सकता । डायरी

इस विधा में लेखक अपने अनुभवों को लिखता है। अतः यह नितान्त वैयक्तिक सम्पत्ति होती है किन्तु प्रकाश में आने के बाद यह सार्वजनिक हो जाती है। यथार्थता आरेर स्वाभाविकता ये दो गुण इसके आधार होते हैं।

हर्ष, विषाद, उल्लास, निराशा आदि भावनाओं को उत्पन्न करने वाली घटनाएं प्रत्येक व्यक्ति के जीवन में रोज ही घटित होती हैं, किन्तु सामान्य व्यक्ति उन्हें भूल जाता है जबकि साहित्यकार या साधक व्यक्ति के संवेदनशील हृदय में उनके प्रति अपनी प्रतिक्रिया या मानसिक स्थिति को व्यक्त करने की आतुरता जाग जाती है, उद्वेलन के इन्हीं क्षणों में डायरी लिखी जाती है।

आचार्य तुलसी प्रायः प्रतिदिन डायरी लिखते हैं पर अभी तक डायरी के पन्ने प्रकाशित नहीं हुए हैं। उनकी अप्रकाशित डायरी की निम्न पंक्तियां उनके समत्व साधक का रूप प्रस्तुत करतीं हैं—-''आज के युग के मकान साधु-संतों के अनुकूल कम पड़ते हैं। सब कुछ इत्त्रिम हो गया है। अतएव प्रकृति में चलने वालों के लिए कठिनाइयां आती हैं फिर भी हम जैसे-तैसे सामंजस्य बिठा लेते हैं। संतुलन नहीं खोते हैं, यह अच्छी बात है।''

'खोये सो पाए' पुस्तक के कुछ लेखों में डायरी विधा के दर्शन होते हैं क्योंकि उसमें हिसार में २१ दिन के एकान्तवास में चैतन्य की अनुभूति के क्षणों में प्रतिदिन के विचारों को लिपिबद्ध किया गया है। इन विचारों को पढ़कर लगता है कि वे साहित्यकार के समनन्तर साधक हैं। आचार्य तुलसी की डायरी कितनी स्पष्ट, सरल व सहज है, यह इन लेखों को पढ़ने से अनुभव हो सकता है। इसी पुस्तक का एक अंश उनके साधनात्मक अनुभव की अभिव्यक्ति देता हुआ सामान्य जन को भी प्रेरणा देता है—''हमारा वर्तमान का अनुभव बताता है कि इन्द्रियों और मन की मांग को समाप्त किया जा सकता है। अपने जीबन में पहली बार एक प्रयोग कर रहा हूं। इस समय इन्द्रियां निश्चित हैं और मन शांत है। खान, पान, जागरण, देखना, बोलना, किसी भी प्रवृत्ति के लिए मन पर बाध्यता नहीं है।''

# संदेश

शब्दों में प्रवाहित भाव और विचार कमजोरों को ताकत देने, दुष्टों को दुष्टता से मुक्त करने, मूखों को प्रतिबोध देने और मानव में मानवता का संचार करने का सामर्थ्य रखते हैं, इसलिए शब्द ही टिकता है, न सिंहासन, न कुर्सी, न मुकुट, न बैंक-बैलेस और न धनमाल । शब्द जब किसी आत्मबली

१. अप्रकाशित डायरी, २६ जून १९९०, पाली

साधक के मुख से निःसृत होते हैं तब वे और अधिक शक्तिशाली बन जाते हैं। आचार्य तुलसी का प्रत्येक शब्द सार्थकता लिए हुए है, अतः प्रेरक है।

धर्मनेता होने के कारण अनेकों अवसरों पर वे अपने संदेश प्रेषित करते रहते हैं। कभी पत्रिका में आशीर्वचन के रूप में तो कभी किसी कार्यक्रम के उद्घाटन में, कभी मृत्युशय्या पर लेटे किसी व्यक्ति का आत्मविश्वास जगाने तो कभी किसी शोक संतप्त परिवार को सांत्वना देने, कभी राष्ट्रीय एकता परिषद् को उदबोधित करने तो कभी-कभी सामाजिक संघर्ष का निपटारा करने। सैंकड़ों परिस्थितियों से जुड़े हजारों संदेश उनके मुखारविंद से निःसृत हुए हैं, जिनसे समाज को नई दिशा मिली है। उन सबको यदि प्रकाशित किया जाय तो कई खंड प्रकाशित हो सकते हैं। इन्दिरा गांधी राष्ट्रीय एकता पुरस्कार' की घोषणा होने पर अपने एक विशेष संदेश में वे कहने हैं—

''मैं केवल आत्मनिष्ठा और अहिंसा की साधना की दृष्टि से काम कर रहा हूं । न कोई आकांक्षा और न कोई स्पर्द्धा । मेरे कार्य का कोई मूल्यांकन करता है या नहीं, इसकी भी कोई चिन्ता नहीं । मैंने विरोधों में कभी हीन-भावना का अनुभव नहीं किया और प्रशस्तियों में कभी अहंकार को पुष्ट नहीं किया दोनों स्थितियों में सम रहने की साधना ही मेरी अहिंसा है ?''

उनके संदेश व्यक्ति, संस्था, समाज या उत्सव से संबंधित होते हुए भी पूरी तरह से सार्वजनीन हैं, इसीलिए आम व्यक्ति को उन्हें पढ़ने में कहीं अरुचि प्रतीत नहीं होती अपितु उसे अपनी समस्या का समाधान नितरता हुआ प्रतीत होता है। उनके संदेशों का वैशिष्ट्य यह है कि उनमें व्यक्ति, समाज या संस्था की विशेषताओं का अंकन है तो साथ ही साथ विसंगतियों का उल्लेख कर उन्हें मिटाने का उपाय भी निर्दिष्ट है। इन संदेशों में प्रेरणा सूत्र, आलंबन सूत्र तथा अध्यात्म-विकास के सूत्र उपलब्ध होते हैं, जिन्हें सुन-पढ़कर व्यक्ति अपने व्यक्तिगत जीवन में अनेक उपलब्धियां प्राप्त कर समाज और संस्थानों को भी लाभ पहुंचा सकता है।

#### गद्यकाव्य

हिन्दी में भावात्मक निबन्ध गद्यकाव्य कहलाते हैं। डा॰ भगवतीप्रसाद मिश्र का मंतव्य है कि किसी कथानक, चरित्र या त्रिचार की कल्पना और अनुभूति के माध्यम से गद्य में सरस, रोचक क्षौर स्मरणीय अभिव्यक्ति गद्यकाव्य है। यह सामान्य गद्य की अपेक्षा अधिक अलंकृत, प्रवाहपूर्ण, तरल एवं माधुर्य-मंडित रचना होती है। इस विधा में दर्शन की गहराई को जिस चातुर्य के साथ प्रस्तुत किया जाता है, वह पठनीय होता है। 'अतीत का विसर्जन:

१. २५ अक्टूबर, १९९३, राजलदेसर

अनगगत का स्वागत' पुस्तक में 'युवापीढी का उत्तरदायित्व' लेख को गद्यकाव्य का उत्क्रष्ट नमूना कहा जा सकता है। इसमें कसी मंजी शैली में रूपक के माध्यम से इतनी मार्मिक अभिव्यक्ति हुई है कि हर युवक एक बार स्पंदित हो जाए।

यद्यपि आचार्य तुलसी ने सलक्ष्य इस कोटि के निबन्धों की रचना बहुत कम की है । पर 'समता की आंख चरित्र की पांख' जैसी क्रुतियों को गद्यकाव्य की कोटि में रखा जा सकता है ।

# भेंट-वार्ता

यह हिन्दी गद्य की सर्वथा नवीन विधा है। साहित्य, राजनीति, दर्शन, अध्यात्म, विज्ञान आदि किसी भी क्षेत्र की महान् विभूति से मिलकर किसी समस्या एवं प्रश्नों के संदर्भ में उनके विचार या दृष्टिकोण को जानने या उन्हीं की भाषा-शैली तथा भाव-भंगिमा में व्यक्त करने की साहित्यिक रचना भेंट-वार्ता है। भेंट-वार्ता महान् और लघु के बीच ही शोभा देती है। लघु के हृदय की श्रद्धाभावना देखकर महान् के हृदय में सब कुछ समाहित करने की भावना जाग उठती है। पर कभी-कभी दो भिन्न क्षेत्रों की विभूतियों के मध्य वार्तालाप भी इस विधा के अंतर्गत आता है। कभी-कभी काल्पनिक इन्टरव्यू भी इस विधा में समाविष्ट होते हैं। इसमें अपनी कल्पना से किसी साहित्यकार को अवतीर्ण कर उनसे स्वयं ही प्रश्न पूछकर उत्तर देना बड़ा ही रोचक होता है।

यद्यपि आचार्य तुलसी ने किसी व्यक्ति का इन्टरव्यू नहीं लिया पर उनके साथ हुए विशिष्ट व्यक्तियों के साक्षात्कार उनके साहित्य में प्रचुर मात्रा में है। लगभग सभी राष्ट्रनेताओं एवं बुद्धिजीवियों के साथ उनकी वार्ताएं हुई हैं, कुछ प्रकाशित हैं तथा कुछ अभी भी अप्रकाशित हैं।

'जैन भारती' में राष्ट्रीय तथा अंतर्राष्ट्रीय व्यक्तियों के बीच हुई लगभग ४० वार्ताएं प्रकाशित हैं । पर वे अभी पुस्तक के रूप में प्रकाशित नहीं हुई हैं ।

# यात्रा-वृत्त

यात्रा का अर्थ है— एक स्थान से दूसरे स्थान पर जाना। यात्रा बृत्तांत में यात्रा के दौरान अनुभूत प्राकृतिक, ऐतिहासिक एवं सामाजिक तथ्यों का चित्रण किया जाता है। यात्रावृत्त की दृष्टि से कुछ ग्रंथ काफी प्रसिद्ध हैं। जैसे राहुल सांकृत्यायन का 'मेरी तिब्बत यात्रा', डा० भगवतीशरण उपाध्याय का 'सागर की लहरों पर', धर्मवीर भारती का 'ढेले पर हिमालय' तथा नेहरू का 'आंखों देखा रूस' और रामेश्वर टांटिया का 'विश्व यात्रा के संस्मरण' आदि । आ चार्य तुलसी महान् यायावर हैं। वे कहते हैं — ''यात्रा में मेरी अभिरुचि इतनी है कि एक स्थान पर रहकर भी मैं यात्रायित होता रहता हूं।'' उन्होंने देश के लगभग सभी प्रांतों की यात्राएं की हैं पर स्वयं कोई स्वतंत्र यात्रा ग्रंथ नहीं लिखा है फिर भी उनके कुछ लेख जैसे 'मेरी यात्रा' 'मैं क्यों घूम रहा हूं' आदि यात्रावृत्त के अन्तर्गत रखे जा सकते हैं। इसके साथ उनके प्रवचन साहित्य में यात्रा के संस्मरणों का उल्लेख भी स्थान-स्थान पर हुआ है। उन्होंने अपने काव्य ग्रन्थों में स्फुट रूप से यात्रा का वर्णन किया है पर उसे यात्रावृत्त नहीं कहा जा सकता।

आचार्य तुलसी की यात्राओं का रोचक एवं मार्मिक चित्रण महा-श्रमणी सार्ध्वाप्रमुखा कनकप्रभाजी ने किया है । अब तक उनकी यात्राओं के छह ग्रन्थ प्रकाशित हो चुके हैं—

(१) दक्षिण के अंचल में (दक्षिण यात्रा) (२) पांव पांव चलने वाला सूरज (पंजाब यात्रा) (३) बहता पानी निरमला (गुजरात यात्रा) (४) जब महक उठी मरुधर माटी (मारवाड़ यात्रा) (१) अमृत बरसा अरावली में (मेवाड़ यात्रा) (६) परस पांव मुसकाई घाटी (मेवाड़ यात्रा) ।

इन यात्रा ग्रन्थों में तथ्यपरकता, भौगोलिकता, रोचकता, सरसता तथा सहजता आदि यात्रावृत्त के सभी गुण समाविष्ट हैं। ये ग्रन्थ इतनी सरस शैली में यात्रा का इतिहास प्रस्तुत करते हैं कि पाठक को ऐसा लगता है मानो वह आचार्य तुलसी के साथ ही यात्रायित हो रहा हो। इन यात्रा ग्रन्थों को पढ़कर ही प्रसिद्ध साहित्यकार जैनेन्द्रजी ने लेखिका साध्वीप्रमुखा कनकप्रभा जी को कहा 'लिखना तो हमें आपसे सीखना पड़ेगा'। इस एक वाक्य से इन यात्रा ग्रंथों की गरिमा अभिव्यक्त हो जाती है।

(विद्वानों ने प्रवचन साहित्य को साहित्यिक विधा के अंतर्गत नहीं माना है पर आचार्य तुलसी ने इस विधा में नए प्रयोग किए हैं तथा विपुल परिमाण में इस विधा में अभिव्यक्ति दी है। अतः स्वतंत्र रूप से उनके प्रवचन साहित्य के वैशिष्ट्य को यहां उजागर किया जा रहा है।)

# प्रवचन साहित्य

भारतीय परम्परा में आत्मद्रष्टा ऋषियों एवं धर्मगुरुओं के प्रवचनों का विशेष महत्त्व है क्योंकि शब्दों का अचिन्त्य प्रभाव व्यक्ति के जीवन पर पड़ता है । 'मा भै': उपनिषद् की इस वाणी ने अनेकों को निर्भय बना दिया ।

33

'खणं जाणाहि' महावीर के इस उद्बोधन ने लाखों को अप्रमत्त जीवन जीने का दिशा बोध दे दिया तथा 'अप्पदीवो भव' बुद्ध की इस अनुभवपूत वाणी ने हजारों के तमस्मय जीवन को आलोक से भर दिया। आचार्य तुलसी की वाणी आत्मिक अनुभूति की वाणी है। उनके शब्दों में अध्यात्म की वह तेजस्वी शक्ति है, जो कूर से कूर व्यक्ति का हृदयपरिवर्तन करने में सक्षम है। उन्होंने अपने ७० साल के संयमी जीवन में हजारों बार प्रवचन किया है। जम्बी पदयात्राओं में युवावस्था के दौरान तो उन्होंने दिन में चार-चार या पांच-पांच बार भी जनता को उद्बोधित किया है। एक ही तत्त्व को अलग-अलग व्यक्तियों को बार-बार समभाने पर भी उनका मन और शरीर कभी थकान की अनुभूति नहीं करता।

उनके प्रवचन करने का उद्देश्य आत्मविकास एवं स्वानंद है। वे प्रवचन करके किसी पर अनुग्रह का भार नहीं लादते वरन् उसे साधना का ही एक अंग भानते हैं। इस बात की अभिव्यक्ति वे अनेकों बार देते हैं कि मेरे उपदेश और प्रवचन को यदि एक भी व्यक्ति ग्रहण नहीं करता है तो मुभे किचित् भी हानि या निराशा नहीं होती क्योंकि उपदेश देना मेरा पेशा नहीं वरन् साधना है, वह अपने आप में सफल है। उनकी प्रवचन साधना मात्र वस्तुस्थिति की व्याख्या नहीं अपितु साधना एवं दर्शन से व्यक्ति और समाज को परिवर्तित कर देने की चेष्टा है। इसी कारण अन्यान्य अनेक महत्त्वपूर्ण कार्यों में व्यस्त रहने पर भी उनका प्रतिदिन प्रवचन का क्रम नहीं टूटता। एक संत के मन में निहित समध्टि-कल्याण की भावना का निदर्शन निम्न वाक्यों में पाया जा सकता है—''मैं चाहता हूं जन-जन में सद्गुण भर जाएं, पापों से घुटती हुई दुनिया को प्रकाश मिले। मुभे जो जागृति मिली है, वह औरों को भी दे सकू ऐसी मेरी हार्दिक इच्छा है। इसके लिए मैं सतत प्रयत्नशील हूं।'

वे केवल अपने श्रद्धालुओं के लिए ही प्रवचन नहीं करते, मानव मात्र की मंगल, भावना से ओतप्रोत होकर ही उनके प्रवचनों की मंदाकिनी प्रवाहित होती है। वे बार-बार इन विचारों की अभिव्यक्ति देते हैं कि केवल जैन या केवल ओसवालों में बोलकर मैं इतना खुश नहीं होत(, जितना सर्वसाधारण में बोलकर होता हूं।"

एक बार उनकी प्रवचन सभा में कुछ हरिजन भाई भी अग्रिम पंक्ति में आकर बैठने लगे। परिपार्थ्व में बैठे महाजनों ने उन्हें संकेत से दूर बैठकर -सुनने की बात कही। आचार्य तुलसी का करुणा प्रधान मानस उस भेद को

- १. जैन भारती, १४ अक्टू० १९६२
- २. जैन भारती, १९ नवम्बर १९४३
- ३. एक बुंद : एक सागर, पृ० १५९२

सह नहीं सका। तत्काल उस कृत्य की तीखी आलोचना करते हुए उन्होंने कहा— "धर्मस्थान हर व्यक्ति के लिए खुला रहना चाहिए। जाति और रंग के आधार पर किसी को अस्पृश्य मानना, उन्हें मानवीय अधिकारों से वंचित रखना मानवता का अपराध है। धर्म के क्षेत्र में जातिजन्य उच्चता नहीं, कर्मजन्य उच्चता होती है। धर्मिक उच्चता हरिजन या महाजन सापेक्ष नहीं है। मेरे प्रवचनस्थान पर किसी भी जाति के लोगों को प्रवचन सुनने का निषेध नहीं हो सकता। यदि कोई अनुयायी हरिजन को प्रवचन सुनने का निषेध नहीं हो सकता। यदि कोई अनुयायी हरिजन को प्रवचन सुनने का निषेध करता है, इसका अर्थ यह है कि वह मुफ्ते प्रवचन करने का निषेध करता है। मैं तो देश के हर वर्ग, जाति और सम्प्रदाय के लोगों से इंसानियत और भाईचारे के नाते मिलकर उन्हें जीवन का लक्ष्य परिचित कराना चाहता हं।

इस प्रकार वर्गभेद, जातिभेद, रंगभेद और सम्प्रदायभेद के बढ़ते उन्माद को रोककर भावात्मक एकता की स्थापना भी उनके प्रवचन का मुख्य उद्देश्य रहा है।

उन्होंने अपने प्रवचन में समाज सेवा और राष्ट्र की विषम स्थितियों एवं विसंगतियों पर दुःख प्रकट किया है पर कहीं भी निराशा का स्वर नहीं है। इस संदर्भ में उनकी निम्न उक्ति अत्यन्त मार्मिक है—''कई लोग संसार को स्वर्ग बनाना चाहते हैं किंतु वह बनता नहीं। मैं ऐसी कल्पना नहीं करता यही कारण है कि मुभे निराशा नहीं होती। मैं चाहता हूं कि मनुष्य लोक कहीं राक्षसलोक या दैत्यलोक न बन जाए। उसे यदि प्रवचन द्वारा मनुष्यलोक की मर्यादा में रखने में सफल हो गए तो मानना चाहिए हमने बहुत कुछ कर लिया।'' उनके इस संतुलित दृष्टिकोण के कारण यह प्रवचन साहित्य जीवन के साथ ताजा सम्बन्ध स्थापित करता है।

वे हर तथ्य का प्रतिपादन इतनी मनोवैज्ञानिकता के साथ करते हैं कि उसे पढ़ने और सुनने पर लगता है कि वह पाठक व श्रोता की अपनी ही अनुभूति है।

## प्रवचन को विषयवस्तु

उनके प्रवचनों के विषय न तो इतने गहन गंभीर है कि उन्हें समफ़ने के लिए किसो दूसरे की सहायता लेनी पड़े और न इतने उथले हैं कि उनमें बच्चों का बचकानापन फलके। चाहे धर्म हो या दर्शन, मनोविज्ञान हो या इतिहास, राजनीति हो या सिद्धान्त, अध्यात्म हो या विज्ञान लगभग सभी विषयों पर कलात्मक प्रस्तुति उनके प्रवचनों में हुई है। अतः उनके प्रवचनों में विषय की विविधता है। वे नदी की धारा की भांत प्रवहमाव

१. जैन भारती, ३० अप्रैल १९६१

अगैर नवीनता लिए हुए हैं। उनके प्रवचनों को ऐसी दीपशिखाएं कहा जा सकता है जो युग-युग तक पीड़ित एवं शोषित जनता का पथदर्शन कर सकती हैं।

# प्रवचन का वैशिष्ट्य

किसी भी प्रवचनकार की सबसे बड़ी विशेषता उसकी अभिव्यक्ति की क्षमता है। यद्यपि यह क्षमता एक राजनेता में भी होती है पर नेता जहां ऊपर से चोट करता है, वहां आत्मसाधक प्रवचनकार का लक्ष्य अन्तर्मानस पर चोट करना होता है। आचार्य तुलसी के प्रवचन राजनेता की भांति कोरी भावुकता नहीं बल्कि विवेक को जागृत करते हैं। उनकी दृष्टि नेता की भांति केवल स्वार्थ पर नहीं बल्कि परमार्थ पर रहती है।

आचार्य तुलसी सत्यं शिवं सुन्दरं के प्रतीक हैं। यही कारण है कि उनके प्रवचनों में केवल सत्य का उद्घाटन या सौन्दर्य की सृष्टि ही नहीं हुई है अपितु शिवत्व का अवतरण भी उनमें सहजतया हो गया है। उनके प्रवचनों के सार्वभौम वैशिष्ट्य को कुछ बिन्द्रओं में व्यक्त किया जा सकता है।

# व्यावहारिक प्रस्तुति

उनके प्रवचन की सर्वभौमिकता का सबसे बड़ा कारण है कि वे गहरे विचारक होते हुए भी किसी विचार से बंधे हुए नहीं हैं। उनका आग्रहमुक्त/ निर्द्वन्द्व मानस कहीं से भी अच्छाई और प्रेरणा ग्रहण कर लेता है। उनकी प्रत्युत्पन्न मेधा हर सामान्य प्रसंग को भी पैनी दृष्टि से पकड़ने में सक्षम है। वे घटना को श्रोता के समक्ष इस रूप में प्रस्तुत करते हैं कि वे उससे स्वत: उत्प्रेरित हो जाते हैं। सामान्य घटना के पीछे रहे गहरे दर्शन को वे बातों ही बातों में बहुत सहजता से चित्रित कर देते हैं।

विशेष क्षणों में उपजा हुआ चिन्तन बड़े-बड़े विचारकों के लिए भी चिन्तन की एक खुराक दे जाता है । इस तथ्य का स्वयंभू साक्ष्य है—बंगला देश के गरणाथियों के संदर्भ में की गयी आचार्य तुलसी की निम्न टिप्पणी—

"आप अपने को शरणार्थी मानते हैं पर मेरी दृष्टि में आधुनिक युग का सबसे बड़ा शरणार्थी सत्य है। वह निःसहाय है उसे कहीं सहारा नहीं मिल रहा है। जब तक सत्य शरणार्थी रहेगा, तब तक मनुष्य को सुख-शांति कैसे मिल सकती है?"

कर्मवाद का दार्शनिक तथ्य उनकी प्रतिभा के पारस से छूकर किस प्रकार सामान्य घटना के माध्यम से उद्गीर्ण हुआ है, यह द्रष्टव्य है—

पंजाब यात्रा का प्रसंग है। एक ट्रक ढकेला जा रहा था। आचार्य तुलसी ने उसे देखकर अपनी टिप्पणी प्रस्तुत करते हुए कहा—''किसी भी व्यक्ति के दिन सदा समान नहीं होते। सबको सहयोग देकर चलाने वाला व्यक्ति भी भाग्य ठंडा हो जाने पर दूसरों के सहयोग का मुंहताज बन जाता है। ट्रक का इंजन प्रतिदिन कितने लोगों को अपने गंतव्य तक पहुंचा देता है, कितने भारी भरकम सामान को कहां से कहां पहुंचा देता है पर ठंडा होने पर उसे ढकेलना पड़ता है। वह परापेक्षी हो जाता है।

प्रस्तुत प्रसंग की स्पष्टता के लिए एक प्रवचनांश को उद्धृत करना भी अप्रासंगिक नहीं होगा। 'आत्मा' गांव में पदार्पण करने पर अपने प्रवचन का प्रारम्भ करते हुए आचार्य तुलसी ने कहा — ''आज हम आत्मा में आए हैं। आज क्या आये हैं हम तो पहले से ही यहीं थे। आज तो वे लोग भी यहां पहुंच गये हैं जो सामान्यतः बाहर घूमते हैं। बाहर घूमने वाले लोग भटक जाएं यह बात समभ में आती है पर जो वर्षों से 'आत्मा' में वास करते हैं, वे क्यों भटकें ? '

अनेक घटनाओं एवं कथाओं के प्रयोग से उनके प्रवचन में सजीवता एवं रोचकता आ गयी है। इस कारण से उनके प्रवचन बाल, वृद्ध एवं प्रौढ़ सबके लिये ग्रहणीय बन गये हैं। इसके साथ आगम, गीता, महाभारत, उपनिषद्, पंचतंत्र आदि के उद्धरण भी वे अपने प्रवचनों में देते रहते हैं। वार्तमानिक खोज एवं नयी सूचनाओं के उल्लेख उनके गम्भीर एवं चहुंमुखी ज्ञान की अभिव्यक्ति देते हैं।

उनके प्रवचन साहित्य की अनेक पुस्तकें आगम सूक्तों एवं अध्यायों की व्याख्या रूप भी हैं। उन प्रवचनों को पढ़ने से ऐसा लगता है कि महावीर व।णी को आधुनिक संदर्भ में नई प्रस्तुति देने का सशक्त उपक्रम किया गया है।

महावीर वाणी के माध्यम से आज की समस्याओं का समाधान होने से इस साहित्य में दृढ़ चरित्रों को उत्पन्न करने की क्षमता पैदा हो गयी है तथा बुराइयों को कुचलकर अच्छाई की ओर बढ़ने की प्रेरणा भी निहित है। 'बूंद-बूंद से घट भरे' 'मंजिल की ओर' आदि पुस्तकें आगमिक व्याख्या रूप ही हैं। निर्मीकता

आचार्य तुलसी के प्रवचनों में क्रांति के स्फुलिंग उछलते रहते हैं। उनकी क्रांतिकारिता इस अर्थ में अधिक सार्थक है कि वे अपनी बात को निर्भीक रूप से कहते हैं। वर्ग विशेष की बुराई के प्रति कभी-कभी वे बहुत प्रचंड एवं तीखी आलोचना करने से भी नहीं चूकते। वे इस बात से कभी भयभीत नहीं होते कि उनकी बात सुनकर कोई नाराज हो जायेगा। उनका स्पष्ट कथन है—-''मैं किसी पर व्यक्तिगत रूप से प्रहार करना नहीं चाहता पर सामूहिक रूप में बुराई पर प्रहार करना मेरा कर्त्तव्य है। वह चाहे व्यापारी वर्ग में हो, राजकर्मचारी में हो या किसी दूसरे वर्ग में। कि राजनेताओं की

१. पांव पांव चलने वाला सूरज, पृ० ३४९

२. जैन भारती, ७ सित• १९७९

•

सत्तालो लुप दृष्टि पर कड़ा प्रहार करते हुए उनका कहना है—''जिस समय मत के साथ प्रलोभन और भय जुड़ जाये, वह खरीदफरोख्ती की वस्तु बन जाये, उसके साथ मार-पीट, ऌूट-खसोट और छीना-भपटी के किस्से बन जाए, इससे भी बड़े हादसे घटित हो जाये । यह सब क्या है ? क्या आजादी की सुरक्षा ऐसे कारनामों से होगी ? ......ऐसे घिनौने तरीकों से विजय पाना और फिर विजय की दुन्दुभि बजाना, क्या यह लोकतंत्र की विजय है ? ऐसी विजय से तो हार भी क्या बूरी है ? <sup>1</sup>''

केवल विज्ञान पर आश्रित रहकर यांत्रिक एवं निष्क्रिय जीवन जीने बाले देशवासियों को प्रतिबोधित करते हुये उनका कहना है—''जिस देश के घर-घर में कम्प्यूटर और रोबोट उतर आये, रेडियो और टी० वी० का प्रभाव छा जाए, मनुष्य का हर काम स्वचालित यन्त्रों से होने लगे, मनुष्य यन्त्र की भांति निष्क्रिय होकर बैठ जाए, क्या वह देश विकसित या विकास-शील बन सकता है ?

केवल बुराईयों के प्रति अंगुलिनिर्देश ही नहीं, वर्ग-विशेष की विशेषताओं को सहलाया भी गया है अतः उनके प्रवचनों में संतुलन बना हुआ है। सदियों से शोषित एवं पिछड़ी महिला जाति के गुणों को प्रोत्साहन देते हुए वे कहते हैं—''मैं देखता हूं अग़जकल बहिनों का साहस बढ़ा है, आत्मविश्वास जागृत हुआ है, चिंतन की क्षमता भी विकसित हुई है और उनमें जातीय गौरव की भावना प्रज्वलित हुई है।''<sup>2</sup>

#### वेधकता

आचार्य तुलसी के प्रवचन इतने वेधक होते हैं कि अनायास ही अन्तर में फांकने को विवश कर देते हैं। सम्भवतः दर्शन और अध्यात्म के सैंकड़ों ग्रंथ पढ़ने के बाद भी व्यक्ति के मस्तिष्क में वह विचार किरण फूटे या न फूटे जो आचार्यथ्री के प्रवचन की कुछ पंक्तियों में स्फुरित हो जाती है। उनकी निम्न पंक्तियां कितनी अन्तर्भेदिनी बन गयी हैं—

० ''मैं पूछना चाहता हूं कौन नहीं है दास ? कोई मन का दास है, कोई इंद्रियों का दास है, कोई वासना का दास है, कोई वृत्तियों का दास है तो कोई सत्ता का दास है। पहले तो कीत होने के बाद दास माना जाता था पर आज तो अधिकांश लोग बिना खरीदे दास हैं।''

॰ ''एक घोर या दैत्य पर नियन्त्रण करना सरल है, पर उत्तेजना के क्षणों में अपने आप पर नियन्त्रण कर पाना बहुत बड़ी उपलब्धि है।'''

- १. कुहासे में उगता सूरज, पृ० पप
- २. दोनों हाथ : एक साथ, पृ० २८
- ३. एक बूंद : एक सागर, पृ० ३२१

यही कारण है कि उनके प्रवचनों में शब्दों का आडम्बर नहीं, अपितु हृदय को फकफोरने वाली प्रदीप्त सामग्री होती है ।

# प्रायोगिकता

प्रवचन में केवल सैढांतिक पक्ष की प्रस्तुति ही उन्हें अभीष्ट नहीं है वे उसे प्रयोग से बराबर जुड़ा रखना चाहते हैं । वे बात-बात में ऐसा प्रशिक्षण दे देते हैं, जिसे श्रोता या द्रष्टा जीवन भर नहीं भूल सकता ।

लाडनूं का प्रसंग है। प्रवचन के बाद एक युवक ने सूचना देते हुए कहा— 'एक घड़ी (समय सूचक यन्त्र) की प्राप्ति हुई है। जिस किसी भाई की हो वह आकर ले जाए।' इतना सुनते ही आचार्यश्री ने स्मित हास्य बिखेरते हुए कहा— 'एक घड़ी' मैंने भी आप लोगों के बीच खोई है। देखता हूं कीन-कौन लाकर देता है ? सारा वातावरण हास्य से मुखरित ही न्हीं हुआ वरन् अभिनव प्रेरणा से ओतप्रोत हो उठा। श्रोताओं को यह प्रशिक्षण मिल गया कि जो सुना है उसको आत्मसात् करके ही हम गुरुचरणों में सच्ची दक्षिणा समर्पित कर सकते हैं।

# संस्मरणों की मिठास

उनके प्रवचनों में अध्यात्म एवं नीतिदर्शन का गूढ़ विश्लेषण ही नहीं होता, संस्मरणों एवं अनुभवों का माधुर्य भी होता है, जो कथ्य को इस भांति संप्रेषित करता है कि वर्षों तक के लिए वह घटना स्मृति-पटल पर अमिट बन जाती है।

रायपुर के भयंकर अग्नि-परीक्षा-कांड के विरोध के पश्चात् चूरू चातुर्मास में स्वागत समारोह के अवसर पर वे कहते हैं—''लोग कहते हैं कि अन्तरिक्ष में जाने पर चंद्रयात्री भारहीनता का अनुभव करते हैं पर हम तो पृथ्वी पर ही भारहीन जीवन जी रहे हैं।'' इतने विशाल संघ के नेता की यह प्रसन्न अभिव्यक्ति निश्चित रूप से उन लोगों के लिए प्रेरक है, जो अपने परिवार के कुछ सदस्यों का नेतृत्व करने में ही खेदखिन्न एवं तनावयुक्त हो जाते हैं।

उन्हीं की भाषा में प्रस्तुत उनके जीवन का निम्न संस्मरण छोटी सी बात पर प्रतिक्रिया करके आपा खो देने वालों को प्रेरणा देने में पर्याप्त होगा— 'सन् १९७२ की बात है। हमने रतनगढ़ से प्रस्थान किया। जून-जुलाई की तपती दोपहरी थी। विरोधी वातावरण के कारण स्थान नहीं मिला। हमारे विरोध में भ्रांतिपूर्ण बातें कही गयीं, अतः विरोध भड़क उठा। पर हमें आचार्य भिक्षु के जीवन से सीख मिली थी— ''जो हमारा हो विरोध, हम उसे समभें विनोद।'' रतनगढ़ गांव की सीमा पर

र जैन दर्शन में घड़ी समय के एक विभाग/४८ मिनिट को कहते हैं।

गोशाला के सामने बड़े-बड़े वृक्ष थे। हमने उन्हीं की छाया में पड़ाव डाल दिया। लगभग दो तीन घंटे हम वहां रहे। वहां बैठकर आगम का काम किया, साहित्य की चर्चा की और भी आवश्यक काम किए। हमारी इस घटना के साक्षी थे—प्रसिद्ध साहित्यकार जैनेन्द्रजी। उन्हें महत आश्चर्य हुआ कि इस प्रतिकूल वातावरण में भी हम पूरी निश्चिन्तता से काम कैसे कर सके ?''

## अनुभूत सत्यों की अभिव्यक्ति

उनके प्रवचनों की सरसता का हेतु संस्मरणों की पुट तो है ही, साथ ही वे समय-समय पर अपने जीवन के अनुभूत सत्यों को भी प्रकट करते रहते हैं जिससे यह साहित्य जीवन्त एवं जीवट हो गया है। बर्ट्रेंड रसेल अपने जीवन के अनुभवों को इस भाषा में प्रस्तुत करते हैं— ''अपने लम्बे जीवन में मैंने कुछ ध्रुव सत्य देखे हैं— पहला यह कि घृणा, द्वेष और मोह को पल-पल मरना पड़ता है। दूसरा यह कि सहिष्णुता से बड़ी कोई प्रेम-प्रीति नहीं होती। तीसरा यह कि ज्ञान के साथ-साथ विवेक को भी पुष्ट करते चलो, भविष्य की हर सीढ़ी निरामय होगी''। आचार्य तुलसी ने ऐसे अनेक मामिक अनुभूत सत्यों को समय-समय पर अभिव्यक्त किया है। आचार्य काल के २५ वर्ष पूरे होने पर वे अपने अन्तर्भन को खोलते हुए कहते हैं— मैंने अपने जीवन में कुछ सत्य पाए हैं, उन्हें मैं प्रयोग को कसौटी पर कसकर जनता के समक्ष प्रस्तुत करना चाहता हूं—

- विश्व केवल परिवर्तनशील या केवल स्थितिशील नहीं है । यह परिवर्तन और स्थिति का अविकल योग है ।
- परिस्थिति-परिवर्तन व हृदय-परिवर्तन का योग किए बिना समस्या का समाधान नहीं हो सकता ।
- केवल सामाजिकता और केवल वैयक्तिकता को मान्यता देने से समस्याओं का समाधान नहीं हो सकता।
- वर्तमान और भविष्य—दोनों में से एक भी उपेक्षणीय नहीं है।
- भौतिकता मनुष्य को विभक्त करती है । उसकी एकता अध्यात्म के क्षेत्र में ही सुरक्षित है ।
- कोई भी धर्म-संस्थान राजनीति और परिग्रह से निर्लिप्त रहकर ही अपना अस्तित्व कायम रख सकता है।
- आध्यात्मिक एकता का विकास होने पर ही सह-अस्तित्व का सिद्धांत क्रियान्वित हो सकता है तथा जातिवाद, भाषावाद, सम्प्रदायवाद, प्रांतवाद और राष्ट्रवाद की सीमाएं टूट सकती हैं।<sup>२</sup>
  - १. दीया जले अगम का, पृ० १८-१९
  - २. अतीत का विसर्जन : अनागत का स्वागत, पृ० १४१-४३

आ चार्यकाल के पचास वर्ष पूर्ण होने पर वे संगठन मूलक १३ सूत्रों को जनता के समक्ष प्रस्तुत करते हैं। उनमें से कुछ अनुभव-सूत्र इस प्रकार हैं—

- १. वही संगठन अधिक कार्य कर सकता है, जो अनुशासन, ज्ञान और चरित्र से सम्पन्न होता है।
- व्यापक क्षेत्र में कार्य करने के लिए दृष्टिकोण को उदार बनाना जरूरी है। संकीर्ण दृष्टि वाला कोई बड़ा कार्य नहीं कर सकता।
- प्रगति के लिए प्राचीन परम्पराओं को बदलना आवश्यक है। किंतु विवेक उसकी पूर्व पृष्ठभूमि है।
- अ प्रगति और परिवर्तन के साथ संघर्ष भी आता है। उसे फोलने के लिए मानसिक संतुलन आवश्यक है। असंतुलित व्यक्ति संघर्ष में विजयी नहीं हो सकता।
- ४. संगठन की दृष्टि से संस्था का मूल्य निष्चित है। पर उससे भी अधिक मूल्य है गुणात्मकता कां। मैंने प्रारंभ से ही व्यक्ति-निर्माण पर ध्यान दिया। उसमें मुफ्ते कुछ सफलता मिली। इसका मुफ्ते संतोष है।
- ६. केवल विद्या के क्षेत्र में आगे बढ़ने वाला संघ चरित्र की शक्ति के बिना चिरजीवी नहीं हो सकता, तो केवल चरित्र को मूल्य देने वाला जनता के लिए उपयोगी नहीं बन सकता।
- ७. सुविधावादी दृष्टिकोण मनुष्य को कर्तव्यविमुख, सिद्धांतविमुख और दायित्वविमुख बनाता है ।'

ये अनुभव उनके जीवन की समग्रता एवं आनंद को अभिव्यक्त करते हैं। इस प्रकार के अनुभूत सत्यों का संकलन यदि उनके साहित्य से किया जाए तो एक महत्त्वपूर्ण दस्तावेज बन सकता है। ये अनुभव सम्पूर्ण मानव जाति का दिशादर्शन करने में समर्थ हैं।

## पुरुषार्थं की परिक्रमा

आचार्य तुलसी पुरुषार्थ की जलती मणाल हैं। उनके व्यक्तित्व को एक शब्द में बन्द करना चाहें तो वह है—पौरुष। उनके पुरुषार्थी जीवन ने अनेक विरोधियों को भी उनका प्रशंसक वना दिया है। इसके एक उदाहरण हैं—ख्यातिप्राप्त विद्वान् पं• दलसुखभाई मालवणिया। वे आचार्यश्री के पुरुषार्थी व्यक्तित्व का शब्दांकन करते हुए कहते हैं—

''प्रमाद के प्रवेश के लिए जीवन में अपसंख्य भाग हैं। उन सबकी चौकसी रखनी होती है और निरन्तर अप्रमत्त बने रहना होता है। आ चार्य तुलसी में मैंने इस पुरुषार्थ की फांकी पाई है। वह न चैन लेते ई और न लेने देते हैं।'' उनका प्रवचन साहित्य श्रम की संस्कृति को

. सफर : आधी शताब्दी का, पृ० ५०-५३।

उज्जीवित करने का महत् प्रयत्न है । पुरुषार्थहीन एवं अकर्मण्य जीवन के वे घोर विरोधी हैं । उनकी दृष्टि में तलहटी से शिखर तक पहुंचने का उपाय पुरुषार्थ है । पुरुषार्थी के द्वार पर सफलता दस्तक देती है, वह हारी बाजी को जीत में बदल देता है । इसके विपरीत अकर्मण्य व्यक्ति की क्षमताओं में जंग लग जाता है और वह कुछ न करने के कारण उम्र से पहले ही बूढ़ा हो जाता है । समाज की अकर्मण्यता को भक्रभोरती हुई उनकी यह उक्ति कितनी वेधक है—''यह एक प्रकार की दुर्बलता है कि व्यक्ति खेती के लिए श्रम तो नहीं करता पर अच्छी फसल चाहता है । दही मथने का श्रम नहीं करता, पर मक्खन पाना चाहता है । व्यवसाय में पुरुषार्थ का नियोजन नहीं करता, पर धनपति बनना चाहता है । पढ़ने में समय लगाकर मेहनत नहीं करता, पर परीक्षा में अच्छे अंकों से उक्तीर्ण होना चाहता है । ध्यान-साधना का अभ्यास नहीं करता, पर योगी बनना चाहता है । ''3

इसी सन्दर्भ में उनकी निम्न अनुभूति भी प्रेरक है — ''मेरे मन में अनेक बार विकल्प उठता है कि सूरज आता है, प्रकाश होता है। उसके अस्त होते ही फिर अंधकार छा जाता है। प्रकाश और अन्धकार की यात्रा का यह शाश्वत कम है। ये काम करते-करते नहीं अधाते तो फिर हम क्यों अघाएं ?''<sup>8</sup>

शताब्दियों से दासता के कारण जर्जर देश की अकर्मण्यता को भक-भोरने में उनका प्रवचन साहित्य अहंभूमिका रखता है। उनकी हार्दिक अभीप्सां है कि पूरा समाज पुरुषार्थ के वाहन पर सवार होकर यात्रा करे और जीवन के सीधे सपाट रास्ते में सृजन का एक नया मोड़ दे। 'चरैवेति, घरैवेति' का आर्धवाक्य उनके कण-कण में रमा हुआ है अतः अकर्मण्यता और सुविधावाद पर जितना प्रहार उनके साहित्य में मिलता है, उतना अन्यत्र दुर्लभ है।

#### अडोल आत्मविश्वास

उनका प्रवचन साहित्य हमारे भीतर यह आत्मविश्वास जागृत करता है कि समस्या से घबराना कायरता है । समस्याएं मनुष्य की पुत्रियां हैं अतः वे हर युग में रहती हैं, केवल उनका स्वरूप बदलता है । उनका कहना है कि ''समस्या न आए तो दिमाग निकम्मा हो जाएगा । मैं चाहता हूं कि समस्याएं आएं और हम हंसते-हंसते समाधान करते रहें । मनुष्य ढारा उत्पादित समस्याओं का समाधान करने के लिए आकाश से कोई देवता नहीं आएगा,

२. वही, पृ० १६९३

१. एक बूंद : एक सागर, पृ० १३६३

पृथ्वी पर ही किसी को भंगवान् बनना पड़ेगा।''' वे इस बात को अपने प्रवचनों में बार-बार दोहराते रहते हैं कि किसी भो समस्या या प्रश्न को इसलिए नहीं छोड़ा जा सकता कि वह जटिल है। विवेक इस बात में है कि हर जटिल पहेली को सुलभाने का प्रयत्न किया जाए। इसी अडोल आत्म-विंश्वास के कारण उन्होंने अपने साहित्य में हर कठिन समस्या को समाधान तक पहुंचाने का तीव्र प्रयत्न किया है। वे अनेक बार यह प्रतिबोध देते हैं ''संसार की कोई ऐसी समस्या नहीं है, जिसका समाधान न किया जा सके। आवश्यकता है अपने आपको देखने की और किसी भी परिस्थिति में स्वयं समस्या न बनने की।'' उनके स।हित्य में देश, समाज, परिवार एवं व्यक्ति की हजारों समस्याओं का समाधान है। उनके कदमों में कहीं लड़खड़ाहट, शंका, यकावट या बेचैनी नहीं है। यही कारण है कि उनके हर कदम, हर श्वास, हर वाक्य तथा हर मोड़ में नया आत्म-विश्वास भलकता है।

# मनोवैज्ञानिकता

आचार्य तुलसी महान् मनोवैज्ञानिक हैं । वे हजारों मानसिकताओं से परिचित हैं इसलिए उनके प्रवचन में सहज रूप से अनेकों भनोवैज्ञानिक तथ्य प्रकट हो गए हैं ।

हजारीप्रसाद द्विवेदी का मानना है कि जो साहित्यकार मानव मन को मथित और चलित करने वाली परिस्थितियों की उद्भावना नहीं कर सकता तथा मानवीय सुख-दुःख को पाठक के समक्ष हस्तामलक नहीं बना देता, वह बड़ी मृष्टि नहीं कर सकता।

वे कितने बड़े मनोवैज्ञानिक हैं इसका अंकन निम्न घटना से गम्य है— एक बार पदयात्रा के दौरान रूपनगढ़ गांव में सेवानिवृत्त एक सेना के अफसर से आचार्यश्री वार्तालाप कर रहे थे । इतने में एक जैन भाई वहां आया और कान में घीरे से बोला — यह आदमी शराब पीता है अतः आपके साथ बात करने लायक नहीं है । पर आचार्यश्री उस अफसर से बात करते रहे । आचार्यश्री की प्रेरणा से उस भाई ने दस मिनिट में शराब छोड़ दी । थोड़ी देर बाद आचार्यश्री उस जैन भाई की ओर उन्मुख होकर पूछने लगे । 'आप व्यापार तो करते होंगे ?' वह बोला — 'यहां मेरी दुकान है । मैं घी-तेल का व्यापार करता हूं ।' यह वात सुन मैंने पूछा — 'आप तो जैन हैं । घी-तेल में मिलावट तो नहीं करते हैं ?' वह बोला — 'महाराज ! हम गृहस्थ हैं ।' मेरा दूसरा प्रक्ष्न था — 'तोल-माप में कमी-बेशी तो नहीं करते ?' वह बोला — 'महाराज ! आप जानते हैं । व्यापार में यह सब तो चलता है ।' मैंने

१. एक बूंद : एक सागर, पृ० १४९१-९२

२. हजारीप्रसाद द्विवेदी ग्रंथावली, भाग ७, पृ० १७७

### आ० तुलसी साहित्य : एक पर्यवेक्षण

कहा— 'भाई ! मिलावट पाप है, तोल-माप में कमी-बेशी करना ग्राहकों को धोखा देना है। एक धार्मिक व्यक्ति यह सब करे, उसका क्या प्रभाव होता होगा ?' वह बोला— 'आपका कहना सही है। पर क्या करूं ? गृहस्य को सब कुछ करना पड़ता है।' मैंने उस भाई को समफाने के लिए सारी शक्ति लगा दी। पर वह टस से मस नहीं हुआ। न उसने मिलावट छोड़ी न और कुछ।

मैंने उस भाई को स्पष्टता से कहा— 'आपके गुरु किसी शराबी व्यक्ति से बात करते हैं तो आपको खराबी का अन्देशा रहता है, जबकि उस व्यक्ति ने पूरी शराब छोड़ दी। आप जैसे व्यक्तियों के साथ बात करने में इमारी गरिमा कैसे बढ़ेगी ? आप जैन होकर भी अपने व्यवसाय में ईमान-दार नहीं हैं। शराब पीने वाला तो केवल अपना नुकसान करता है, जबकि व्यापार में की जाने वाली हेराफेरी से तो हजारों का नुकसान होता है। आप अपने गुरुओं पर तो अंकुश लगाना चाहते हैं, पर स्वयं पर कोई अंकुश नहीं है। ऐसी धार्मिकता से किसका कल्याण होगा ?' मेरी बात सुन उस भाई को अपनी भूल का अहसास हो गया।

आचार्य तुलसी ने जनसामान्य के मन में उठने वाले संदेहों, संकल्पों-विकल्पों एवं मानसिक दुर्बलताओं को उठाकर उसका सटीक समाधान प्रस्तुत करने का प्रयत्न किया। विषय के प्रतिपक्ष में उठने वाले तर्क उठाकर उसे समाहित करने से उनकी वर्णन शैली में एक चमत्कार उत्पन्न हो गया है तथा विषय की स्पष्टता भी भली भांति हो गई है। इस प्रसंग में निम्न उदा-हरण को रखा जा सकता है---

"कुछ व्यक्ति कहा करते हैं हम त्याग तो करलें लेकिन भविष्य का क्या पता ? कभी वह टूट जाए तो ? यह तो ऐसी बात हुई कि कोई भोजन करने से पहले ही यह कहे कि मैं तो भोजन इसलिए नहीं करूंगा कि कहीं अजीर्ण हो जाए तो ? क्या उस अप्रकट अजीर्ण के डर से भोजन छोड़ा जा सकता है ? इसी प्रकार व्रत लेने से पहले ही टूटने की आशंका करना व्यर्थ है।"

## नवीनता और प्राचीनता का संगम

उनके प्रवचन साहित्य को नवीनता भौर प्राचीनता का संगम कहा जा सकता है। उनका चिन्तन है कि ''पुराणमित्येव न साधु सर्वं'' यह सत्य है तो ''नवीनमित्येव न साधु सर्वं'' यह भी सत्य है। अतः दोनों का समन्वय अपेक्षित है। इस सन्दर्भ में वे अपनी अनुभूति इस माषा में प्रस्तुत करते हैं— ''मैं अतीत और वर्तमान दोनों के सम्पर्क में रहा हूं। पुरानी स्थिति का मैंने

१. मनहंसा मोती चुगे, पृ० ९०-९१

अनुभव किंया है और नई स्थिति में रह रहा हूं। मैंने दोनों को साथ लेकर चलने का प्रयत्न किया है। इसलिए मैं रूढ़िवाद और अति आधुनिकता इन दोनों अतियों से बचकर चलने में समर्थ हो सका हूं।''

प्राचीन को अपनाते समय भी उनका विवेक एवं मोलिक चिंतन सदैव जागृत रहा है। वे अनेक बार लोगों की सुप्त चेतना को फकफोरते हुए कहते हैं—''तीर्थंकरों ने कितना ही कुछ खोज लिया हो, आपकी खोज बाकी है। आपके सामने तो अभी भी सवन तिमिर है। आप प्रयत्न करें, किसी के खोजे हुए सत्य पर रुकें नहीं, क्योंकि वह आपके काम नहीं आएगा।''' आचार्य तुलसी डा॰ राधाकृष्णन के इस अभिमत से कुछ अंशों में सहमत हैं कि ''आज यदि हम अपनी प्रत्येक गतिविधि में मनु द्वारा निर्दिष्ट जीवन पद्धति को ही अपनाएं तो अच्छा था कि मनु उत्पन्न ही नहीं हुए होते।'' एक संगोष्ठी में लोगों की विचार चेतना को जागृत करते हुए वे कहते हैं—''महावीर ने जो कुछ कहा वही कित्म है, उससे आगे कुछ है ही नहीं—इस अवधारणा ने एक रेखा खींच दी है। अब इस रेखा को छोटा करने या मिटाने का साहस कौन करे?''

उनके साहित्य को पढ़ते समय ऐसा महसूस होता है कि प्राचीन संस्कारों एवं परम्पराओं से बंधे रहने पर भी युग को देखते हुए उसमें परि-वर्तन लाने एवं नवीनता को स्वीकारने में वे कहीं पीछे नहीं हटे हैं। उनका स्पष्ट कथन है कि ''प्राचीनता में अनुभव, उपयोगिता, दृढ़ता और धैर्य का एक लंबा इतिहास छिपा है तो नवीनता में उत्साह, आकांक्षा, कियाशक्ति और प्रगति की प्रचुरता है अतः अनावश्यक प्राचीनता को समेटते हुए आवश्यक नवीनता को पचाते जाना विकास का मार्ग है।''<sup>9</sup> एक को खंडित करके दूसरे को प्रस्तुत करना सत्य के प्रति अन्याय है।

उन्होंने नवीन और प्राचीन के सन्धिस्थल पर खड़े होकर दोनों को इस रूप में प्रस्तुति दी है कि नवीन प्राचीन का परिवर्तित रूप प्रतीत हो न कि ऊपर से लपेटी या थोपी वस्तु । यही कारण है कि उनके प्रवचनों में प्रति-पादित तथ्य न रूढ़ हैं और न अति आधुनिक बल्कि अतीत और वर्तमान दोनों का समन्वय है । इसी कारण उन्हें केवल प्रवचनकार ही नहीं अपितु युग-ब्याख्याता भी कहा जा सकता है ।

आस्था और तर्क का समन्वय

प्रवचनकार के साथ आचार्य तुलसी एक महान् दार्श्वनिक भी हैं।

- १. बीती ताहि विसारि दे, पृ• ७ म
- २. बहता पानी निरमला, पृ० ९३
- ३. एक बूंद ∶ एक सागर, पृ∙ ७८४

आस्था और तर्क के सम्बन्ध में उनकी मौलिक विचारणा इस विषय का एक निदर्शन है। वे कहते हैं— 'उत्तम तर्क वही होता है, जो श्रद्धा के प्रकर्ष में फूटता है।'' उनके चिंतन में सत्य दृष्टि यही है कि जहां तर्क काम करे, वहां तर्क से काम लो और जहां तर्क काम नहीं करे, वहां श्रद्धा से काम लो, क्योंकि आस्था में गतिशीलता है पर देखने-विचारने की क्षमता नहीं है। तर्क शक्ति हर तथ्य को सूक्ष्मता से देखती है पर चलने की सामर्थ्य नहीं रखती। <sup>3</sup>

वे अपने जीवन का अनुभव बताते हुए एक प्रवचन में कहते हैं— 'यदि हम कोरे आस्थावादी होते तो पुराणपन्थी बन जाते। यदि हम कोरे तार्किक होते तो अपने पथ से दूर चले जाते। हमने यथास्थान दोनों का सहारा लिया, इसलिए हम अपने पूर्वजों द्वारा खीची हुई लकीरों पर चलकर भी कुछ नई लकीरें खींचने में सफल हुए हैं।'

### धर्म की व्यावहारिक प्रस्तुति

आचार्य तुलसी आध्यात्मिक जगत् के विश्रुत धर्मनेता हैं। उनके प्रवचनों में धर्म और अध्यात्म की चर्चा होना बहुत स्वाभाविक है। पर उन्होंने जिस पैनेपन के साथ धर्म को वर्तमान युग के समक्ष रखा है, वह सचमुच मननीय है। जीवन की अनेक समस्याओं को उन्होंने धर्म के साथ जोड़कर उसे समा-हित करने का प्रयत्न किया है। ईश्वर, जीव, जगत् पुनर्जन्म आदि आध्या-हित करने का प्रयत्न किया है। ईश्वर, जीव, जगत् पुनर्जन्म आदि आध्या-हित करने का प्रयत्न किया है। ईश्वर, जीव, जगत् पुनर्जन्म आदि आध्या-हित करने का प्रयत्न किया है। धर्म की रूढ़ परम्पराओं एवं धारणाओं का जो विरोध उनके साहित्य में प्रकट हुआ है, उसने केवल बौद्धिक समाज को ही आक्वष्ट नहीं किया वरन् प्रधानमन्त्री से लेकर मजदूर तक सभी वर्गों का ध्यान अपनी ओर खींचा है। कहा जा सकता है कि उनका प्रवचन साहित्य धर्म के व्यापक एवं असाम्प्रदायिक स्वरूप को प्रकट करने में सफल रहा है।

वे अपनी यात्रा के तीन उद्देश्य बताते हैं--१. मानवता या चरित्र का निर्माण । २. धर्म समन्वय । ३. धर्मकांति । यही कारण है कि उन्होने केवल धर्म को व्याख्यायित करके ही अपने कर्त्तव्य की इतिश्री नहीं मानी बल्कि धार्मिक को सही धार्मिक बनाने में भी उनके चरण गतिशील रहे हैं । क्योंकि उनका मानना है ''धर्म को जितनी हानि तथाकथित धार्मिकों ने पहुंचाई है उतनी तो अधार्मिकों ने भी नहीं पहुंचाई ।''

२१ अक्टू० १९४९ को डा० राजेन्द्रप्रसाद आचार्यश्री से मिले । उनके ओजस्वी विचार सुनकर वे अत्यन्त प्रभावित हुए । राष्ट्रपतिजी ने पत्र द्वारा अपनी प्रतिक्रिया इस भाषा में प्रेषित की—''उस दिन आपके दर्शन पाकर मैं

२. वही, पृ० ४११

१. एक बूद : एक सागर, पृ० १३५९

# गद्य साहित्य : पर्यालोचन और मूल्यांकन

बहुत अनुगृहीत हुआ । <sup>....</sup>जिस सुलभ रीति से आप धर्म के गूढ़ तत्त्वों का प्रचार कर रहे हैं उन्हें सुनकर मैं बहुत प्रभावित हुआ और आशा करता हूं ्रकि इस तरह का शुभ अवसर मुफे फिर मिलेगा।''

आचार्यश्री तुलसी अपने प्रवचनों में अनेक बार इस बात को दोहराते हैं कि धर्म सादगी और संयम का संदेश देता है। वहां भी यदि आडम्बर, दिखावा एवं विलासिता का प्रदर्शन होता है तो फिर संयम की संस्कृति को सुरक्षित कौन रखेगा? धर्म की स्थिति का विश्लेषण उनकी दृष्टि में इस प्रकार है— "धर्म का क्रांतिकारी स्वरूप जनता के समक्ष तभी आएगा, जब वह जनमानस को भोग से त्याग की ओर अग्रसर करे किन्तु आज त्याग भोग के लिए अग्रसर हो रहा है। यह वह कीटाणु है जो धर्म के स्वरूप को विक्रुत बना रहा है।"

उनका स्पष्ट कथन है कि धर्म कहने, सुनने और समभाने का तत्त्व नहीं, अपितु अनुभव करने और जीने का तत्त्व है । वे तो निर्भीकतापूर्वक यहां तक कह देते हैं—''आज के चन्द्रयान व राकेट के युग में केवल मन्दिरों, मस्जिदों एवं धर्मस्थानों की शोभा बढ़ाने वाला धर्म अब बहुत दिनों तक चलने वाला नहीं है ।''<sup>द</sup> यदि धर्म और अध्यात्म को प्रयोगात्मक नहीं बनाया तो एक दिन वह अमान्य हो जाएगा ।<sup>3</sup> धर्म के क्षेत्र में उनकी यह दृष्टि कितनी वैज्ञानिक और व्यावहारिक है ।

### धर्म और विज्ञान का समन्वय

एक सम्प्रदाय के गुरु एवं धर्मनेता होते हुए भी उनके प्रवचन केवल धर्म की व्याख्या ही नहीं करते वरन् विज्ञान का समावेश भी उनमें है। व्यवहार में दोनों की दिशाएं भिन्न-भिन्न हैं क्योंकि साहित्य में भावनाओं और संवेगों को प्राथमिकता दी जाती है जबकि विज्ञान के लिए ये काल्पनिक हैं। उनकी पैनी दृष्टि ने दोनों के बीच पूरकता को देखा ही नहीं उसे समभने का भी प्रयत्न किया है। उनकी दृष्टि में कोरा विज्ञान विध्वंसक तथा कोरा अध्यात्म रूढ़ है, अत: ''आध्यात्मिक-वैज्ञानिक-व्यक्तित्व'' की कल्पना ही नहीं की उसे प्रयोग की धरती पर उतार कर इतिहास में एक नए अध्याय का सृजन भी किया है। धर्मशास्त्र के विरुद्ध विज्ञान की नयी खोज का प्रसंग उपस्थित होने पर भी उनका बौद्धिक, उदार एवं अनाग्रही मानस वैज्ञानिक सत्य को स्वीकारने में हिचकिचाता नहीं और न ही धर्मशास्त्र के प्रति अनास्था व्यक्त करता है। चन्द्रयात्रियों ने चांद का जो स्वरूप व्यक्त किया उसे सुनकर आचार्य तुलसी ने

३. जैन भारती, जन० १९६०

१. जैन भारती, २४ जुलाई १९६६ -

२. जैन भारती, १० अक्टू० १९७१

अपनी सन्तुलित एवं सटीक टिप्पणी व्यक्त करते हुए कहा—''यह अच्छा ही हुआ, जिस सत्य से हम अ।ज तक अनजान थे वह आज अनावृत हो गया। हो सकता है, सत्य का यह अनावरण हमारी परम्पराओं पर चोट करने वाला हो, हमारे लिए प्रिय नहीं हो, फिर भी वे लोग बधाई के पात्र हैं, जिन्होंने अधक परिश्रम से एक महान् तथ्य का उद्घाटन किया है। हम न तो प्रत्यक्ष तथ्यों को असत्य या अप्राधाणिक बनाने की चेष्टा करें और न ही अध्यात्म के प्रति अपनी आस्था को शिथिल करें।'' दो विरोधी तथ्यों में तराजू के पलड़े की भांति निष्पक्ष मध्यस्थता करने वाला व्यक्ति ही महान् हो सकता है, सत्यद्रष्टा हो सकता है। उनकी यह उदार टिप्पणी निश्चित ही रूढ़ धर्मा-चार्यों के लिए एक चुनौती है।

आचार्यश्री तुलसी के चिन्तन एवं कर्तृत्व ने डा० वी० डी० वैश्य की निम्न पंक्तियों को सार्थक किया है—''भारत की जीनियस (प्रतिभा) के सच्चे प्रतिनिधि वैज्ञानिक नहीं, अपितु सन्त हैं।<sup>3</sup>

# जीवन-मूल्यों का विवेचन

आचार्य तुलसी की अवधारणा है कि इस घरती का सबसे महत्त्वपूर्ण प्राणी मानव है। यदि उसका सही निर्माण नहीं होगा तो निर्माण की अन्य योजनाएं निर्श्वक हो जाएंगे। सामाजिक दृष्टि से भी इकाई को पृथक् रख कर निर्माण की बात करना असम्भव है। निर्माण की प्रक्रिया में आचार्य तुलसी व्यक्ति-सुधार से समाज-सुधार की बात कहते हैं। वे अपने विश्वास को इस भाषा में दोहराते हैं—''जब तक व्यक्ति-निर्माण की ओर ध्यान नहीं दिया जाएगा तब तक समष्टि निर्माण की बात का महत्त्व दिवास्वप्न से ज्यादा नहीं होगा।''<sup>8</sup> वे मानते हैं मैत्री, प्रमोद, करुणा और अहिंसा की पौध से मनुष्य के मन और मस्तिष्क को हरा-भरा बनाया जाए, तभी इस धरती की हरियाली अधिक उपयोगी बनेगी।<sup>8</sup>

जीवन-निर्माण के सूत्रों का सहज, सरल भाषा में जितना उल्लेख आचार्य तुलसी ने अपने प्रवचन साहित्य में किया है, उतना अन्यत्र दुर्लभ है। उनकी भाषा में जीवन-कला का व्यावहारिक सूत्र सन्तुलन है— ''जो व्यक्ति थोड़ी-सी खुशी में फूल जाता है, और थोड़े से दुःख में संतुलन खो देता है, आपा भूल जाता है, वह जीवन-कला में निपुण नहीं हो सकता।'' उनके विचार में जीवन के सम्यक् निर्माण के लिए आवश्यक है कि मानव को जीवन के उद्देश्य से परिचित कराया जाए। उनकी दुष्टि में जीवन का

- १. साहित्य और समाज, पृ० ३०
- १. जैन भारती, ३० नव० १९६९
- २. तेरापंथ दिग्दर्शन, पृ० १३४

# गद्य साहित्य : पर्यालोचन और मूल्यांकन

उद्देश्य भौतिक धरातल पर नहीं, आध्यात्मिक स्तर पर निर्धारित करना अवश्यक है। जीवन के उद्देश्य से परिचित कराने वाली उनकी निम्न उक्ति अत्यन्त प्रेरक है—''जीवन का उद्देश्य इतना ही नहीं है कि सुख-सुविधापूर्वक जीवन व्यतीत किया जाए, शोषण और अन्याय से धन पैदा किया जाए, बड़ी-बड़ी भव्य अट्टालिकाएं बनायी जाएं और भौतिक साधनों का यथेष्ट उपयोग किया जाए। उसका उद्देश्य है— उज्ज्वल आचरण, सात्त्विक वृत्ति और प्रतिक्षण आनंद का अनुभव।''

# सामयिक सत्यों की प्रस्तुति

एक धर्माचार्य द्वारा सामयिक संदर्भों से जुड़कर युग की समस्याओं को समाहित करने का प्रयत्न इतिहास की दुर्लम घटना है। पर्यावरण प्रदूषण आज की ज्वलंत समस्या है। मानव के यांत्रिकीकरण और प्रकृति से दूर जाने की बात देखकर वे लोगों को चेतावनी देते हुए कहते हैं— ''आदमी जितना प्रबुद्ध और सम्पन्न होता जा रहा है, प्रकृति से वह उतना ही दूर होता जा रहा है। न वह प्राक्ठतिक हवा में सोता है, न प्राक्ठतिक ईंधन से बना खाना खाता है और न प्रकृति के साथ क्रीड़ा करता है। शायद इसी कारण प्रकृति अपने तेवर बदल रही है और मनुष्य को प्राक्ततिक आपदाओं का सामना करना पड़ रहा है।'''

प्रचुर मात्रा में प्रकृति का दोहन असंतुलन की समस्या को भयावह बना रहा है। प्रकृति के अनावश्यक दोहन एवं उपयोग के बारे में वे मानव जाति का ध्यान आकृष्ट करते हुए कहते हैं—''सूखी घरती को भिगोने की क्षमता मनुष्य में हो या न हो, वह पानी का दुरुपयोग क्यों करे ? पांच किलो पानी से जो काम हो सके, उसमें सांवर खोलकर पचास किलो पानी नालियों में बहा देना पानी के संकट को बढ़ाने की बात नहीं है क्या ?' वे तो वैज्ञानिकों को यहां तक चेतावनी दे चुके हैं—'जब से मनुष्य ने पदार्थ की ऊर्जा में हस्तक्षेप शुरू किया, उसी दिन से मनुष्य का अस्तित्व विनाश के कगार पर खडा है।'<sup>3</sup>

वर्तमान क्षण के सुख में डूबा मनुष्य भविष्य की कठिनाइयों की आरे से आख मूंद रहा है। उनकी यह अभिप्रेरणा अनेक प्रसंगों में मुखर होती है। वे जन-साधारण को संयम का संदेश देते हुए कहते हैं — ''जब तक मानव संयम की आरे नहीं मुड़ेगा, पिशाचिनी की तरह मुंह बाए खड़ी विषम समस्याएं उसका पीछा नहीं छोड़ेंगी।''<sup>४</sup>

- ३. कुहासे में उगता सूरज, पृ. ३=
- ४. ऐक बूंद : एक सागर, पृ. १४०९

१-२. अणुव्रत, १६ अप्रेल ९०

#### संस्कृति के स्वर

संतता संस्कृति की वाहक होती है अतः संत ही अधिक प्रामाणिक तरीके से सांस्कृतिक तत्त्वों की सुरक्षा कर सकते हैं। आचार्य तुलसी के प्रवचन माहित्य में भारतीय संस्कृति का आलोक सर्वत्र बिखरा मिलेगा। भारतीय चिंतनधारा में उनकी विचारणा एक नया द्वार उद्घाटित करने वाली है। उनकी दृष्टि में संस्कृति कोई अनगढ़ पाषाण का नाम नहीं अपितु चिंतन, अनुभव और लगन की छैनियों से तराशी गयी सुघड़ प्रतिमा संस्कृति है। उनके विचारों में संस्कृति पहाड़ों, तीर्थक्षेत्रों झौर विशाल भवनों में नहीं अपितु जन-जीवन में होती है। इसी सूक्ष्म एवं विशाल दृष्टि के कारण उनके प्रवचनों में लोकसंस्कृति को उन्नत एवं समृद्ध बनाने के अनेक तत्त्व निहित हैं -भारतीय संस्कृति में पनपी जड़ता को उन्होंने प्रवचनों के माध्यम से तोड़ने का भरसक प्रयत्न किया है।

उनका स्पष्ट चिंतन है कि पाश्चात्त्य संस्कृति की नकल करके हम न तो उन्नत बन सकते हैं और न ही अपने अस्तित्व की रक्षा करने में समर्थ हो सकते हैं । वे अनेक बार अपने प्रवचनों में इस खतरे को प्रकट कर चुके हैं कि भारतीय संस्कृति को विदेशी लोगों से उतना खतरा नहीं, अपितु इस संस्कृति-में जीने वालों से है क्योंकि वे अपनी संस्कृति को महत्त्व न देकर दूसरों को महत्त्व प्रदान कर रहे हैं । भारतीय संस्कृति को महत्त्व न देकर दूसरों को महत्त्व प्रदान कर रहे हैं । भारतीय संस्कृति को समृद्ध बनाने के सूत्र वे समय-समय पर अपने प्रवचनों में प्रदान करते रहते हैं ----''अणुवतों के द्वारा अणुबमों की भयंकरता का विनाश हो, अभय के द्वारा भय का विनाश हो, त्याग के द्वारा संग्रह का ह्वास हो, ये घोष सभ्यता, संस्कृति और कला के प्रतीक बनें तभी जीवन की दिशा बदल सकती है ।''

संस्कृति के संदर्भ में संकीर्णता की मनोवृत्ति उन्हें कभी मान्य नहीं रही है। वे हिन्दू संस्कृति को बहुत व्यापक परिवेश में देखते हैं। हिन्दू शब्द की जो नवीन व्याख्या आचार्यश्री ने दी है, वह देश की एकता और अखंडता को बनाए रखने में पर्याप्त है। वे कहते हैं—'यदि हिंदू शब्द की गरिमा बढ़ानी है तो उसे वैदिक विचारों के संकीर्ण घेरे से निकालना होगा। हिंदुत्व के सिहासन पर जब तक वैदिक विचार छाया रहेगा, तब तक जैन, बौद्ध और अन्य धर्म उनके निकट कैसे जा सकेंगे ? अतः हिन्दू शब्द को धर्म विशेष के साथ जोड़ना उसे साम्प्रदायिक और संकीर्ण बनाना है।''<sup>२</sup>

संस्कृति को व्याख्यायित करती उनकी निम्न पंक्तियां कितनी वेधक बन पड़ी हैं—''हिंदू होने का अर्थ यदि मूसलमान के विरोध में खडा होना हो

१. एक बूंद : एक सागर, पृ० १४२०

२. अतीत का विसर्जन : अनागत का स्वागत, प्र० ८०,८१

तो मैं उसे संस्कृति की संज्ञा नहीं दे सकता। मुसलमान होने का अर्थ यदि हिंदू के विरोध में खड़ा होना हो तो उसे भी मैं संस्कृति की संज्ञा देना नहीं चाहूंगा।<sup>9</sup>'' उनकी दृष्टि में संस्कृति की श्रेष्ठता झौर अश्रेष्ठता ही किसी संस्कृति का मूल्य-मानक है। इससे हटकर साम्प्रदायिकता, जातीयता आदि के बटखरों से उसे तोलना यथार्थ से परे होना है।

आचार्य तूलसी शिक्षा को संस्कृति के पूरक तत्त्व के रूप में ग्रहण करते हैं। उनकी दष्टि में शिक्षा संस्कृति को परिष्कृत करने का एक अंग है। इस क्षेत्र में उनका स्पष्ट कथन है कि शिक्षा का सम्बन्ध आचरण के परिष्कार के साथ होना चाहिए । यदि आचरण परिष्कृत नहीं है तो शिक्षित और अशिक्षित में कोई अंतर नहीं हो सकता है । शिक्षा के संदर्भ में उनकी महत्त्वपूर्ण टिप्पणी है--- ''शिक्षा प्राप्त करने का उद्देश्य केवल बौद्धिक विकास या डिग्री पाना ही हो, यह दुष्टिकोण की संकीर्णता है । क्योंकि शिक्षा का सम्बन्ध शरीर, मन, बुद्धि अगैर भाव सबके साथ है। एकांगी विकास की तुलना शरीर की उस स्थिति के साथ की जा सकती है, जिसमें सिर बड़ा हो जाए और हथ पांव दुबले-पतले रहें। शरीर की भांति व्यक्तित्व का असंतुलित विकास उसके भौंडेपन को प्रदर्शित करता है।''' वे शिक्षा के साथ नैतिक विकास का होना अत्यन्त आवश्यक मानते हैं । यदि शिक्षा का आधार नैतिक बोध नहीं हुआ तो वह अशिक्षा से भी अधिक भयंकर हो जाएगी। वे मानते हैं जिस शिक्षा के साथ अनुशासन, धैर्य, सहअस्तित्व, जागरूकता आदि जीवन-मूल्यों का विकास नहीं होता, उस शिक्षा की जीवंत दृष्टि के आगे प्रश्नचिह्न उभर आता है । अतः शिक्षा का वास्तविक उद्देश्य है, जीवन मूल्यों को समझना, यथार्थ को जानना तथा उसे पाने की योग्यता हासिल करना ।<sup>3</sup>

आज की यांत्रिक एवं निष्प्राण शिक्षापढति में जीवन विज्ञान के माध्यम से उन्होंने नव प्र।णप्रतिष्ठा की है तथा इसके अभिनव प्रयोगों से शिक्षा द्वारा अखंड व्यक्तित्व निर्माण की योजना प्रस्तुत की है।

जीवन विज्ञान के साथ-साथ वे शिक्षा में क्रांति लाने हेतु त्रिआयामी चर्चा प्रस्तुत करते हैं। वे मानते हैं शिक्षा तभी प्रभावी बनेगी जब विद्यार्थी, शिक्षक और अभिभावक तीनों को प्रशिक्षित और जागरूक बनाया जाए। शिक्षा संस्थान में पवित्रता बनाए रखने के लिए वे तीन बातें आवश्यक मानते हैं---

१. साम्प्रदायिकता से मुक्ति

- १. एक बूंद : एक सागर, पृ० १४२२
- २. क्या धर्म बुद्धिगम्य है ?, पृ० १३७
- ३. जैन भारती, २२ जून ८६

- २. दलगत राजनीति से मुक्ति
- ३. अनैतिकता से मुक्ति 🖞

उन्होंने अपने साहित्य में शिक्षा के इतने पहलुओं को छुआ है कि उन सबका समाकलन किया जाए तो अनायास ही पूरा शोधप्रबन्ध लिखा जा सकता है ।

# भविष्य को चेतावनी

आ चार्य तुलसी ऐसे व्यक्तित्व का नाम है, जो वर्तमान में जीते हैं और भविष्य पर अपनी गहरी नजरें टिकाए रखते हैं। यही कारण है कि उनकी पारदर्शी दृष्टि आ ने वाले कल को युगों पूर्व चहचान लेती है। अपने प्रवचनों में वे भविष्य में आ ने वाले खतरों एवं बाधाओं से आ गाह करते हुए उससे बचने का संदेश भी समाज को बराबर देते रहते हैं।

सन् १९१०, दिल्ली के टाउन हाल में प्रबुद्ध एवं पूंजीपति लोगों को भविष्य की चेतावनी देते हुए उन्होंने कहा— ''एक समय था जबकि हिंदुस्तान के बहुत बड़े भाग में राजाओं का एक छत्र शासन था किन्तु समय के अनुकूल न चलने के कारण जनता ने उन्हें पछाड़ दिया। राजाओं के बाद धनिकों पर भी युग का नेत्र बिंदु टिक सकता है और उसका सम्भावित परिणाम भी स्पष्ट है। ऐसी स्थिति में उन्हें सोचना चाहिए कि जो बड़प्पन और आत्मगौरव स्वेच्छापूर्वक त्याग में है, डंडे के बल से छोड़ने में नहीं है।''<sup>8</sup> आज आसाम और बंगाल की विषम स्थितियां तथा धनिकों को दी जाने वाली चेतावनियां उनकी ४३ साल पूर्व कही बात को सत्य साबित कर रही हैं।

आज राजनीतिज्ञ लोग निः शस्त्रीकरण और अहिसा के विकास की बात सोच रहे हैं पर आचार्य तुलसी ने सन् १९४० में दिल्ली की विशाल सभा में अहिंसा के भविष्य की उद्घोषणा करते हुए कहा — ''वह दिन आने वाला है, जब पशुबल से उकताई दुनिया भारतीय जीवन से अहिंसा और शांति की भीख मांगेगी।<sup>3</sup>

### प्रवचन की भाषा शैली

आचार्य तुलसी की प्रवचन साधना किसी एक वर्ग तक सीमित नहीं है। उन्होंने समाज के लगभग सभी वर्गों को सम्बोधित किया है, इसलिए पात्र-भेद के अनुसार संप्रेषणीयता की दृष्टि से उनके प्रवचनों की भाषा-शैली में अन्तर आना स्वाभाविक है, साथ ही समय की गति के अनुसार भी उन्होंने अपनी भाषा में परिवर्तन किया है। वे स्वयं इस बात को स्वीकार करते हैं

- २ १९४०, टाउन हाल, दिल्ली
- ३. सन् १९५०, दिल्ली

१. एक बूंद : एक सागर, पृ० १३४६

उनकी विद्वत्ता भाषा में उलभकर जटिल एवं बोभिल नहीं, अपितु अनुभूति की उष्णता से तरल बन गयी है। आ स्तिक हो या नास्तिक, विद्वान् हो या अन्तपढ़, धनी हो या गरीब, स्त्री हो या पुरुष, बालक हो या वृद्ध सभी एक रस, एकतान होकर उनकी वाणी के जादू से बंध जाते हैं। उनकी वाणी में वह आकर्षण है कि जो प्रभाव रोटरी क्लब और वकील ऐसोसिएशन के सदस्यों के बीच पड़ता है, वही प्रभाव संस्कृत और दर्शन के प्रकाण्ड पण्डितों के मध्य पड़ता है। पूरे प्रवचन साहित्य में भाषागत यही आदर्श दिखलाई पड़ता है कि वे अधिक से अधिक लोगों तक अपनी बात पहुंचाना चाहते हैं । अतः उनके प्रवचन साहित्य में कठिन से कठिन दार्शनिक विषय भी व्यावहारिक, सहज, सरस, सजीव, सुबोध एवं अर्थ-पूर्णभाषा में व्यक्त हुए हैं। लांग फेलो की निम्न उक्ति उनके प्रवचन की भाषा-शैली में पूर्णतया खरी उतरती है---''व्यवहार में, शैली में और भपने तौर तरीकों में सरलता ही सबसे बड़ा गुण है। नरेन्द्र कोहली कहते हैं ---'पाठक सब कुछ क्षमा कर सकता है, पर लेखक में बनावट, दिखावा, लालसा को क्षमा नहीं कर सकता।'' अनुभूति की सचाई अभिव्यक्त होने के कारण उनके प्रवचन साहित्य की भाषा साहित्यक न होने पर भी सरल और प्रवाह-मयी है। उसमें आत्मबल और संयम का तेज जुड़ने से वह प्रभावी बन गयी है । यही कारण है कि वे अपनी वाणी के प्रभाव में कहीं भी संदिग्ध नहीं हैं—

''मैं जानता हूं, मेरे पास न रेडियो है, न अखबार है और न आज के प्रचार योग्य वैज्ञानिक साधन हैं। ......लेकिन मेरी वाणी में आत्मबल है, आत्मा की तीव्र शक्ति है और मुफ्ते अपने संदेश के प्रति आत्मविश्वास है फिर कोई कारण नहीं, मेरी यह आवाज जनता के कानों से नहीं टकराए।'''

प्रवचन शैली के बारे में अपना अभिमत व्यक्त करते हुए वे कहते हैं----''प्रवचन शैली का जहां तक प्रश्न है, मैं नहीं जानता उसमें कोई विशि-ष्टता है। न मैं दार्शनिक लहजे में बोलता हूं और न मेरी भाषा पर कोई साहित्यिक प्रभाव ही होता है। मैं तो अपनी मानृभाषा (राजस्थानी) अथवा

२. १५ अगस्त १९४७, प्रथम स्वाधीनता दिवस पर प्रदत्त

१. प्रेमचन्द्र, पृ० १९३

राष्ट्रभाषा में अपने मन की बात जनता के सामने रख देता हूं । उससे यदि जनता आक्वष्ट होती है तो यह उसकी गुणग्राहकता है । मैं तो मात्र निमित्त हूं।'''

उनकी प्रवचन शैली का सबसे बड़ा वैशिष्ट्य चित्रात्मकता है। प्रवचन के मध्य जब वे किसी कथा को कहते हैं तो ऐसा लगता है मानो वह घटना सामने घट रही है। स्वरों का उतार-चढ़ाव तथा शरीर के हाव-भाव सभी उस घटना को सचित्र एवं सजीव करने में लग जाते हैं।

उनकी प्रवचन शैली में चमत्कार आने का एक महत्त्वपूर्ण कारण यह भी है कि वे सभा के अनुरूप अपने को ढाल लेते हैं। डाक्टरों की एक विशाल सभा को संबोधित करते हुए वे कहते हैं----

''आज मैं डाक्टरों की सभा में आया हूं तो स्वयं डाक्टर बनकर आया हूं। जो व्यक्ति जहां जाये उसे वहीं का हो जाना चाहिए। आप डाक्टर हैं तो मैं भी एक डाक्टर हूं। आप देह की चिकित्सा करते हैं, तो मैं आत्मा की चिकित्सा करता हूं। आप विभिन्न उपकरणों से रोग का निदान करते हैं तो मैं मनुष्यों के हुदय को टंटोलकर उसकी चिकित्सा करता हूं। आप प्रतिदिन नये-नये प्रयोग करते रहते हैं तो मैं भी अपनी अध्यात्म प्रचार पद्धति में परिवर्तन करता रहता हूं।

आचार्य तुलसी ने अपने प्रवचनों में अनेकात शैली का प्रयोग किया है। अनेक स्थानों पर तो वे जीवन के अनुभवों को भी अनेकात शैली में प्रस्तुत करते हैं। अनेकांत शैली का एक अनुभव निम्न पंक्तियों में देखा जा सकता है—"मैं अर्किचन हूं। गरीब मानें तो सबसे बड़ा गरीब हूं और अमीर माने तो सबसे बड़ा अमीर हूं। गरीब इसलिए हूं क्योंकि पूंजी के नाम पर मेरे पास एक नया पैसा भी नहीं है और अर्मार इसलिए हूं क्योंकि कोई चाह नहीं है।"

उनकी प्रवचन सैली का वैशिष्ट्य है कि वे समय के अनुसार अपनी बात को नया मोड़ दे देते हैं। उनके प्रवचनों की प्रासंगिकता का सबसे बड़ा कारण यही है कि द्रव्य, क्षेत्र, काल और भाव सबको देखते हुए वे अपनी बात कहते हैं। होली के पर्व पर लोगों की धार्मिक चेतना को फलफोरते हुए वे कहते हैं---

''आज होली का पर्व है। लोग विभिन्न रंग घोलते हैं, तो क्या मैं कह दूं कि आज का मानव दुरंगा है। क्योंकि उसके पास दो पिचकारियां हैं। दीखने में कुछ और है और कहने में कुछ और। वह बातों में इतना चिंतनशील लगता है मानो उससे अधिक धार्मिक कोई और है या नहीं। मन्दिर में जब

- १. बहता पानी निरमला, पू० १२०
- २. जैन भारती, २८ अक्टू० १९६४

# गद्य साहित्य : पर्यालोचन और मूल्यांकन

वह पूजन करता हे तब सगता है मानो उसमें दैवत्व का निवास है, किन्तु बाजार में वह यमराज बन जाता है। पाठ पूजा करते समय वह प्रह्लाद को भी मात करता है, पर जब उसे अधिकार की कुर्सी पर देखी तो शायद हिरणांकुश वही है। ......उस मानव को दुरंगा नहीं कहूं तो क्या कह। '''

विद्यार्थियों को सम्बोधित करते हुए उनकी वाणी कितनी हृदयस्पर्शी एवं सामयिक बन पड़ी है—''विद्यार्थियों ! मैं स्वयं विद्यार्थी हूं और जीवन भर विद्यार्थी बने रहना चाहता हूं। ..... विद्यार्थी रहने वाला जीवन भर नया आलोक पाता है, विद्वान् बन जाने के बाद प्राप्ति का मार्ग रुक जाता है। प्रवचन साहित्य : एक समीक्षा

उनके विशाल प्रवचन साहित्य में विषय की गम्भीरता, अनुभवों की ठोसता एवं व्यावहारिक ज्ञान की फांकी स्पष्ट देखी जा सकती है । फिर भी इस साहित्य की समालोचना निम्न बिन्दुओं में को जा सकती है—

जनभोग्य होने के कारण इसमें नया शिल्पन एवं साहित्यिक भाषा के प्रयोग कम हुए हैं पर जीवन की सचाइयों से यह साहित्य पूरी तरह संपुक्त है। उनके इस साहित्य का सबसे बड़ा वैशिष्ट्य यह है कि यह निराशा में आशा की ज्योति प्रज्वलित करता है तथा जन-जन में नैतिकता की अलख जगाता है। वे मानते हैं कि यदि मैं अपने प्रवचन में नैतिकता की बात नहीं कहूंगा तो मेरे प्रवचन की सार्थकता ही क्या है ?

एक ही प्रवचन में पाठक को विषयान्तर की प्रवृत्ति मिल सकती है। अनेक स्थलों पर भावों की पुनरावृत्ति भी हुई है पर जिन मूल्यों की वे चर्चा कर रहे हैं, उन्हें जन-जन में आत्मसात करवाने के लिए ऐसा होना बहुत आवश्यक है। उनकी विशाल प्रवचन सभा में भिन्न-भिन्न रुचि एवं भिन्न वर्गों के लोग उपस्थित रहते हैं। अतः उन सबको मानसिक खुराक मिल सके यह ध्यान रखना प्रवचनकर्त्ता के लिए आवश्यक हो जाता है। इसीलिए अनेक स्थलों पर अवान्तर विषयों का समावेश मूल विचार में आघात करने के स्थान पर उसके अनेक पहलुओं को ही स्पष्ट करता है।

साहित्य का सत्य देश, काल और परिस्थिति के अनुसार बदलता है अतः इस साहित्य में भी कहीं-कहीं परस्पर विरोधी बातें मिलती हें पर यह विरोधाभास उनके जीवन के विभिन्न अनुभवों का जीवन्त रूप है तथा आग्रह मुक्त मानस का परिच।यक है।

सहजता, सरलता, प्रभावोत्पादकता, भावप्रवणता एवं व्यावहारिकता से संशिलष्ट उनका प्रवचन साहित्य युगों-युगों तक विश्व चेतना पर अपनी अमिट छाप छोड़ता रहेगा ।

१. जैन भारती, १८ मार्च १९६१

# भाषा शैलो

सत्य की अभिव्यंजना तथा अन्तर्जगत् को प्रकट करने का एकमात्र साधन भाषा है। यदि इसके बिना भी हम अपने भावों को एक-दूसरे सक पहुंचा सकें तो इसकी कोई आवश्यकता नहीं रहती पर यह हमारे भावों का अनुवाद दूसरों तक पहुंचाती है अतः मनुष्य के हर प्रयत्न के अध्ययन में भाषा का महत्त्वपूर्ण योगदान है। भाषा के बारे में आचार्य तुलसी का अभिमत है ''भाषा के मूल्य से भी अधिक महत्त्व उसमें निबद्ध ज्ञान राशि का है, जो मानवीय विचार धारा में एक अभिनव चेतना और स्फूर्ति प्रदान करती है। भाषा अभिव्यक्ति का साधन है, साध्य नहीं।''

भाषा के बारे में जैनेन्द्रजी का मंतव्य बहुत स्पष्ट एवं मननीय है ''मेरी मान्यता है कि भाषा स्वयं कुछ रहे ही नहीं, केवल भावों की अभि-व्यक्ति के लिए हो । भाव के साथ वह इतनी तद्गत हो कि तनिक भी न कहा जा सके कि भाव उसके आश्रित हैं । अर्थात् भाव उसमें से पाठक को ऐसा सीधा मिले कि बीच में लेने के लिए कहीं भाषा का अस्तित्व रहा है, यह अनुभव न हो ।''' अतः भाषा की सफलता बनाव श्टंगार में नहीं, अपितु भावानूरूप अर्थाभिव्यक्ति में है ।

आ चार्य तुलसी की माषा इस निकष पर खरी उतरती है। वे जनता के लिए बोलते या लिखते हैं अतः हर स्थिति में उनकी भाषा सहज, सरल, व्यापक, हार्दिक, सुबोध एवं सणकत है। भाषा की बोधगम्यता के पीछे उनकी साधना की शक्ति बोलती है— निग्रंन्थ व्यक्तित्व मुखर होता है। उनकी भाषा आत्मा से निकलती है और दूसरों को भी आत्मदर्शन की ताकत देती है। इस बात की पुष्टि हजारीप्रसाद द्विवेदी भी करते हैं— ''गहन साधना के बिना भाषा सहज नहीं हो सकती। यह सहज भाषा व्याकरण और भाषाशास्त्र के अध्ययन से भी प्राप्त नहीं की जा सकती, कोशों में प्रयुक्त शब्दों के अनुपात में इसे नहीं गढ़ा जा सकता।'' कबोर, रहीम, राजिया और आचार्य भिक्षु आदि को यह भाषा मिली और इसी परंपरा में आचार्य तुलसी का नाम भी स्वतः जुड़ जाता है।

उनकी भाषा आकर्षक एवं प्रसाद गुण-सम्पन्न है । इसका कारण है । कि जो उनके भीतर है, वही बाहर आता है । मैथिलीशरण गुप्त इस मत की

१. साहित्य का श्रोय और प्रेय, पृ० १४७

#### गद्य साहित्य : पर्यालोचन ओर मूल्यांकन

पुष्टि यों करते हैं— 'मन यदि उलफनों से भरा है तो भाषा की गति अत्यन्त धीमी, दुर्बोध और चकरीली हो जाती है।' आचार्य तुलसी का मन तनाव और उलफनों से कोसों दूर रहता है अतः उनकी भाषा में विसंगति का प्रसंग ही नहीं आता। साधना की आंच में तपा हुआ उनका मानस कभी कथनी और करणी में द्वैत नहीं डालता।

"जिस दिन मानव को वस्तु की अभिव्यक्ति में विलक्षणता लाने की गति मति जागी, उसी दिन से शैली का विवेचन तथा विचार प्रारम्भ हुआ।"" आचार्य क्षेमचंद्र सुमन की यह अभिव्यक्ति शैली के प्रारंभ की कथा कहती है पर जब से आदमी ने किसी विषय में सोचना या खिखना प्रारंभ किया तभी शैली का प्रादुर्भाव हो गया क्योंकि शब्दों की कलात्मक योजना ही शैली है। "शैली भाषा की अभिव्यंजना शक्ति की परिचायक है।" अंग्रेजी कवि पोप शैली को व्यक्ति के विचारों की पोशाक मानते हैं किन्तु शैली विचारक मरे इससे भी आगे बढ़कर कहते हैं कि शैली लेखक के विचारों की पोशाक नहीं, आपितु जीव है, जिसके अन्दर मांस, हड्डी और खून है।" अंग्रेजी का पिशाक नहीं, आपितु जीव है, जिसके अन्दर मांस, हड्डी और खून है।" शैली भाषा का वह गुण है, जो लाघव से रचयिता के मनोभावों, विचारों अथवा प्रणाली का संवहन करती है।" शैली किसी से उधार मांगी या दी नहीं जाती क्योंकि बह किसी भी साहित्यकार के व्यक्तित्व का अभिन्न अंग होती है। यही कारण है कि किसी भी रचना को पढ़ते ही यह ज्ञान किया जा सकता है कि यह अमुक व्यक्ति की रचना है।

शैली साहित्य की उच्चतम निधि है। पाक्ष्चात्त्य एवं प्राच्य विद्वानों की सैकड़ों परिभाषाएं शैली के बारे में मिलती हैं पर प्रसिद्ध समालोचक बाबू गुलाबराय ने दोनों मतों का समन्वय करके इसे मध्यम मार्ग के रूप में ग्रहण किया है। वे शैली को न नितान्त व्यक्तिपरक मानते हैं झौर न वस्तुपरक ही। उनका मानना है कि शैली में न तो इतना निजीपन हो कि वह सनक की हद तक पहुंच जाए और न इतनी सामान्यता हो कि नीरस और निर्जीव हो जाए। शैली अभिव्यक्ति के उन गुणों को कहते हैं, जिन्हें लेखक या कवि अपने मन के प्रभाव को समान रूप से दूसरों तक पहुंचाने के लिए अपनाता है।

आचार्य हजारीप्रसाद द्विवेदी के अनुसार उपयुक्त शब्दों का चुनाव, स्वर और व्यंजनों की मधुर योजना, वाक्यों का सही विन्यास तथा विचारों

- ३-४. M. Murra, Problems of style, पृ० ७१,१३६
- ४. सिद्धांत और अध्ययन, पृ० १९०

१. साहित्य विवेचन, पृ० ४४

२. आधुनिक गद्य एवं गद्यकार, पृ० १

का विकास शैली के मौलिक तत्व हैं। यही कारण है कि कोई भी साहित्य-कार केवल सुन्दर भावों से युक्त होने पर ही अच्छा साहित्यकार नहीं हो सकता, उसमें प्रतिपादन शैली का सौष्ठव होना भी अनिवार्य है। यदि शैली सुघड़ है तो वक्तव्य वस्तु में सार कम होने पर भी वह ग्रहणीय बन जाती है।

पाश्चात्त्य विद्वानों के अनुसार अच्छी शैली के लिए लेखक के व्यक्तित्व में विचार, ज्ञान, अनुभव तथा तर्क इत्यादि गुणों की अपेक्षा होती है। जो व्यक्तित्व जितना सप्राण, विशाल, संवेदनशील और ग्रहणशील होगा, उसकी शैली उतनी ही विशिष्ट होगी क्योंकि शैली को व्यक्तित्व का प्रतिरूप कहा जाता है (स्टाइल इज द मैन इटसेल्फ)। समर्थ व्यक्तित्व अपनी प्रत्येक रचना में अपने सम्पूर्ण व्यक्तित्व के साथ प्रतिबिम्बित रहता है। लेखक का प्रत्येक वाक्य, प्रत्येक पद, प्रत्येक शब्द उसके नाम का जयघोष करता सुनाई देता है।

यद्यपि शैली व्यक्तित्व से प्रभावित होती है फिर भी कुछ ऐसे तत्त्व हैं, जो उसे विशिष्ट बनाते हैं—

- १. देश और काल की स्थितियां शैली को सबसे ज्यादा प्रभावित करती हैं । अगर तुलसी, सूर, बिहारी या आचार्य भिक्षु इस युग में आते तो उनके कहने या लिखने का तरीका बिलकुल भिन्न होता ।
- २. वक्तव्य विषय को हृदयंगम कराने हेतु विविध रूपकों, कथाओं, दोहों एवं सोरठों का प्रयोग।
- ३. विविध शास्त्रीय तत्त्वों का उचित सामंजस्य ।
- ४. विषय और विचार में तादातम्य।
- ५. **स**त्यस्पर्शी कल्पना ।
- ६. लेखक के मन और आत्मा, बुद्धि और भावना तथा हृदय और मस्तिष्क का सामंजस्य एवं संतुलन ।
- ७. व्यंजना ऐसी हो, जो सूक्ष्म से भी सूक्ष्म स्थिति में ले जाने के लिए पाठक को चुनौती दे, जिसे पढ़े बिना पाठक प्रसंग छोड़ने में असमर्थ हो जाए।
- पठिक को वही अगनन्द हो जो किसी कठिनाई पर विजय पाने वाले को होता है।

आचार्य तुलसी की लेखनशंली की अपनी विशेषताएं हैं। उन्होंने अपने हर मनोगत भावों की अभिव्यक्ति इतने रमणीय, आकर्षक और प्रभा-वोत्पादक ढंग से दी है कि उनकी रचना पढ़ते ही पाठक के भीतर अभिनव हर्ष एवं शक्ति का संचार होने लगता है। शैलीगत नवीनता उनको प्रिय है इसलिए वे अपने भावों को व्यक्त करते हए कहते हैं—''नए रूप, नयी विधा और नए शिल्पन से मेरा व्यामोह है, यह बात तो नहीं है फिर भी नवीनता मुफे प्रिय है क्योंकि मेरा यह अभिमत है कि शैलीगत नव्यता भी विचार संप्रेषण का एक सशक्त माध्यम है। सृजन की अनाहत धारा स्रब्टा और द्रब्टा दोनों को ही भीतर तक इतना भिगो देती है कि लौकिक शब्दों में लोकोत्तर अर्थ की आत्मा निखरने लगती है।''

शैली लेखक के सोचने और देखने का अपना तरीका है अतः प्रत्येक साहित्यकार की शैली के कुछ विशिष्ट गुण होते हैं। आचार्य तुलसी की भाषा-शैली की कुछ निजी विशेषताओं का अंकन निम्न बिन्दुओं में किया जा सकता है—

प्राचीन जीवन-मूल्यों की सीधी-साधी भाषा में प्रस्तुति किसी सोए मानस को फर्कफोर कर नहीं जगा सकती । उन्होंने प्राचीन मूल्यों को आधुनिक भाषा का परिधान पहनाकर उसकी इतनी सरस और नवीन प्रस्तुति दी है कि उसे पढ़कर कोई भी आकृष्ट हुए बिना नहीं रह सकता । पांच महाव्रत के स्वरूप को अनुभूति के साथ जोड़ते हुए वे कहते हैं—''मैं शांति-पूर्ण जीवन जीना चाहता हूं क्या अहिंसा इससे भिन्न है ? मैं यथार्थ जीवन जीना चाहता हूं, क्या सत्य इससे भिन्न है ? मैं प्रामाणिक जीवन जीना चाहता हूं, क्या अस्तेय इससे भिन्न है ? मैं शक्ति-सम्पन्न और वीर्यवान् जीवन जीना चाहता हूं, क्या ब्रह्मचर्य इससे भिन्न है ? मैं संयमी जीवन जीना चाहता हूं क्या अपरिग्रह इससे भिन्न है ? भैं

काव्य की भांति उनके गद्यसाहित्य में भी कहीं-कहीं ऐसी भाषा का प्रयोग हुआ है, जिसमें कलात्मकता एकदम मुखर हो उठी है तथा उसमें आलं-कारिता की छवि भी निखर आयी है। प्रस्तुत वाक्यों में यमक एवं श्लेष का चमत्कार दर्शनीय है—

- १. 'हमने तो टप्पे<sup>\*</sup> को टाल दिया था किन्तु टप्पे वालों की भावना इतनी तीव्र थी कि टप्पा लेना ही पड़ा।'
- २. 'आज इतवार है पर एतबार है क्या ?'\*
- ३. 'यदि जीवन पाक नहीं है तो पाकिस्तान बनाने से क्या होने वाला है ?'

गद्य साहित्य में भी उनका उपमा वैचित्र्य अनुपम है। अनेक नई उपमाओं का प्रयोग उनके साहित्य में मिलता है। निम्न उदाहरण उनके उपमा प्रयोग के सफल नमूने कहे जा सकते हैं—

'बच्चे-बच्चे के मुख पर भूठ और कपट ऐसे हैं मानो वह ग्रीष्म ऋतु
 की लू है। जो कहीं भी जाइए, सब जगह व्याप्त मिलेगी )'<sup>3</sup>

१. एक बूद : एक सागर, पृ० १७०६

- २. राजस्थान में 'टप्पा' चक्कर खाने को कहते हैं।
- ३. जैन भारती, २१ मई ४३ पृ० २७४

 'बीच में भौतिकता का विशालकाय समुद्र पड़ा है अब आपको बुराई रूपी रावण की हत्या कर अशांति युक्त शत्रु सेना को मारकर शांति सीता को लाना है।'

लोकोक्तियों को सामाजिक जीवन का नीतिशास्त्र कहा जा सकता है क्योंकि वे लोकजीवन के समीप होती हैं। मुहावरों एवं लोकोक्तियों के प्रयोग से उनकी भाषा व्यंजक एवं सजीव बन गई है। अनेक अप्रचलित लोकोक्तियों को भी उन्होंने अपने साहित्य में स्थान दिया है। राजस्थानी लोकोक्तियों का तो उन्होंने खुलकर प्रयोग किया है, जिससे उनके साहित्य में अर्थगत चमत्कार का समावेश हो गया है—

१. जहां चाह, वहां राह

- १ जाओ लाख, रहो साख
- २. पेंडो भलो न कोस को, बेटी भली न एक

३. तीजे लोक पतीजे ।

साहित्यिक मुहावरे नहीं अपितु जन-जीवन एवं ग्राम्य जीवन के बोलचाल में आने वाले मुहावरों का प्रयोग उनकी भाषा में अधिक मिलता हैं। क्योंकि उनका लक्ष्य भाषा को अलंकृत करना नहीं अपितु सही तथ्य को जनता के गले उतारना है। भारतीय ही नहीं विदेशी कहावतों का प्रयोग भी उनके साहित्य में यत्र-तत्र हुआ है।

लोकोक्तियों के अतिरिक्त शास्त्रीय उद्धरण एवं महापुरुषों के सूक्ति-वाक्यों के प्रयोग उनकी बहुश्रुतता का दिग्दर्शन कराते हैं—-

१. मरणसमं नत्थि भयं।

२. नो हरिसे, नो कुज्मे।

३. इयाणि णो जमहं पुव्वमकासी पमाएणं ।

४. न हि ज्ञानेन सदृशं पवित्रमिह विद्यते ।

कबीर, राजिया, रहीम, आचार्य भिक्षु आदि के सैकड़ों दोहे तो उनको अपने नाम की भांति मुखस्थ हैं अतः समय-समय पर उनके माध्यम से भी वे जन-चेतना को उद्बोधित करते रहते हैं, जिससे उनकी भाषा में चित्रात्मकता, सरसता एवं सरलता आ गई है।

प्राच्य के साथ साथ पाश्चात्त्य विद्वानों के विचार एवं घटना-प्रसंग भी प्रचुर मात्रा में उनके साहित्य में देखे जा सकते हैं----

लेनिन का अभिमत रहा है कि प्रथम श्रेणी के व्यक्तियों को चुनाव

१. बैसाखियां विश्वास की, पू० ६७

#### गद्य साहित्य : पर्यालोचन और मूल्यांकन

में नहीं जाना चाहिए।

 गांधीजी ने कहा था—'वह दुर्भाग्य का दिन होगा, जिस दिन राष्ट्र में संत नहीं होंगे।'

 नेपोलियन कहा करता था—'मैं जिस मार्ग से आगे बढ़ना चाहता हूं, वहां बीच में पहाड़ आ जाएं तो एक बार हटकर मुभे रास्ता दे देते हैं।'

वे भाषा को गतिशील धारा के रूप में स्वीकार करते हैं। यही कारण है कि उन्होंने अपने साहित्य में अन्य भाषा के शब्दों का भी यथोचित समावेश किया है। हिन्दी में प्रचलित अरबी, उर्दू, फारसी, अंग्रेजी, गुजराती, बंगाली आदि भाषाओं के अनेक शब्दों को उन्होंने अपनी भाषा का अंग बना लिया है जैसे—

मजहब, बरकरार, बेगुनाह, फुरसत, चंगा, जमाना, बुनियाद, तूफान, गुंज।इश, बियावान, टेंशन, टाईम, यंग, करेक्टर, मेन, गुड, प्रोग्रेस, रिजव एकला आदि।

राजस्थानी मातृभाषा होने के कारण हिंदी साहित्य में भी अनेक विशुद्ध राजस्थानी शब्दों का प्रयोग उनके साहित्य में मिलता है—ठिकाना (स्थान) सीयालो (शीतकाल) जाणवाजोग (जाननेयोग्य) टावर आदि ।

कहीं-कहीं प्रसंग वश अंग्रेजी के वाक्यों का प्रयोग भी उनके साहित्य में हुआ है—

''लोग स्टेण्डर्ड ऑफ लिविंग को गौण मानकर स्टेण्डर्ड ऑफ लाइफ को ऊंचा उठाए ।''

संस्कृत कोश एवं व्याकरण के प्रकाण्ड पण्डित होने के कारण हिन्दी में संधियुक्त एवं समस्त पदों का प्रयोग भी बहुलता से उनके साहित्य में मिलता है—हर्षोत्फुल्ल, समाकलन, अभिव्याप्त, चिताप्रधान, फलश्रुति तीर्थेश आभिजात्य, दूरभिसंधि आदि ।

कहा जा सकता है कि उनकी भाषा में तत्सम, तद्भव, देशी एवं विदेशी इन चारों शब्दों का प्रयोग यथायोग्य हुआ है ।

उन्होंने अपनी भाषा में युग्म शब्दों का भी भरपूर प्रयोग किया है। इससे भाषा में बोलचाल की पुट आ गई है—

मार-काट, **अक-बक, लूट-खसौट, नौकर-चाकर**, ठाट-बाठ, कर्ता-धर्ता, साज-बाज, टेढ़ा-मेढ़ा, उथ**ल-पूथल, आ**दि ।

भाब्दों के चालू अर्थ के अतिरिक्त उनमें नया अर्थ खोज लेना उनकी प्रतिभा का अपना वैशिष्ट्य है। भाषागत इस वैशिष्ट्य के हमें अनेक उदाहरण मिल सकते हैं। उदाहरण के लिए यहां एक प्रसंग प्रस्तुत किया जा

१. अण्णुत्रतः गति प्रगति, पृ० १५१ ।

सकता है----

पत्रकारों की एक विशेष गोष्ठी में एक पत्रकार ने आचार्य तुलसी के समक्ष जिज्ञासा प्रस्तुत करते हुए कहा — 'आचार्यजी ! आपने समाज के हर वर्ग के उत्थान की बात कही है। आप कायस्थों के लिए भी कुछ कर रहे हैं क्या ?'

हिन्दी में प्रायः क्रिया वाक्यान्त में लगती है पर भाषा में प्रभावकता लाने के लिए उनके साहित्य में अनेक स्थलों पर इस क्रम में व्यत्यय भी मिलता है—

''कैसे हो सकती है वहां अहिंसा जहां व्यक्ति प्राणों के व्यामोह से अपनी जान बचाए फिरता है ?''

आचार्य तुलसी शब्द को केवल उसके प्रचलित अर्थ में ही ग्रहण नहीं करते । प्रसंगानुसार कुछ परिवर्तन के साथ उसे नवीन संदर्भ भी प्रदान कर देते हैं । इस संदर्भ में निम्न वार्तालाप द्रष्टव्य है—

एक बार एक राष्ट्रनेता ने निवेदन किया—'आचार्यजी ! यदि आपको अणुव्रत का कार्य आगे बढ़ाना है तो प्लेन खोल दीजिए । आचार्यश्री ने स्मित हास्य बिखेरते हुए कहा—'आप प्लेन की वात करते हैं, हमारे प्लान (योजना) को तो देखो ।' इस घटना से उनकी प्रत्युत्पन्न मेधा ही नहीं, शब्दों की गहरी पकड़ की शक्ति भी पहचानी जा सकती है ।

इसी प्रकार प्रसंगानुसार एक शब्द के समकक्ष या प्रतिपक्ष में दूसरे सानुप्रासिक शब्द को प्रस्तुत करके प्रेरणा देने की कला में तो उनका कोई दूसरा विकल्प नहीं खोजा जा सकता। वे कहते हैं—-

० प्रशस्ति नहीं, प्रस्तुति करो, व्यथा नहीं, व्यवस्था करो, चिंता नहीं चिंतन करो ।

मुफ्ते दीनता, हीनता नहीं, नवीनता पसंद है।

लाडनूं विदाई समारोह में विश्वविद्यालय के सदस्यों को प्रेरणा देते हुए वे कहते हैं—''जीवन में संतुलन रहना चाहिए । न अहं न हीनता, न आवेश न दीनता, न आलस्य और न अतिक्रमण ।''

सूक्तियों में जीवन के अनुभवों का सार इस भांति अभिव्यक्त होता है कि मानव का सुषुप्त मन जग जाए और वह उसे चेतावनी के रूप में ग्रहण कर सके । उनके साहित्य में गागर में सागर भरने वाले हजारों सूक्त्यात्मक वाक्य हैं, जिनसे उनकी भाषा चुम्बकीय एवं चामत्कारिक बन गयी है----

- अनूशासन का अस्वीकार जीवन की पहली हार है।
- हम सहन करें, हमारा जीवन एक लयात्मक संगीत बन जाएगा ।
- स्वतंत्रता का अर्थ होता है---अपने अनुशासन ढारा संचालित जीवन यात्रा ।
- अविश्वास की चिनगारी सुलगते ही सत्ता से गरिमा के साथ हट जाना लोकतंत्र का आदर्श है।
- वह हर प्राणी शस्त्र है, जो दूसरे के अस्तित्व पर प्रहार करता है।
- साम्प्रदायिक उन्माद इंसान को भी शैतान बना देता है ।
- जो व्यक्ति कांटों की चुभन से घबराकर पीछे हट जाता है, वह फूलों की सौरभ नहीं पा सकता।

भाषा में प्रवाह लाने के लिए या कथ्य पर जोर देने के लिए वे कभी-कभी शब्दों की पुनरावृत्ति भी कर देते हैं। युवापीढ़ो को रूपक के माध्यम से प्रेरणा देते हए वे कहते हैं----

 ''तुम्हारा हर चिन्तन, तुम्हारी हर प्रवृत्ति, तुम्हारी हर प्रतिभा, तुम्हारी योग्यता, तुम्हारी शक्ति, सामर्थ्य और तुम्हारी हर सांस इस भुवन को सींचने के लिए, सुरक्षा के लिए सम्पूर्ण रूप से सुरक्षित रहे।''<sup>9</sup>

॰ 'युद्ध बरबादी है, अशांति है, अस्थिरता है और जानमाल की भारी तबाही है।'<sup>2</sup> इस वाक्य को यदि यों कहा जाता कि युद्ध बरबादी, अशांति, अस्थिरता और जानमाल की तबाही है तो वाक्य प्रभावक नहीं बनता।'

उन्होंने लगभग छोटे-छोटे बोधगम्य वाक्यों का प्रयोग किया है। कहीं-कहीं काफी लम्बे वाक्य भी प्रयुक्त हैं पर श्टखलाबद्धता के कारण उनमें कहीं भी शैथिल्य नहीं आया है। उनके साहित्य में भाषा की दिरूपता के दा कारण हैं---

१. अनेक सम्पादकों का होना ।

२. लेखन और वक्तव्य की भाषा में बहुत बड़ा अन्तर होता है आचार्यश्री इन दोनों भूमिकाओं से गुजरे हैं इसलिए कही-बहीं इनमें सम्मिश्रण भी हो गया है।

छायावादी एवं रहस्यवादी शैली प्रायः काव्य में चमत्कार उत्पन्न करने हेतु अपनायी जाती है। पर आचार्य तुलसी ने गद्य साहित्य में भी इस गैली का प्रयोग किया है। संसद को मानवाकार रूप में प्रस्तुत कर उसकी पीड़ा को उसी के मुख से कहलवाने में वे कितने सिद्धहस्त बन पड़े हैं----

१. अतीत का विसर्जन : अनागत का स्वागत, पृ० ५२-५३

२. अणुव्रतः गति प्रगति, पृ०१५१

"संसद जनता के द्वार पर दस्तक देकर पुकार रही है— प्रजाजनों । आपने अच्छे-अच्छे लोगों का चयन कर मेरे पास भेजा। पर न जाने क्यों ये सब मेरी इज्जत लेने पर उतारू हो रहे हैं। इस समय मैं घोर संकट में हूं। मुभे बचाओ । मेरी रक्षा करो । " तीन प्रकार के व्यक्तियों को मुभरेसे दूर रखो । एक वे व्यक्ति जो केवल विरोध के लिए विरोध करते हैं। दूसरे वे जो गलत तरीकों से वोट पाकर सत्ता के गलियारे तक पहुंचते हैं और तीसरे वे व्यक्ति, जो असंयमी हैं। ऐसे लोग न तो अपनी वाणी पर संयम रख सकते हैं और न अपने व्यवहार में सन्तुलन रख पाते हैं। इन लोगों का असंयत आचरण देखकर मेरा सिर शर्म से नीचा हो जाता है । इसलिए आप दया करो और ऐसे लोगों को मुभ तक पहुंचने से रोको ।''

आचार्य तुलसी की शैली का यह वैशिष्ट्य है कि वे किसी भी विषय का स्पष्टीकरण प्रायः स्वयं ही गम्भीर प्रश्न उठाकर करते हैं। श्रोता या पाठक को ऐसा लगता है मानो वे भी उसमें भाग ले रहे हों। तत्पश्चात् समाधान की जोर विषय को मोड़ते हैं, इससे विषय प्रतिपादन के साथ पाठक का तादात्म्य हो जाता है। तर्कपूर्ण एवं वैज्ञानिक शैली में की गयी उनकी इक्कीसवीं सदी की चर्चा कितनी हृदयस्पर्शी बन गयी है---

"कैसा होगा इक्कीसवीं सदी का जीवन ? यह एक प्रश्न है। इसके गर्भ में कुछ नई सम्भावनाएं अंगड़ाई ले रही हैं तो कुछ आशंकाएं भी सिर उठा रही हैं। एक ओर सुविधाभोगी संस्कृति को पांव जमाने के लिए नई जमीन उपलब्ध करवाई जा रही है तो दूसरी ओर पुरुषार्थजीवी संस्कृति को दफनाने के लिए नई कब्रगाह की व्यवस्था सोची जा रही है। कुछ नया करने ओर पाने की मीठी गुदगुदी के साथ कुछ न करने का दंश भी इसी सदी को भोगना होगा। "" इसमें इतनी बारीकी से सत्य अभिव्यक्त हुआ है कि विषय वस्तू का आरपार संक्षेप में एक साथ प्रकाशित हो उठा है।

कहीं-कहीं उनके प्रश्न समाज की विसंगति पर तीखा व्यंग्य भी करते हैं । ये व्यंग्यात्मक प्रश्न किसी भी व्यक्ति के हृदय को तरंगित एवं फ्रंकुत करने में समर्थ हैं । सतीप्रथा पर व्यंग्य करती उनकी निम्न उक्ति विचारणीय है—

''दाम्पत्य सम्बन्ध तो ढिष्ठ है। स्त्री के लिए पतित्रता होना और पति के साथ जलना गौरव की बात है तो पुरुष के लिए पत्नीव्रत का आदर्श कहां चला जाता है? उसके मन में पत्नी के साथ जलने की भावना क्यों नहीं जागती ? पति की मृत्यु के बाद स्त्री विधवा होती है तो क्या पत्नी की मृत्यु के बाद पुरुष विध्रुर नहीं होता ? स्त्री के लिए पति परमेश्वर है तो पुरुष

- १. कुहासे में उगता सूरज, पृ० ७६-७७
- २. एक बूंद : एक सागर, पू० १७३६

के लिए पत्नी को परमेश्वर मानने में कौन-सी बाधा है ? ""

आज के मनुष्य की जीवन-शैली पर व्यंग्य करते ये प्रश्न किसी भी सचेतन प्राणी को भक्रभोरने में समर्थ हैं —

"आज मनुष्य की जीवन-शैली कैसी है? वह उसे किछर ले जा रही है? वह किसी के लिए नीड़ बुनता है या बुने हुए नीड़ों को उजाड़ता है? वह किसी को जीवन देता है या जीने वाले की सांसों को छीनता है? वह किसी को जोड़ता है या पीढ़ियों से जुड़े हुए रिश्तों में दरार डालता है? वह किसी के आंसू पोंछता है या बिना ही उद्देश्य चिकोटी काटकर रुलाता है? वह किसी के आंसू पोंछता है या बिना ही उद्देश्य चिकोटी काटकर रुलाता है? वह किसी के आंसू पोंछता है या बिना ही उद्देश्य चिकोटी काटकर रुलाता है? वह किसी के आंसू पोंछता है या बिना ही उद्देश्य चिकोटी काटकर रुलाता है? वह जीवन को संवारने के लिए धर्म की शरण में जाता है या उसकी बैसाखियों के सहारे लड़ाई के मैदान में उतरता है? वह किसी की बात सुनता है या अपनी ही बात मनवाने का आग्रह करता है? इन सवालों के चौराहों पर फैलते जा रहे गुमनाम अंधेरों को रास्ता कौन दिखाएगा ? समाधान की ज्योति कौन जलाएगा ?\*

जहां उन्हें किसी बात पर जोर डालना होता है तब भी वे इसी शैली को अपनाते हैं क्योंकि निषेध के साथ जुड़े उनके प्रश्नों में भी एक बुनियादी सन्देश ध्वनित होता है। उदाहरण के लिए देश के समक्ष प्रस्तुत किए गये निम्न प्रश्नों को देखा जा सकता है—

''यदि इस देश के लोग गरीब हैं तो वे श्रम से विमुख नयों हो रहे हैं? यदि देश की जनता को भर पेट रोटी भी नहीं मिलती तो करोड़ों रुपये प्रसाधन-सामग्री में क्यों बहाए जाते हैं? देश में सूखे की इतनी समस्या है तो विलासिता का प्रदर्शन किस बुनियाद पर किया जा रहा है? यदि भारतीय लोगों में कर्त्तव्यनिष्ठा है तो राष्ट्रीय, सामाजिक एवं पारिवारिक दायित्वों से आंखमिचौनी क्यों हो रही है? यदि उन्में ईमानदारी है तो ऊपर से नीचे तक भ्रष्टाचार क्यों छा रहा है? यदि उन्हें स्वच्छता का आकर्षण है तो गन्दगी क्यों फैल रही है?''

कभी-कभी प्रश्न उपस्थित करके ही वे अपने वक्तव्य को पाठक तक संप्रेषित करना चाहते हैं। उनके ये प्रश्न इतने मामिक, वेधक और सटीक होते हैं कि पाठक के मन में हलचल उत्पन्न किए बिना नहीं रहते। युवापीढ़ी के समक्ष प्रस्तुत किए गए प्रश्नचिह्नों की कुछ पंक्तियां मननीय हैं---

''क्या हमारी प्रबुद्ध युवापीढ़ी शून्य को भरने की स्थिति में है ? क्या वह किसी बड़े दायित्व को ओढ़ने के लिए तैयार है ? क्या वह परिवार से भी पहला स्थान समाज को देने की मानसिकता बना सकती है ? ''

- १. कुहासे में उगता सूरज, पृ० ६२
- २. चुनाव के संदर्भ में प्रदत्त एक विशेष संदेश :

भाषा-शैली का यह वैशिष्ट्य आचार्य हजारीप्रसाद द्विवेदी के बाद आचार्य तुलसी के साहित्य में ही प्रचुर मात्रा में देखा जा सकता है। इस शैली में व्यक्त तथ्य को पाठक पढ़ता ही नहीं, अपितु मन-ही-मन उसका उत्तर भी सोचता है। प्रश्नों के माध्यम से मानव-मन के अन्तर्द्वन्दों को प्रस्तुत करने से पाठक आरेर लेखक के बीच संवाद-शैली जैसी जीवन्तता बनी रहती है। पाठक केवल मूक ही नहीं बना रहता।

निषेध में विधेय को व्यक्त करने की उनकी अपनी शैलीगत विशेषता है----

''मैं नहीं मानता कि संयम और समर्पण दो वस्तु हैं।''

आचार्य तुलसी धर्माचार्य होते हुए भी एक महान् तार्किक हैं। वे अपनी बात को सहेतुक प्रस्तुत करते हैं। अतः उनकी भाषा में प्रायः कारण एवं कार्य की लम्बी श्वंखला रहती है। उदाहरण के लिए भगवान् महावीर के व्यक्तित्व को प्रस्तुति देने वाली निम्न पंक्तियों को देखा जा सकता है----

''वे यथार्थवादी थे, इसलिए अति कल्पना की चौखट में उनकी आस्था फिट नहीं बैठती थी। वे अनेकांतवादी थे, इसलिए किसी भी तत्त्व के प्रति उनके मन में कोई पूर्वाग्रह नहीं था। वे सत्य के साक्षात् द्रष्टा थे, इसलिए उनकी अवधारणाओं का आधार आनुमानिक नहीं था। वे भरे हुए अमृतघट थे, इसलिए किसी उपयुक्त पात्र की प्रतीक्षा करते रहते थे।''<sup>9</sup>

उनके साहित्य में केवल कारण एवं कार्य की ही चर्चा नहीं रहती, परिणाम का स्पष्टीकरण भी रहता है। उनका शैलीगत चातुर्य निम्न पंक्तियों में देखा जा सकता है, जहां कारण, कार्य एवं परिणाम---तीनों को एक ही वाक्य में समेट दिया गया है----

''आर्थिक क्रांति हुई, अर्थ-व्यवस्था बदली पर अर्थ के प्रति व्यामोह कम नहीं हुआ। सैनिक क्रांति हुई, शासन बदला पर जनता सुखो नहीं हुई। सामाजिक क्रांति हुई, समाज को बदलने का प्रयत्न हुआ, जातीय बहिष्कार जैसी घटनाएं भी घटीं पर स्वस्थ समाज की संरचना नहीं हुई।''<sup>2</sup>

किसी भी तथ्य के निरूपण में वे ऐकान्तिक हेतु प्रस्तुत नहीं करते । यद्यपि सुख की धारणा के बारे में पाश्चात्य एवं प्राच्य अनेक चिंतकों ने पर्याप्त चिंतन किया है, पर इस बिन्दु पर आचार्य तुलसी का चिंतन संतुलित होने की प्रतीति देता है—

''सुख का हेतु अभाव भी नहीं है और अतिभाव भी नहीं है, क्योंकि अतिभाव में विलासिता का उन्माद बढ़ता है, जिसके पीछे संरक्षण का रौद्र भाव रहता है तथा अभाव में अन्य अपराध बढ़ते हैं क्योंकि उसके पीछे प्राप्ति

२. नैतिक संजीवन, पू० १०

१. बीती ताहि विसारि दे, पृ० ४९

#### गद्य साहित्य : पर्यालोचन और मूल्यांकन

की आत्तेंवेदना है। अतः सुख का हेतु स्वभाव है। इसी प्रसंग में धर्म के संदर्भ में उनकी निम्न पंक्तियां भी पठनीय हैं---

"किसी ने धर्म को अमृत बताया और किसी ने अफीम की गोली। ये दो विरोधी तथ्य हैं। पर इन दोनों ही तथ्यों में सत्यांश हो सकता है। प्रेम और मैत्री की बुनियाद पर खड़ा हुआ। धर्म अमृत है तो साम्प्रदायिक उन्माद से ग्रस्त धर्म अफीम का काम करने लग जाता है।"

इसी शैली में उनका निम्न वक्तव्य भी उद्धरणीय है---

''मेरा अभिमत है कि बाहर भी देखो और भीतर भी। अन्तर्जगत् से उपेक्षित रहना अपने विकास को नकारना है। बाह्य जगत् के प्रति उपेक्षा करना, जो कुछ हम जी रहे हैं, उसे अस्वीकार करना है। जितनी अपेक्षा है, उतना बाहर देखो। जितनी अपेक्षा है, उतना आत्मदर्शन करो।''

प्रवचनकार होने के कारण दे प्रसंगवण एक साथ जुड़ी हुई अनेक बातों को धाराप्रवाह कह देते हैं । इस कारण कहीं-कहीं उनकी भाषा और गैली बहुत दुरूह हो गयी है । इस परिप्रेक्ष्य में निम्न उद्धरण द्रष्टव्य है—

''जब तक व्यक्ति व्यक्ति रहता है, तब तक उसके सामने महत्त्वाकांक्षा, महत्त्वाकांक्षा की पूर्ति के लिए परिग्रह या संग्रह, परिग्रह या संग्रह के लिए शोषण या अपहरण, शोषण के लिए बौद्धिक या कायिक शक्ति का विकास, बौद्धिक और दैहिक शक्ति-संग्रह के लिए विद्या की दुरभिसंधि, स्पर्धा आदि-आदि समस्याएं नहीं होतीं।''

उनके अनुभूतिप्रधान एवं व्यक्तिप्रधान निबंधों में प्रथम पुरुष का प्रयोग हुआ है। 'मैं' सर्वनाम का प्रयोग करके उन्होंने अपनी अनुभूतियों एवं अभिमतों को उपन्यस्त किया है। जैसे----'ऐसे मिला मुभे अहिंसा का प्रणिक्षण', 'मेरी यात्रा' आदि। अनुभूत घटनाएं या संवेदनाएं उन्होंने आत्माभिव्यंजन के प्रयोजन से नहीं, बल्कि पाठक के साथ तादात्म्य स्थापित करने के लिए लिखी हैं। व्यक्तिवादी शैली में निबद्ध निम्न वाक्य तनावग्रस्त एवं गमगीन व्यक्तियों को अभिनव प्रेरणा देने वाला है----

"मैं कल जितनाखुश था, उतना ही आज हूं। मेरे लिए सभी दिन उत्सव के हैं, सभी दिन स्वतंत्रता के हैं।"

• मेरा स्वागत ही स्वागत होता तो शायद अहंभाव बढ़ जाता। मुफो पग-पग पर विरोध ही विरोध फोलना पड़ता तो हीनता का भाव भर जाता। मैं इन दोनों स्थितियों के बीच रहा। न अहं, न हीनता। इसलिए मैं बहुत बार अपने विरोधियों को बधाई देता हूं।'' हिन्दी साहित्य में इस शैली का दर्शन रामचन्द्र शुक्ल के निबंधों में मिलता है।

१. विज्ञप्ति संख्या ५०७

किसी भी साहित्यकार के सामर्थ्य की परीक्षा इससे होती है कि वह अपने अनुभव को सही भाषा में व्यक्त कर पाया या नहीं। आचार्य तुलसी की सृजनात्मक क्षमता इतनी जागृत है कि अनुभूति और अभिव्यक्ति में अन्त-राल नहीं है। भाषा पर उनका इतना अधिकार है कि अपने हर भाव को वे सही रूप में अभिव्यक्त करने में सक्षम हैं। यही कारण है कि लेखन में ही नहीं, वक्तूत्व में भी उन्होंने अक्षरमैत्री का विशेष ध्यान रखा है।

वैसे तो आचार्य तुलसी बहुत सीधी-साधी भाषा में अपनी बात पाठक तक संप्रेषित कर देते हैं, पर जहां उन्हें सामाजिक, राजनैतिक एवं घार्मिक कुरीतियों पर प्रहार करना होता है, वहां वे व्यंग्यात्मक भाषा का प्रयोग करते हैं, जिससे उनका कथ्य तीखा और प्रभावी होकर लोगों को कुछ सोचने, भीतर भांकने एवं बदलने को मजबूर कर देता है। धार्मिकों की रूढ़ एवं परिणामशून्य उपासना पद्धति पर किए गये व्यंग्य-बाणों की बौछार की एक छटा दर्शनीय है—

'सत्तर वर्ष तक धर्म किया, माला फेरते-फेरते अंगुलियां धिस गईं पर मन का मैल नहीं उतरा। चढ़ते-चढ़ते मंदिर की सीढ़ियां धिस गईं पर जीवन नहीं बदला। संतों के पास जाते-जाते पांव घिस गए पर व्यवहार में बदलाव नहीं आया। क्या लाभ हुआ धार्मिकों को ऐसे धर्म से ?'

दान देकर अपने अहं का पोषण करने वाले लोगों के शोषण को शोषित वर्ग के मुख से कितनी मार्मिक एवं व्यंग्यात्मक शैली में कहलवाया है----

''हमारा शोषण झौर उनका झहं पोषण, इसमें पुण्य कैसा ? वे दानी बनें और हम दीन, यह क्यों ? वे हमारा रक्त चूसें और हमें ही एक कण डालकर पुण्य कमाएं, यह कैसी विडम्बना° ।

धर्म के क्षेत्र में होने वाले भ्रष्टाचार पर किया गया व्यंग्य सोच की खिड़की को खोलने वाला है—

॰ 'ब्लैंक के प्लेग ने भगवान के घर को भी नहीं छोड़ा। घूस देने पर उनके दरवाजे भी रात को खुल जाते हैं।'

राजनीति स्वच्छ या अस्वच्छ नहीं होती । पर भ्रष्ट एवं सत्तालोलुप राजनेता उसकी उजली छवि को धूमिल बना देते हैं । राजनीति की अर्थवत्ता पर की गयी उनकी टिप्पणी व्यंग्यमयी प्रखर शैली का एक निदर्शन है—

''जनता को सादगी अभेर शिष्टाचार का पाठ पढ़ाने वाले नेता जब तक स्वयं अपने जीवन में सादगी नहीं लायेंगे, फिजूलखर्ची से नहीं बचेंगे तो वे जनता का पथदर्शन कैसे कर सकेंगे ?''

आचार्य तुलसी का जीवन अनेक विरोधी युगलों का समाहार है। वे

१. आचार्यं तुलसी के अमर संदेश, पृ० ३६

सूर्यसम प्रखर तेजस्वी हैं तो चांद की मांति सौम्य भी हैं। सागर के समान गंभीर हैं तो आकाश की ऊंचाई भी उनमें समाविष्ट है। चट्टान की भांति अडिंग, अचल हैं तो रबड़ के समान लचीले भी हैं। वज्जवत् कठोर हैं तो फूल से अधिक कोमल भी हैं। इसी भावना का प्रतिनिधित्व करने वाला संस्कृत साहित्य में एक मार्मिक श्लोक मिलता है—

वज्रादपि कठोराणि, मृदूनि कुसुमादपि ।

लोकोत्तराणां चेतांसि, को नु विज्ञातुमर्हति ॥

उनके व्यक्तित्व की यह विशेषता साहित्य की शैली में भी प्रतिबिम्बित हुई है। दो विरोधों का समायोजन साहित्य का बहुत बड़ा वैशिष्ट्य है। उन्होंने प्रकृतिकृत एवं पुरुषकृत विरोध का सम्मजस्य कलात्मक ढंग से प्रस्तुत किया है। महावीर के विरोधी व्यक्तित्व की अभिव्यक्ति का निम्न उदाहरण दर्शनीय है—

''वे जीवन भर मुक्त हाथों से ज्ञानामृत बांटते रहे, पर एक बूंद भी खाली नहीं हुए ।'''

धर्म **अो**र विज्ञान के विरोधी स्वरूप में सामंजस्य करते हुए उनका कहना है—

''धर्म और विज्ञान का ऐक्य नहीं है तो उनमें विरोध भी नहीं है। पदार्थ-विश्लेषण और नई-नई वस्तुओं को प्रस्तुत करने की दिशा में विज्ञान आगे बढ़ता है तो आंतरिक विश्लेषण की दिशा में धर्म की साधना चलती है।''<sup>2</sup>

जहां वे एक उपदेष्टा की भूमिका पर अपनी बात कहते हैं, वहां उनकी भाषा बहुत सीधी-सपाट एवं अभिधा शैली में होती है। उनका उपदेश भी पाठक को उबाता नहीं, वरन्मानस पर एक विशेष प्रभाव डालकर जीने का विज्ञान सिखाता है। उपदेशात्मक ध्वनि के वाक्यों की कुछ कड़ियां इस प्रकार हैं----

० 'युवापीढ़ी का यह दायित्व है कि वह संघर्ष को आमंत्रित करे, मूल्यांकन का पैमाना बदले, अहं को तोड़े, जोखिम का स्वागत करे, स्वार्थ और व्यामोह से ऊपर उठे तथा इस सदी के माथे पर कलंक का जो टीका लगा है, उसे अगली सदी में संक्रांत न होने दे।'

० 'मैं देश के पत्रकारों को आह्वान करना चाहता हूं कि वे जन-जीवन को नयी प्रेरणाओं से ओत-प्रोत कर, लूट-खसोट, मार-काट आदि संवादों को महत्त्व न देकर निर्माण को महत्त्व दें। जातीय, सांप्रदायिक आदि संकीर्ण विचारों को उपेक्षित कर व्यापक विचारों का प्रचार करें।'

- १. बीती ताहि विसारि दे, पू० ४९
- २. एक बूंद : एक सागर, पृ० ७४१

एक बात की सिद्धि में उसके समकक्ष अनेक उदाहरणों को प्रस्तुत कर देना उनकी अपनी शैलीगत विशेषता है, जिससे कथ्य अधिक स्पष्ट एवं सुबोध हो जाता है। सत्य का यात्री कभी लकीर का फकीर नहीं होता, इस बात को स्पष्ट करने के लिए उन्होंने अनेक उदाहरण साहित्यिक भाषा में प्रस्तुत किए हैं---

''प्रकाश की यात्रा करने वाला कोई भी मनुष्य अपनी मुट्ठी में सूरज का बिम्ब लेकर जन्म नहीं लेता। अमृत की आकांक्षा रखने वाला कोई भी आदमी अगम्य लोकों में घर बसाकर नहीं रहता। ऊर्जा के अक्षय स्रोतों की खोज करने वाला व्यक्ति विरासत में प्राप्त टेक्नालॉजी को ही आधार मानकर नहीं चलता। इसी प्रकार सत्य की यात्रा करने वाला साधक पुरानी लक्तीरों पर चलकर ही आत्मतोष नहीं पाता।''

किसी विशिष्ट शब्द की व्याख्या भी वे अनेक रूपों में करते हैं, जिससे पाठक को वह हृदयंगम हो जाए। उस स्थिति में शब्द या वाक्यांश की पुनरुक्ति अरखरती नहीं, अपितु एक विशेष चमत्कार अपैर प्रभाव को उत्पन्न करती है। इसे भी एक प्रकार से समानान्तरता का उदाहरण कहा जा सकता है----

अणुव्रती, अकाल मौत, महावीर की स्मृति तथा युवा श्रादि शब्दों को स्पष्ट करने वाली पंक्तियां द्रष्टव्य हैं—

> अणुव्रती बनने का अर्थ है---अहिंसक होना, शोषण न करना । अणुब्रती बनने का अर्थ है---नए सामाजिक मूल्यों की प्रस्थापना करना । अणुव्रती बनने का अर्थ है--- अणु से पूर्ण की ओर गति करना। अणुव्रती बनने का अर्थ है---मनुष्य बनना। अकाल मौत का अर्थ है---मैत्री भाव में कमी। अकाल मौत का अर्थ है----स्वास्थ्य में कमी। महावीर की स्मृति का अर्थ है--पराक्रमी होना। महावीर की स्मृति का अर्थ है—विषमता के विषवृक्षों को जड़ से उखाड़ फेंकना । महावीर की स्मृति का अर्थ है- सत्यंशोध के लिए विनम्र और उदार दृष्टिकोण अपनाना । महावीर की स्मृति का अर्थ है- संयम की शक्ति का स्फोट करना युवा वह होता है, जो तनावमुक्त होकर जीना जानता है। युवा वह होता है, जो प्रतिस्रोत में चलना जानता है।

युवा वह होता है, जो वर्तमान में जीना जानता है। युवा वह होता है, जो परिस्थितियों में जीना जानता है। युवा वह होता है, जो पुरुषार्थ का प्रयोग करना जानता है। युवा वह होता है, जो आत्मविश्वास को बढ़ाना जानता है। युवा वह होता है, जो अनुशासित होकर रहना जानता है।

लोकप्रसिद्ध धारणा का निषेध वे उस धारणा को प्रस्तुत करके करते हैं। उनके इस शैलीगत वंशिष्ट्य के कारण वक्तव्य तो प्रभावी बनता ही है, पाठक की भ्रान्त धारणा का निराकरण भी हो जाता है तथा कथ्य के साथ वह सीधा सम्बन्ध भी स्थापित कर पाता है।

शैली के इस वैशिष्ट्य के बारे में 'व्यावहारिक शैली विज्ञान' में भोलानाथ तिवारी कहते हैं कि एक बात का निषेध कर दूसरी बात कहना शैली को आकर्षक बनाता है। इसमें बड़े सहज रूप से दूसरी बात रेखांकित हो उठती है। हिंदी में कुछ ही लेखक इस शैली का प्रयोग करते हैं, जिनमें प्रेमचंद और हजारीप्रसाद द्विवेदी मुख्य हैं। प्रेमचंद 'मानसरोवर' में कहते हैं—''खाने और सोने का नाम जीवन नहीं है। जीवन नाम है सदैव आगे बढ़ते रहने की लालसा का।''

साधु-संस्था के बारे में लोगों की अनेक धारणाओं का निराकरण करके नई अवधारणा को प्रस्तुत करने वाली उनकी निम्न पंक्तियां पठनीय हैं—''साधु भिखमंगे नहीं, भिक्षु हैं। बोफ नहीं, बल्कि संसार का बोफ उतारने वाले हैं। अभिशाप नहीं, बल्कि जगत् के लिए वरदानस्वरूप हैं। वे कल्लंक नहीं, बल्कि जगत् के श्रुंगार हैं।<sup>3</sup>

इसी प्रकार शब्द के अर्थ का स्पष्टीकरण भी कभी-कभी वे इसी शैली में करते हैं----

- विनय का अर्थ दीनता, हीनता या दब्बूपन नहीं, वह तो आत्म-विकास का मार्ग है।
- अपरिग्रह का अर्थं यह नहीं कि भूखे मरो, उत्पादन या ऋय-विऋय मत करो । इसका वास्तविक अर्थ है कि दूसरों के अधिकार छीनकर, प्रामाणिकता और विश्वासपात्रता को गंवाकर, एक शब्द में, अन्याय द्वारा संग्रह मत करो ।
- समर्पण का अर्थ किसी दूसरे के हाथ में अपना भाग्य सौंप देना नहीं, अपितु समर्पित होने का अर्थ है—सत्य को पाने की दिशा में प्रस्थान करना।

१. बीती ताहि विसारि दे, पृ० ५४

२. अणुव्रती संघ का चतुर्थ वार्षिक अधिवेशन, पृ० १२

धर्मनेता होने के कारण वे कर्तव्य की एक लम्बी भ्रुखला व्यक्ति या वर्गविशेष के सम्मुख रख देते हैं, जिससे कम-से-कम एक विकल्प तो व्यक्ति अपने अनुकूल खोज कर उसके अनुरूप स्वयं को ढाल सके। यह शैलीगत वैशिष्ट्य उन्हें अन्य साहित्यकारों से विलक्षण बना देता है। युगों से प्रताड़ित अवहेलित नारी जाति के सामने करणीय कार्यों की सूची प्रस्तुत करते हुए वे कहते हैं---

ें ''महिलाएं अपनी क्षमताओं का बोध करें, स्वाभिमान को जागृत करें, युगीन समस्याओं को समर्भें, समस्याओं को समाज के सामने रखें, उन्हें दूर करने के लिए सामूहिक आवाज उठाएं और आगे बढ़ने के लिए स्वयं अपना रास्ता बनाएं।''

'स्त्री को अपने व्यक्तित्व को उजागर करने के लिए चारित्रिक सौंदर्य को निखारना होगा, आत्मविश्वास को बढ़ाना होगा, आत्मनिभंरता की आवश्यकता का अनुभव करना होगा, चिंतन एवं अभिव्यक्ति को नया परिवेश देना होगा, स्वाभिमान को जगाना होगा, निरभिमानता का विकास करना होगा, अनासक्ति का अभ्यास करके संग्रहवृत्ति को नियंत्रित करना होगा, युगीन समस्याओं को समफता होगा, प्रदर्शनप्रियता से ऊपर उठकर आत्माभिमुख बनना होगा, अनाग्रही वृत्ति को विकसित करना होगा तथा सहिष्णुता, मृदुता एवं विनम्रता को आत्मसात् करना होगा।''

यद्यपि समानान्तरता का प्रयोग काव्य में अधिक मिलता है, पर हिंदी साहित्य में रामचंद्र शुक्ल, प्रेमचंद एवं हजारीप्रसाद दिवेदी ने गद्य साहित्य में भी इसका प्रचुर प्रयोग किया है। इसी कम में आचार्य तुलसी की भाषा में भी प्रचुर मात्रा में लयात्मकता एवं समानान्तरता प्रवाहित होती दृग्गोचर होती है।

े समानान्तरता का आशय है कि समान ध्वनि, समान शब्द, समान पद एवं समान उपवाक्यों की पुनरुक्ति । जैसे बेकन अपने निबंधों में तीन शब्द, तीन पदबंध तथा तीन वाक्य समानान्तर रखते थे---

कुछ पुस्तके चखनेकी होती हैं, कुछ निगलनेकी होती हैं और कुछ चबाकर खाने और पचानेकी।

रूपीय समानान्तरता के प्रयोग आचार्यश्री के साहित्य में अधिक मिलते हैं----

० कुछ लोग निराशा की खोह में सोये रहते हैं। वे अतीत में जाते हैं, भविष्य में उड़ान भरते हैं। जो नहीं किया, उसके लिए पछताते हैं। नयी आकांक्षाओं के सतरंगे इन्द्रधनुष रचते हैं। कभी समय को कोसते हैं। कभी परिस्थिति को दोष देते हैं और कभी अपने भाग्य का रोना रोते हैं। ऐसे लोग निषेधात्मक भावों के खटोले में बैठकर जिन्दगी के दिन पूरे करते हैं।'

१. मुखड़ा क्या देखे दर्पण में, पृ० ९

#### गद्य साहित्यः पर्यालोचन और मूल्यांकन

० दिनभर दुकान पर बैठकर ग्राहकों को धोखा देना, रिश्वत लेना, भूठे केस लड़ना, चोरी, भूठ आदि में लगे रहना और इनके दुष्परिणामों से बचने के लिए मंदिर में प्रतिमा की परिक्रमा करना, साधु-संतों के चरण स्पर्श करना, भजन-कीर्तन में भाग लेना वास्तव में धार्मिकता नहीं है !<sup>1</sup>

आचार्य तुलसी का शब्द-सामर्थ्य बहुत समृद्ध है। अतः समतामूलक अर्थीय समानान्तरता के प्रयोग उनके साहित्य मे प्रचुर मात्रा में मिलते हैं। भोलानाथ तिवारी का अभिमत है कि अर्थीय समानान्तरता आंतरिक है और इसका बाहुल्य शैली में अपेक्षाक्वत गंभीरता का द्योतक होता है। अाचार्य हजारीप्रसाद द्विवेदी का एक प्रयोग है—

'मनूष्य की चरितार्थता प्रेम में है, मैत्री में है, त्याग में है।'

आचार्यश्री के साहित्य में **अर्थी**य समानान्तरता के उदाहरण द्रष्टव्य हैं----

 'अकर्मण्य व्यक्ति में कैसा साहस ! कैसी क्षमता ! कैसा उत्साह !' यह अर्थीय समानान्तरता का ही एक रूप है कि किसी भी बात या भाव पर बल देने के लिए वे शब्द के दो तीन पर्यायों का एक साथ प्रयोग करते हैं----

 'कोई भी बाधा, रुकावट या मुसीबत आपके सत्यबल और आत्मबल के समय टिक नहीं पाएगी।'

ओजस्विता और जीवन्तता उनकी शैली के सहज गुण हैं इसीलिए बेलाग और स्पष्ट रूप से कहने में वे कहीं नहीं हिचकते । शैलीगत यह वैशिष्ट्य उनके सम्पूर्ण साहित्य में छाया हुआ है । वे वर्गविशेष पर अंगुलि-निर्देश करते समय निर्भीक होकर अपनी बात कहते हैं । यह वैशिष्ट्य उनके अपने फक्कड़पन, मस्ती एव दुनियावी स्वार्थ से ऊपर उठने के कारण है । राजनैतिकों ने सामने प्रस्तुत प्रश्न इसी शैली के उदाहरण कहे जा सकते हैं---

''राष्ट्र को स्थिर नेतृत्व प्रदान करने के नाम पर क्यों सिद्धांतहीन समभौते और स्तरहीन कलाबाजियां दिखाई जा रही हैं ? सम्प्रदायवाद, जातिवाद, भाषावाद और प्रान्तवाद को भड़का करके क्यों सत्ता की गोटियां बिठाई जा रही हैं ? राष्ट्रपुरुष की छवि निखारने के नाम पर क्यों अपने स्वार्थों की पूर्ति की जा रही है ?<sup>3</sup>

उनकी कथन शैली का यह अनन्य वैशिष्ट्य है कि वे केवल समस्या को प्रस्तुत ही नहीं करते, उसका समाधान एवं दूसरा विकल्प भी दर्शाते हैं ! इससे उनके साहित्य में पाठक को एक नयी खुराक मिलती है । देश के

- २. व्यावहारिक शैली विज्ञान, पृ० ५६
- ३. जैन भारती, १६ दिस. ७९

१. एक बूंद : एक सागर, पृ० ६२

नागरिकों को आह्वान करते हुए वे कहते हैं---

''संयम का मूल्यांकन होता तो बढ़ती हुई आबादी की समस्या जटिल नहीं होती । अपरिग्रह का मूल्य समफा जाता तो गरीबी की समस्या को पांव पसारने का अवसर नहीं मिलता । पुरुषार्थ को महत्त्व मिलता तो बेरोजगारी की समस्या नहीं बढ़ती । अहिंसा की मूल्यवत्ता स्थापित होती तो अग्तंकवाद की जड़ें गहरी नहीं होतीं । एकता और अखंडता का मूल्यांकन होता तो धर्म, भाषा, जाति आदि के नाम पर देश का विभाजन नहीं होता । मानवीय एकता या समता का सिद्धांत प्रतिष्ठित होता तो जातीय भेदभावों को पनपने का अवसर नहीं मिलता, छुआछूत जैसी मनोवृत्तियों को अपने पंख फैलाने के लिए खुला आकाश नहीं मिलता।''

आचार्यं तुलसी को आत्मविश्वास का पर्याय कहा जा सकता है। वे प्रवचन में तो अपनी ब₀त पूरे आत्मविश्वास से कहते ही हैं, लेखन में भी उनका आत्मविश्वास प्रखरता से अभिव्यक्त हुआ है—

० ''मैं विश्वासपूर्वक कहता हूं कि दृढ़ संकल्प शक्ति के साथ प्रामाणिकता स्वीकार कर, नैतिकता पर डटकर खड़े हो जाओ तो देखोगे तुम ही सुखी हो।'''

 हमारा भविष्य हमारे हाथ में है यह आस्था मजबूत हो जाए तो समस्याओं की सौ-सौ आंधियां भी व्यक्ति के भविष्य को अंधकारमय नहीं बना सकतीं।<sup>3</sup>

 भेरा दृढ़ विश्वास है कि जब तक हिंदुस्तान के पास अहिंसा की सम्पत्ति सुरक्षित है, कोई भी भौतिकवादी शक्ति उसे परास्त नहीं कर सकेगी ।

 ''मुक्ते उस दिन की प्रतीक्षा है, जब समस्त मानव समाज में भावात्मक एकता स्थापित होगी और बिना किसी जातिभेद के मानव-मानव धर्म के पथ पर आरूढ होंगे।''

नकारात्मक साहित्य समाज में विक्रुति, संत्रास एवं घुटन पैदा करता है । आचार्य तुलसी ने कहीं भी निराशा एवं निषेध का स्वर मुखर नहीं किया है । उनके सम्पूर्ण साहित्य में इस वैशिष्ट्य को पृष्ठ-पृष्ठ में देखा जा सकता है, जहां उन्होंने अंधकार में भी प्रकाश की ज्योति जलाई है, निराशा में भी आशा के गीत गाए हैं तथा दु:ख में से सुख को प्राप्त करने की कला बताई है---

१. क्या धर्म बुद्धिगम्य है ? पृ० १०४ २. एक बूंद : एक सागर, पृ० १५९२ ३. वही, पृ० १४८८

- मैं सोचता हूं थोड़े-से अंधेरे को देखकर ढेर सारे प्रकाश से आंख नहीं मूंद लेनी चाहिए । आज समाज में उल्लुओं की नहीं, हंसों की आवश्यकता है, जो क्षीर और नीर में भेद कर सकें ।
- मैं हर क्षण उत्साह की सांस लेता हूं, इसलिए सदा प्रसन्न रहता हूं।
- "बचपन से ही अहिंसा के प्रति मेरी आस्था पुष्ट हो गयी । आस्था की वह प्रतिमा आज तक कभी भी खंडित नहीं हुई ।''
- मुफ्ते कभी सफलता मिली, कभी न भी मिली, पर सुधार के क्षेत्र
   में मैं कभी निराश होता ही नहीं, निराश होना मैंने सीखा ही नहीं। मैं जिंदगी भर आशावान् रहकर अडिंग आत्मविश्वास के साथ काम करता रहूंगा।''

अन्य साहित्यकारों की भांति वे किसी भी लेख में लम्बी भूमिका नहीं लिखते हैं। सीधे कथ्य की अभिव्यक्ति ही करना चाहते हैं। भूमिका में अनेक बार पाठक केवल शब्दों के जाल में उलभ जाता है, उसे कुछ नई प्राप्ति का अहसास नहीं होता।

प्रवचन साहित्य में ही नहीं, निबंधों में भी उन्होंने पौराणिक, ऐतिहासिक तथा काल्पनिक घटनाओं से अपने कथ्य की पुष्टि की है । अनेक स्थानों पर तो उन्होंने छोटे-छोटे कथा-व्यंग्यों एवं संस्मरणों के माध्यम से भी अपनी बात का समर्थन किया है । यह शैलीगत वैशिष्ट्य उनके सम्पूर्ण साहित्य में छाया हुआ है । यही कारण है कि उनका साहित्य केवल विद्रद्-भोग्य ही नहीं, सर्वसाधारण के लिए भी प्रेरणादायी है ।

उनके निबंधों में वार्तालाप शैली का प्राधान्य है। इससे पाठक के साथ निकटता स्थापित हो जाती है। वार्तालाप का एक उदाहरण द्रष्टव्य है—

एक बार मोरारजी भाई ने कहा— 'आचार्यजी ! नेहरूजी के साथ आपके अच्छे संबंध हैं। आप उन्हें अध्यात्म की खोर मोड़ सकें तो बहुत लाभ हो सकता है।'

मैंने उनसे पूछा ---- 'यह प्रयत्न आप क्यों नहीं करते ?'

वे बोले — 'हम नहीं कर सकते । आप चाहें तो यह काम हो सकता है।'

हमने सलक्ष्य प्रयत्न किया। तीन वर्षों के बाद मोरारजी भाई फिर मिले। वे बोले—'हमारा काम हो गया।'

मैंने पूछा- 'क्या नेहरूजी बदल रहे हैं ?'

वे बोले—'हां, उनके चिन्तन में ही नहीं, व्यवहार में भी बदलाव अग रहा है।' कहीं-कहीं वे अपने कथ्य को इतनी भावुकतापूर्ण शैसी में कहते हैं कि पाठक उसमें बहने लगता है । ग्रामीणों के बारे में वे कितनी भावपूर्ण अभि-व्यक्ति दे रहे हैं----

''जब मैं इन भोले-भाले, सहज, निश्छल और फटे-पुराने कपड़ों में लिपटे ग्रामीणों को देखता हूं तो मेरा मन पसीज उठता है। ये मेरी छोटी-सी प्रेरणा से शराब, तम्बाकू आदि नशीली वस्तुओं को छोड़ देते हैं तथा अपनी सादगीपूर्ण जिन्दगी और भक्ति-भावना से मेरे दिल में स्थान बना लेते हैं।'''

युवापीढ़ी के प्रति अपने आंतरिक स्नेह को अभिव्यक्त करते हुए उनका वक्तव्य कितना संवेदनशील और हृदयग्राह्य बन गया है—

''युवापीढ़ी सदा से मेरी आपा का केन्द्र रही है। चाहे वह मेरे दिखाए मार्ग पर कम चल पायी हो या अधिक चल पायी हो, फिर भी मेरे मन में उसके प्रति कभी भी अविश्वास और निराशा की भावना नहीं आती। मुफ्ते युवक इतने प्यारे लगते हैं, जितना कि मेरा अपना जीवन। मैं उनकी अद्भूत कर्मजा शक्ति के प्रति पूर्ण आश्वस्त हूं।''<sup>३</sup>

उनकी प्रतिपादन-शैली का वैशिष्ट्य है कि वे शब्द और विषय की आत्मा को पकड़कर उसकी व्याख्या करते हैं। किसी भी शब्द या विषय की रूढ़ व्याख्या उन्हें पसंद नहीं है। अहिंसा की मूल आत्मा को व्यक्त करती उनकी कथन-शैली का चमत्कार दर्शनीय है—

''जो लोग अहिंसा को सीमित अर्थों में देखते हैं, उन्हें चींटी के मर जाने पर पछतावा होता है, किन्तु दूसरों पर फूठा मामला चलाने में पछतावा नहीं होता । अप्रामाणिक साधनों से पैसा कमाने में हिंसा का अनुभव नहीं होता । अपने क्षुद्र स्वार्थों की पूर्ति में दूसरों का बड़े से बड़ा अहित करने में उन्हें हिंसा की अनुभूति नहीं होती ।''

धर्म की सीधी व्याख्या उनके अनुभव में इस प्रकार है—

''मेरा धर्म किसी मंदिर या पुस्तक में नहीं, बल्कि मेरे जीवन में है, मेरे व्यवहार में है, मेरी भाषा में है ।''

उनके प्रवचनों में ही नहीं, लेखन में भी यह विशेषता है कि वे किसी भी विषय या व्यक्ति के विविध रूपों को एक साथ सामने रख देते हैं। यह उनकी स्मृति-शक्ति का तो परिचायक है ही, साथ ही पाठक के समक्ष उस विषय की स्पष्टता भी हो जाती है। नारी के अनेक रूपों को प्रकट करने वाली निम्न पंक्तियां उनके इस शैलीगत वैशिष्ट्य को उजागर करती हैं—

''कभी नारी सुघड़ गृहिणी के रूप में उपस्थित होती है तो कभी पूरे

१. एक बूंद : एक सागर, पृ० १७१३

२. वही, पृ० १७११

घर को स्वामिनी बन जाती है। बगीचे में पौधों को पानी देते समय वह मालिन का रूप धारण करती है तो रसोईघर में अपनी पाक-कला का परिचय देती है। कपड़ों का ढेर सामने रखकर जब वह धुलाई का काम शुरू करती है तो उसकी तुलना धोबिन से की जा सकती है तो बच्चों को होम वर्क कराते समय वह एक ट्यूटर की भूमिका में पहुंच जाती है। कभी सीना-पिरोना, कभी बुनाई करना, कभी भाडू-बुहारी करना तो कभी बच्चों की परवरिश में खो जाना।"

अनुशासन के विविध पक्षों की साहित्यिक एवं क्रमबद्ध अभिव्यक्ति का उदाहरण पढ़िये---

"अनुशासन वह कला है, जो जीवन के प्रति आस्था जगाती है। अनुशासन वह आस्था है, जो व्यवस्था देती है। अनुशासन वह व्यवस्था है, जो शक्तियों का नियोजन करती है। अनुशासन वह नियोजन है, जो नए सृजन की क्षमता विकसित करता है। अनुशासन वह मूजन है, जो आध्यात्मिक चेतना को जगाता है। अनुशासन वह चेतना है, जो अस्तित्व का बोध कराती है। अनुशासन वह बोध है, जो कलात्मक जीवन जीना सिखाता है।"

इसी सन्दर्भ में अध्यात्म की व्याख्या भी पठनीय है---

''अध्यात्म केवल मुक्ति का ही पथ नहीं, वह शांति का मार्ग है, जीवन जीने की कला है, जागरण की दिशा है और है रूपान्तरण की सजीव प्रक्रिया।''

आचार्य तुलसी जीवन की हर समस्या के प्रति सजग हैं। अनेक स्थलों पर वे एक क्षेत्र की अनेक समस्याओं को प्रस्तुत करके एक ऐसा समाधान प्रस्तुत करते हैं, जो उन सब समस्याओं को समाहित कर सके। शैलीगत यह वैशिष्ट्य उनके साहित्य में अनेक स्थलों पर देखने को मिलता है—

''समाज में जहां-कहीं असंतुलन है, आक्रमण है, शोषण है, विग्रह है, असहिष्णुता है, अप्रामाणिकता है, लोलुपता है, असंयम है, और भी जो कुछ अवांछनीय है, उसका एक द्दी समाधान है— संयम के प्रति निष्ठा ।''

निष्कर्ष की भाषा में कहा जा सकता है कि उन्होंने गद्य-साहित्य की लेखन-शैली में अनेक नयी दिशाओं का उद्घाटन किया है। उनकी भाषा अनुभूतिप्रधान है, इस कारण उनका साहित्य केवल बुद्धि और तर्क को ही पैना नहीं करता, हृदय को भी स्पंदित करता है। उनका शब्द-चयन, वाक्य-विन्यास तथा भावाभिव्यक्ति —ये सभी विषय की आत्मा को स्पष्ट करने में लगे हुए दिखाई देते हैं। कहा जा सकता है कि उनकी भाषा-शैली स्वच्छ, स्पष्ट, गतिमय, संप्रेषणीय, गम्भीर किन्तु बोधगम्य, मुहावरेदार तथा श्रुति-मधुर है।

# चिन्तन के नए क्षितिज

आचार्य तुलसी एक ऐसे व्यक्तित्व हैं, जिन्हें चिन्तन का अक्षय कोष कहा जा सकता है । उनके चितन की धारा एक ही दिशा में प्रवाहित नहीं हुई है, बल्कि उनकी वाणी ने जीवन की विविध दिशाओं का स्पर्श किया है । यही कारण है कि कोई भी महत्त्वपूर्ण विषय उनकी लेखनी से अछूता रहा हो, ऐसा नहीं लगता । उनके चिन्तन की खिड़कियां समाज को नई दृष्टि देने के लिए सदैव खुली रहती हैं । उन्होंने हजारों विषयों पर अपने मौलिक विचार व्यक्त किए हैं पर उन सबको प्रस्तुत करना असम्भव है । फिर भी अहिंसा, धर्म और राष्ट्र के सन्दर्भ में उन्होंने जो नई सूफ और नई दृष्टि समाज को दी है, उसका आकलन हम यहां प्रस्तुत कर रहे हैं । यहां उन विषयों पर उनके उद्धरणों एवं विचारों को ही ज्यादा महत्त्व दिया गया है, जिससे एक शोध-विद्यार्थी को उन पर थीसिस लिखने की सुविधा हो सके ।

# अहिंसा दर्शन

अहिंसा मानवीय जीवन की कुञ्जी है। अतः इसका सामयिक और इहलौकिक ही नहीं, अपितु सार्वकालिक एवं सार्वदेशिक महत्त्व है। 'अहिंसा एक अखण्ड सत्य है। उसे टुकड़ों में नहीं बांटा जा सकता। एशिया, यूरोप और अमेरिका की अहिंसा अलग-अलग नहीं हो सकती। 'महावीर अहिंसा के सन्दर्भ में कहते हैं कि ज्ञानी की सबसे बड़ी पहचान यह है कि वह किसी की हिंसा न करे। यदि करोड़ों पद्यों का ज्ञाता होने पर भी व्यक्ति हिंसा में अनुरक्त है तो वह अज्ञानी ही है। ''पुरिसा ! तुमंसि नाम सच्चेव जं हतव्वं ति मन्नसि''—पुरुष जिसे तू हनन योग्य मानता है, वह तू ही है— यह ऐसा मंत्र महावीर ने मानव जाति को दिया है, जिसके आधार पर विश्व की सभी आत्माओं में समत्व प्रतिष्ठित हो सकता है।

यों तो अहिंसा सभी महापुरुषों के जीवन का आभूषण है, किन्तु कुछ कालजयी व्यक्तित्व ऐसे अमिट हस्ताक्षर छोड़ जाते हैं, जो स्वयं ही अहिंसक जीवन नहीं जीते, वरन् समाज को भी उसका सकिय एवं प्रयोगात्मक प्रशिक्षण देते हैं। इस दृष्टि से बीसवीं सदी के महनीय पुरुष आचार्य तुलसी को मानव जाति कभी भूल नहीं पाएगी, क्योंकि उन्होंने अहिंसा के प्रशिक्षण की बात कहकर अहिंसक शक्ति को संगठित करने का भागीरथ प्रयत्न

१. कुहासे में उगता सूरज, पृ० २६

### गद्य साहित्य : पर्यालोचन और मूल्यांकन

किया है। उनके अहिंसक विचारों की विशदता और विपुलता का आकलन इस बात से किया जा सकता है कि उनकी प्रकाशित पुस्तकों में अहिंसा से सम्बन्धित लगभग २०० लेख हैं।

उनके अहिंसक व्यक्तित्व के सन्दर्भ में प्रसिद्ध साहित्यकार यशपालजी का कहना है— ''आचार्य तुलसी के पास कोई भौतिक बल नहीं, फिर भी वे प्रेम, करुणा एवं सद्भावना के द्वारा अहिंसक क्रांति का शंखनाद कर रहे हैं। विनोबा तो अन्तिम समय में ऐकांतिक साधना में लग गए पर आचार्य तुलसी के चरण ६० वर्ष में भी गतिमान् हैं। उनकी अहिंसक साधना अविराम गति से लोगों को सही इन्सान बनाने का कार्य कर रही है।''

आचार्य तुलसी के कण-कण में अहिंसा का नाद प्रस्फुटित होता रहता है। किसी भी विषम परिस्थिति में हिंसा की कियान्विति तो दूर, उसका चिन्तन भी उन्हें मान्य नहीं है। लोक-चेतना में अहिंसा को जीवन-शैली का अंग बनाने के लिए उन्होंने भारत की स्वतंत्रता के साथ ही अणुव्रत आन्दोलन का सूत्रपात किया। कृतज्ञ राष्ट्र ने उनकी चार दशकों की तपस्या का मूल्यांकन किया और उन्हें (सन् १९९३ में) 'इन्दिरा गांधी पुरस्कार' से सम्मानित किया। पुरस्कार समर्पण के अवसर पर वे राष्ट्र को उद्बोधित करते हुए कहते हैं—''मैं अपने समूचे संघ एवं राष्ट्र से यही चाहता हूं कि सब जगह एकता और सद्भावना का विस्तार हो तथा देश में जितने भी विवादास्पद मुद्दे हैं, उन्हें अहिंसा के द्वारा सुलफाया जाए। अहिंसा के प्रचार-प्रसार में उनके आशावादी दृष्टिकोण की फलक निम्न पंक्तियों में देखी जा सकती है—

''कई बार लोग मुभसे पूछते हैं, आप अहिंसा का मिशन लेकर चल रहे हैं तो क्या आप सारे संसार को पूर्ण अहिंसक बना देंगे ? उन्हें मेरा उत्तर होता है— अब तक के इतिहास में ऐसा कोई युग नहीं आया, जबकि सारा संसार अहिंसक बना हो । फिर भी युग-युग में अहिंसक शक्तियां अपने-अपने ढंग से अहिंसा की प्रतिष्ठा के लिए प्रयत्न करती रही हैं । आज हम लोग भी वही प्रयास कर रहे हैं । पर मैं इस भाषा में नहीं सोचता कि हमारे इस प्रयास से सारा संसार अहिंसक या धार्मिक बन जाएगा । वस्तुतः सारे संसार के अहिंसक और धार्मिक बनने की बात कर्णप्रिय और लुभावनी तो है ही पर व्यावहारिक और सम्भव नहीं है । व्यावहारिक और सम्भव इतनी ही है कि हमारे प्रयास से कुछ प्रतिशत लोग अहिंसक और धार्मिक वन जाएं । पर इसके बावजूद भी हम अपने कार्य में सफल हैं । मैं तो यहां तक भी सोचता हूं कि यदि एक व्यक्ति भी हमारे प्रयत्न से अहिंसक या धार्मिक नहीं बनता है तो भी हम असफल नहीं है । '

१. भोर भई, पृ० ३२-३३

अहिंसक शक्ति के संगठन के सन्दर्भ में उनकी यह प्रस्थापना कितनी मौलिक एवं प्रेरक है—''अहिंसा और धर्म की शक्ति में तेज नहीं आ रहा है। इसका सबसे बड़ा कारण है कि दो डाकू, चोर या उपद्रवी मिल जाएंगे किन्तु दो अहिंसक या धार्मिक नहीं मिल सकते। मेरा निश्चित अभिमत है कि हिंसा में जितनी शक्ति लगाई गई, उस शक्ति का लक्षांश भी यदि अहिंसा की सुष्टि में लगता तो ऐसी विलक्षण शक्ति पैदा होती, जिसके परिणाम चौंकाने वाले होते।''' उनका आत्म-विश्वास अनेक अवसरों पर इन शब्दों में अभिव्यक्त होता है—''जिस दिन सामूहिक रूप से अहिंसा के प्रशिक्षण एवं प्रयोग की बात सम्भव होगी, हिंसा की सारी शक्तियों का प्रभाव क्षीण हो जाएगा।''

अहिंसा के प्रशिक्षण हेतु उनकी सन्निधि में दो अन्तर्राष्ट्रीय कांफ्रेन्सों का आयोजन भी हो चुका है । प्रथम सम्मेलन दिसम्बर १९८८ में हुआ, जिसमें ३५ देशों के प्रतिनिधियों ने भाग लिया । द्वितीय अन्तर्राष्ट्रीय सम्मेलन फरवरी १९९१ में हुआ । इन दोनों सम्मेलनों का मुख्य उद्देश्य था बढ़ती हुई हिंसा की विविध समस्याओं का समाधान तथा अहिंसा का विधिवत् प्रशिक्षण देकर एक अहिंसाधाहिनी का निर्माण करना । अहिंसक शक्तियों को संगठित करने में यह लघु किन्तु ठोस उपक्रम बहुत उपयोगी सिद्ध हुआ । इन सम्मेलनों में ऐसी प्रशिक्षण प्रणाली प्रस्तुत की गयी, जिससे मनुष्य की शक्ति ध्वंस में नहीं, अपितु रचनात्मक शक्तियों के विकास में लगे तथा अहिंसा की सामूहिक शक्ति का प्रदर्शन किया जा सके ।

### अहिंसा का स्वरूप

भारतीय संस्कृति अध्यात्मप्रधान संस्कृति है। अध्यात्म की आत्मा अहिंसा है। भारतीय ऋषि-मुनियों ने अहिंसा का जो शाश्वत गीत गाया है, वह आज भी हमारे समक्ष आदर्श प्रस्तुत करता है। अहिंसा चिरन्तन जीवन-मूल्य है, अतः यह तो नहीं कहा जा सकता कि उसकी खोज किसने की, पर महात्मा गांधी कहते हैं कि इस हिंसामय जगत् में जिन्होंने अहिंसा का नियम ढूंढ निकाला, वे ऋषि न्यूटन से कहीं ज्यादा बड़े आविष्कारक थे। वे वैलिग्टन से ज्यादा बड़े योढा थे, उनको मेरा साष्टांग प्रणाम है।<sup>२</sup>

महावीर ने अहिंसा को जीवन का विज्ञान कहा है । वेद, उपनिषद्, स्मृति, महाभारत आदि अनेक ग्रन्थों में इसका स्वरूप विश्लेषित हुआ है । पर इसके स्वरूप में आज भी बहुत विप्रतिपत्ति है । यही कारण है कि अनेक

२. मेरे सपनों का भारत, पृ० ५२ ।

१. अमृत सन्देश, पृ० ४४।

#### गद्य साहित्य : पर्यालोचन और मूल्यांकन

परिभाषाएं भी इसको व्याख्यायित करने में असमर्थं रही हैं । आचार्य तुलसौ ने इसे आधुनिक परिवेश में परिभाषित करने का प्रयत्न किया है ।

अहिंसा के विषय में उनका चिन्तन न केवल भारतीय चिन्तन के इतिहास में नया चिन्तन प्रस्तुत करता है, अपितु पाश्चात्य विचारधारा में भी नई सोच पैदा करने की सामर्थ्य रखता है। उनके वाङ्मय में अहिंसा की सैकड़ों परिभाषाएं बिखरी पड़ी हैं, जो अहिंसा के विविध पहलुओं का स्पर्श करती हैं। उनमें से कुछ इस प्रकार हैं—

- सत्, चित् और आनन्द की अनुभूति ही अहिंसा है।
- सब प्राणियों के प्रति आत्मीय भाव होने का नाम अहिंसा है।
   अर्थात् सबके दर्द को अपना दर्द मानना अहिंसाभाव है।
- मन, वाणी और कर्म इन तीनों को विशुद्ध और पवित्र रखना ही अहिसा है।'
- शारीरिक, मॉनसिक और बौद्धिक--हर प्रवृत्ति में भावकिया रहे, यही अहिंसा की साधना का फलित रूप है।
- अहिंसा का अर्थ है स्वयं निर्भय होना और दूसरों को अभयदान देना।
- प्राप्त कष्टों को समभाव से सहन करना अहिंसा का विशिष्ट रूप है।
- अहिंसा का अर्थ है—बाहरी आकर्षण से मुक्ति तथा स्व का विस्तार।
- जहां भोग का त्याग हो, उन्माद का त्याग हो, आवेग का त्याग हो, वहां अहिसा रहती है।
- यदि छोटी-छोटी बातों पर तू-तू मैं-मैं होती है तो समफना चाहिए, अहिसा का नाम केवल अधरों पर है, जीवन में नहीं।
- अहिंसा का अर्थ अन्यायी के आगे दबकर घुटने टेकना नहीं, बल्कि अन्यायी की इच्छा के विरुद्ध अपनी आत्मा की सारी शक्ति लगा देना है।
- हम किसी दूसरे को न मारें, न पीटें, इतनी ही अहिंसा नहीं है ।
   हम अपने आपको भी न मारें, न पीटें और न कोसें यही अहिंसा का मूल हार्द है ।
- जो निष्काम कर्म है, वही तो आंतरिक अहिंसा है।<sup>२</sup>
- अहिंसा के जगत् में इस चिन्तन की कोई भाषा नहीं होती कि मैं

२. जैन भारती, २६ नव० ६१।

www.jainelibrary.org

१. मुक्तिपथ, पू० १३ '

ही रहूं, मैं ही बचूं या अन्तिम जीत मेरी ही हो । वहां की भाषा यही होती है—अपने अस्तित्व में सब हों और सबके अस्तित्व का विकास हो ।<sup>3</sup>

इतने व्यापक स्तर पर अहिसा की व्याख्या इतिहास का दुर्लभ दस्तावेज है ।

#### अहिंसा की मौलिक अवधारणा

अहिंसा के विषय में तेरापन्थ के आद्य गुरु आचार्य भिक्षु ने कुछ मौलिक अवधारणाओं को प्रतिष्ठित किया । उन नयी अवधारणाओं को तत्कालीन समाज पचा नहीं सका, अतः उन्हें बहुत संघर्ष एवं विरोध फोलना पड़ा। पर वर्तमान में आचार्य तुलसी ने उनको आधुनिक भाषा एवं आधुनिक सन्दर्भ में प्रस्तुत करने का प्रशस्य प्रयत्न किया है। उनमें कुछ अवधारणाओं को बिंदु रूप में प्रस्तुत किया जा सकता है—

- गुद्ध अहिंसा है—हृदय-परिवर्तन के ढारा किसी को अहिंसक बनाना । जब तक हिंसक का हृदय परिवर्तन नहीं होता, तब तक वह किसी न किसी रूप में हिंसा कर ही लेगा । अतः साधन-ग्रुद्धि अहिंसा की अनिवार्य गर्त है ।
- बड़ों की रक्षा के लिए छोटों को मारना, बहुमत के लिए अल्पमत का उत्सर्ग कर देना हिंसा नहीं है यह मानना अहिंसा को लज्जित करना है। हिंसा न छोड़ सकें, यह मानवीय कमजोरी है, पर उसे अहिंसा मानने की दोहरी गलती क्यों करें ?
- अनिवार्य हिंसा को अहिंसा मानना उचित नहीं । आकांक्षाओं के लिए होने वाली हिंसा, जीवन की आवश्यकता-पूर्ति करने वाली हिंसा अनिवार्य हो सकती है, पर उसे अहिंसा नहीं कह सकते ।
- किसी को अहिंसक बनाने के लिए हिंसा का प्रयोग करना अहिंसा का दुरुपयोग है।
- आप लोग न मारें तो मैं भी आपको नहीं मारूं, आप यदि गाली न दें तो मैं भी गाली न दूं, ऐसा विनिमय अहिंसा में नहीं होता।<sup>3</sup>
- अहिंसक बनने का उद्देश्य यह नहीं कि कोई न मरे, सब जिन्दा रहें, उसका उद्देश्य यही है कि व्यक्ति अपना आत्मपतन न होने
- १. मेरा धर्म : केन्द्र और परिधि, पृ० ६४ ।
- २. शांति के पथ पर, पृ० ४७।
- ३. एक बूंद : एक सागर, पृ० २७०।

दे। कोई किसी को जिला सके, यह सर्वथा असम्भव बात है। पर कोई किसी को मारे नहीं, यह अहिंसा और मैत्री का व्यावहारिक एवं सम्भावित रूप है। दसी बात को रूपक के माध्यम से समभाते हुए वे कहते हैं---पड़ोसी को दुर्गंध न आए, इसलिए हम घर को साफ-सुथरा बनाये रखें, यह सही बात नहीं है। दूसरों को कष्ट न हो इसलिए हम अहिंसक रहें, अहिंसा का यह सही मार्ग नहीं है। आत्मा का पतन न हो, इसलिए हिंसा न करें, यह है अहिंसा का सही मार्ग । कष्ट का बचाव तो स्वयं हो जाता है।

#### अहिंसक कौन ?

अहिंसक कौन हो सकता है, इस विषय में भारतीय मनीषियों ने पर्याप्त चिन्तन किया है। आचार्य तुलसी मानते हैं कि अहिंसा की जय बोलने वाले तथा उसकी महिमा का बखान करने वाले अनेक अहिंसक मिल जाएंगे पर वास्तव में अहिंसा को जान वाल कम मिल्टेंगे। अतः अनेक बार दृढ़तापूर्वंक वे इस तथ्य को दोहराते हैं—''अहिंसा को जितना खतरा तथाकथित अहिंसकों से है, उतना हिंसकों से नहीं। अहिंसकों का वंचनापूर्ण व्यवहार तथा उनकी कथनी और करनी में असमानता ही अहिंसा पर कुठराघात है।'' आचार्यश्री ने विभिन्न कोणों से अहिंसक की विशेषताओं का आकलन किया है, उनमें से कुछ यहां प्रस्तुत हैं—-

- मौत के पास आने पर जो धैर्य से उसका आह्वान करे, वही सच्चा अहिसक हो सकता है।
- अहिंसक व्यक्ति हर परिस्थिति में शांत रहता है ! उसका अन्तःकरण शीतलता की लहरों पर क्रीड़ा करता रहता है ।
- अहिंसक वही है, जो मारने की क्षमता रखता हुआ भी मारता नहीं है।
- अहिंसक वही हो सकता है, जिसकी दृष्टि बाह्य भेदों को पार कर आंतरिक समानता को देखती रहती है।
- अहिंसक सच्चा वीर होता है। वह स्वयं मरकर दूसरे की वृत्ति बदल देता है, हृदय परिर्वातत कर देता है।
- यदि हिंसक शक्तियों का मुकाबला करने में अहिंसा असमर्थ है तो मैं इसे अहिंसकों की दुई लता ही मानूंगा।
- १. प्रवचन पाथेय, भाग ८, पृ० २९,३०।
- २. आचार्य तुलसी अभिनन्दन ग्रन्थ, पृ० ९८ !

- निम्न सात सूत्रों से जिसका जीवन परिवेष्टित है, वही अहिंसक है। व्यक्ति स्वयं को तोले कि उसका जीवन किसकी परिक्रमा कर रहा है—-
  - (१) शांति की अथवा क्रोध की।
  - (२) नम्रता की अथवा अभिमान की।
  - (३) संतोष की अथवा आकांक्षा की।
  - (४) ऋजुता की अथवा दंभ की।
  - (१) अनाग्रह की अथवा दुराग्रह की ।
  - (६) सामंजस्य की अथवा वैषम्य की।
  - (७) वीरता की अथवा दुर्बलता की ।

आचार्य तुलसी द्वारा उद्गीत अहिंसक की ये कसौटियां उसके सर्वांगीण व्यक्तित्व को प्रस्तुत करने वाली हैं ।

# हिंसा के विविध रूप

हिंसा ऐसी चिनगारी है, जो निमित्त मिलते ही भड़क उठती है। हिंसा के बारे में आचार्य तुलसी का मन्तव्य है कि किसी को मार देने तक ही हिंसा की व्याप्ति नहीं है। अहिंसा को समभने के लिए हिंसा के स्वरूप एवं उसके विविध रूपों को समभना आवश्यक है। आचार्य तुलसी हिंसा के जिस सूक्ष्म तल तक पैठे हैं, वहां तक पहुंचना हर किसी व्यक्ति के लिए सम्भव नहीं है। वे हिंसा को बहुत व्यापक अर्थ में देखते हैं। हिंसा के स्वरूप-विश्लेषण में उनके मंथन से निकलने वाले कुछ निष्कर्ष इस भाषा में प्रस्तुत किए जा सकते हैं---

- राग-द्वेष युक्त प्रवृत्ति से किया जाने वाला हर कार्य हिंसा है।
- हिंसा मात्र तलवार से ही नहीं होती, मिलावट और शोषण भी हिंसा है, जिसके द्वारा लाखों लोगों को मौत के घाट उतार दिया जाता है। संक्षेप में कहें तो जीवन की हर असंयत प्रवृत्ति हिंसा है।
- किसी से अतिश्रम लेने की नीति हिंसा है।
- अपने विश्वास या विचार को बलपूर्वक दूसरे पर थोपने का प्रयास
   करना भी हिंसा है, फिर चाहे वह अच्छी धार्मिक क्रिया ही क्यों न हो।
- जैसे दूसरों को मारना हिंसा है, वैसे ही हिंसा को रोकने के लिए आत्म-बलिदान से कतराना भी हिंसा है।

१. मुक्तिपथ, पृ० २१

#### गद्य साहित्य : पर्यालोचन और मूल्यांकन

- मैं तोड़-फोड़ करने वालों और घेराव डालने वालों को ही हिंसक नहीं मानता, किन्तु उन लोगों को भी हिंसक मानता हूं, जो अपने आग्रह के कारण वैसी परिस्थिति उत्पन्न करते हैं तथा मानवीय संवेदनाओं का लाभ उठाकर उन्हीं से अपना जीवन चलाते हैं।
- युद्ध करना ही हिंसा नहीं है, घर में बैठी औरत यदि अपने पारिवारिक जनों से कलह करती है तो वह भी हिंसा है।
- किसी के प्रति द्वेष भावना, ईर्ष्या, उसे गिराने का मनोभाव, किसी की बढ़ती प्रतिष्ठा को रोकने के सारे प्रयत्न हिसा में अन्तर्गभित हैं।

आचार्य तुलसी मानते हैं कि हिंसा और आत्महनन एक दूसरे से जुड़े हुए हैं। हिंसा हमारे सामने कितने रूपों में प्रकट हो सकती है, उसका उन्होंने मानसिक एवं भावनात्मक स्तर पर सुन्दर विवेचन किया है। यहां उनके द्वारा प्रतिपादित विचारयात्रा के कुछ सन्दर्भ मननीय हैं----

- स्व हिंसा का अर्थ है—आत्मपतन । जहां थोड़ी या ज्यादा मात्रा
   में आत्मपतन होगा, वहीं हिंसा होगी । वास्तव में आत्मपतन ही हिंसा है ।
- व्यक्ति कहता कुछ है और करता कुछ है। यह कथनी-करनी की असमानता अप्रामाणिकता है। इससे आत्महनन होता है, जो हिंसा का ही एक रूप है।
- स्वामी की अनुमति के बिना किसी की कोई वस्तु लेना चोरी है। चोरी आत्महनन है, जो हिंसा का ही एक रूप है।
- अखण्ड ब्रह्मचर्य का संकल्प लेकर चलने पर भी यदि व्यक्ति को वासना सताती हो तो यह स्पष्ट रूप से उसका आत्महनन है, जो हिंसा का ही एक रूप है।
- सम्पूर्ण अपरिग्रह का व्रत लेकर चलने पर भी यदि मन की मूर्च्छा नहीं टूटी है तो यह उसका आत्महनन है, जो हिंसा का ही एक रूप है।
- प्रतिकूल परिस्थिति एवं प्रतिकूल सामग्री के कारण किसी के मन
   में अशांति हो जाती है तो यह उसका आत्महनन है, जो हिंसा का ही एक रूप है।
- व्यक्ति अपने आपको ऊंचा और दूसरों को हीन मानता है। यह उसका अभिमान है, आत्महनन है, जो हिंसा का ही एक रूप है।
- काय, भाषा एवं भाव की ऋजुता के अभाव में किसी के साथ

प्रवंचना करना मायाचार है। यह आत्महनन है, जो हिंसा का ही एक रूप है।

आचार्य तुलसी की दृष्टि में हिंसा के पोषक तत्त्व पूर्वाग्रह, भय, अहं, सन्देह, धार्मिक असहिष्णुता, साम्प्रदायिक उन्माद आदि हैं।<sup>3</sup> उनकी स्पष्ट अवधारणा है कि हिंसा जीवन के लिए जरूरी हो सकती है, पर जीवन का साध्य नहीं बन सकती। समस्या वहीं होती है, जहां उसे साध्य मान लिया जाता है।<sup>5</sup>

हिसा वैभाविक प्रतिक्रिया है, अतः वह जीवन-मूल्य नहीं बन सकती, क्योंकि कोई आदमी लगातार हिंसा नहीं कर सकता। इसके अतिरिक्त हिंसा की सबसे बड़ी दुर्बलता यह है कि वह निश्चित आश्वासन नहीं बन सकती। वह पारस्परिक संघर्षों, विवादों एवं समस्याओं को सुलफाने में असफल रही है इसलिए उस पर विश्वास करने वाले भी संदिग्ध और भयभीत रहते हैं।

पूर्ण अहिंसक होते हुए भी आचार्य तुलसी का दृष्टिकोण सन्तुलित है। वे मानते हैं कि यह सम्भव नहीं कि सर्वसाधारण वीतराग बन जाए, अपने स्वार्थों की बलि कर दे, भेदभाव को भुला दे और जीवन-निर्वाह के लिए आवश्यक हिंसा को छोड़ दे।

अनावस्यक हिंसा के विरोध में जितनी सशक्त आवाज आचार्य तुलसी ने अपने साहित्य में उठाई है, इस सदी में दूसरा कोई साहित्यकार उनके समकक्ष नहीं ठहर सकता । उनका मानना है कि युद्ध जैसी बड़ी हिंसाओं से सभी चितित हैं पर वास्तव में छोटी हिंसाएं ही बड़ी हिंसा को जन्म देती हैं। अत: उन्होंने अपने साहित्य में हिंसा के अनेक मुखौटों का पर्दाफाश करके मानवीय चेतना को उद्बुद्ध करने का प्रयास किया है। अरब देशों में अमीरों के मनोरंजन के लिए ऊंट-दौड़ के साथ शिशुओं की होने वाली हत्या के सन्दर्भ में वे अपनी तीखी आलोचना प्रकट करते हुए कहते हैं—

"एक ओर क्षणिक मनोरंजन और दूसरी ओर मासूम प्राणों के साथ ऐसा क्रूर मजाक ! क्या मनुष्यता पर पशुता हावी नहीं हो रही है ? कहा तो यह जाता है कि बच्चा भगवान् का रूप होता है पर बच्चों की इस प्रकार बलि दे देना, क्या यह अमीरी का उन्माद नहीं है । इसे दूर करने के लिए जनमत को जागृत करना आवश्यक है ।<sup>8</sup>

बीसवीं सदी में वैज्ञानिक परीक्षणों के दौरान एक नयी हिंसा का दौर और घुरू हो गया है । वह है— कन्या भ्रूण की हत्या । इसके लिए वे

- ३. २१ अप्रैल, ४० दिल्ली, पत्रकार सम्मेलन ।
- ४. बैसाखियां विश्वास की, पृ० ६२ ।

१. अणुव्रतः गति प्रगति, पृ० ११४।

२. लघुता से प्रभुता मिले, पृ० २११।

#### गद्य साहित्यः पर्यालोचन और मूल्यांकन

बहिनों को भारतीय संस्कृति की गरिमा से अवगत कराते हुए उन्हें मातृत्व-बोध देना चाहते हैं—-

"क्या मां की ममता का स्रोत सूख गया ? पाषाण खण्ड जैसे बच्चे को भी भार न मानने वाली मां एक स्वस्थ और संभावनाओं के पुंज शिशु का प्राण ले लेती है, क्या वह कूर हिंसा नहीं है ?'' व्यक्ति प्राणी जगत् के प्रति संवेदनशील नहीं है, इसलिए आज हिंसा प्रबल है। प्राचीनकाल में प्रसाधन के रूप में प्राकृतिक चीजों का प्रयोग होता था। लेकिन आज अनेक जीवित प्राणियों के रक्त और मांस से रंजित वह सौन्दर्य-सामग्री कितने ही बेजुबान प्राणियों की आहों से निर्मित होती है। इस अनावश्यक हिंसा का समाधान व्यंग्य भाषा में करते हुए वे कहते हैं—

''प्रसाधन सामग्री के निर्माण में निरीह पशु-पक्षियों के प्राणों का जिस बर्बरता के साथ हनन होता है, उसे कोई भी आत्मवादी वाछनीय नहीं मान सकता। जिस प्रसाधन सामग्री में मूक प्राणियों की कराह घुली है, उनका प्रयोग करने वाले अपने शरीर को भले ही सुन्दर बना लें पर उनकी आत्मा का सौन्दर्य सुरक्षित नहीं रह सकेगा।

आज की घोर हिंसा एवं आतंक को देखकर भी उनका मन कम्पित या निराश नहीं होता। उनका विश्वास कभी डोलता नहीं, अपितु इन शब्दों में स्फुटित होता है—''समूची दुनिया अहिंसा अपना नहीं सकती, इसलिए हमें निराश, चिन्तित या पीछे हटने की आवश्यकता नहीं है। हमें तो इसी भावना से अहिंसा को लेकर चलना है कि कहीं अहिंसा की तुलना में हिंसा बलवान्, स्वच्छन्द और अनियंत्रित न बन जाए।''<sup>3</sup> अहिंसा की तुलना में हिंसा शक्तिशाली हो रही है। अतः मात्रा के इस असन्तुलन को मिटाने की प्रेरणा एवं भविष्य की चेतावनी देते हुए उनका कहना है—''यदि अहिंसा के द्वारा हिंसा का मुकाबला नहीं किया गया तो निश्चित समभिए कि एक दिन मन्दिर, मठ, स्थानक, आश्रम और हमारी संस्कृति पर धावा होने वाला है।<sup>8</sup> हिंसा की इस समस्या को समाहित करने के लिए वैज्ञानिकों को सुफाव देते हुए वे कहते हैं कि पहले अन्वेषण किया जाए कि मस्तिष्क में हिंसा के स्रोत कहां विद्यमान हैं ? क्योंकि स्रोतों की खोज करके ही उन्हें परिष्कृत करने और बदलने की बात सोचकर हिंसक शक्ति को नियंत्रित तथा अहिंसा को शक्तिशाली बनाया जा सकता है।<sup>8</sup>

- १. बैसाखियां विश्वास की, पृ० ४९।
- २. सफर : आधी शताब्दी का, पृ० ९४ ।
- ३. प्रवचन पाथेय भाग-९, पृ० २६६ ।
- ४. एक बूंद : एक सागर, पृ० २६७ ।
- ५. सफर : आधी शताब्दी का, पृ० ५८ ।

प्रायः धर्मग्रन्थों में हिंसा के दुष्परिणामों का करुण एवं रोमांचक वर्णन मिलता है पर आचार्य तुलसी ने आधुनिक मानसिकता को देखकर हिंसा को नरक से नहीं जोड़ा पर अहिंसा के प्रति निष्ठा जागृत करने के लिए उसका मनोवैज्ञानिक पथ प्रस्तुत किया है—

- हिंसा करने वाला किसी दूसरे का अहित नहीं करता बल्कि अपनी आत्मा का अनिष्ट करता है— अपना पतन करता है।
- हम किसी के लिए सुख के साधन बनें या न बनें, कम से कम दुःख का साधन तो न बनें । सन्तापहारी बनें या न बनें, कम से कम सन्तापकारी तो न बनें ।

निरपराध प्राणियों को मौत के घाट उतारने वाले आतंकवादियों की अन्तक्ष्वेतना जागृत करते हुए वे कहते हैं—''यदि कत्ले-आम करना चाहते हो तो आत्मा के उन घोर अपराजित शत्रुओं का करो, जिनसे तुम बुरी तरह जकड़े हुए हो, जो तुम्हारा पतन करने के लिए तुम्हारी ही नंगी तलवारें लिए हुए खड़े हैं।<sup>3</sup>

# अहिंसा का क्षेत्र

अहिंसा का क्षेत्र आकाश की भांति व्यापक है। आचार्य तुलसी मानते हैं कि अहिंसा को परिवार, कुटुम्ब, समाज या राष्ट्र तक ही सीमित नहीं किया जा सकता। उसकी गोद में जगत् के समस्त प्राणी सुख की सांस लेते हैं। उसकी विशालता को व्याख्यायित करते हुए आचार्य तुलसी का कहना है— अहिंसा में साम्प्रदायिकता नहीं, ईर्ष्या नहीं, द्वेष नहीं, वरन् एक सार्वभौमिक व्यापकता है, जो संकुचितता और संकीर्णता को दूर कर एक विशाल सार्वजनिक भावना लिए हुए है।

उनके द्वारा प्रतिपादित अहिंसा कितनी व्यापक एवं विशाल है, यह निम्न उक्ति से जाना जा सकता है—''किसी भी विचार या पक्ष के विरोध में प्रतिरोध होते हुये भी अहिंसा यह अनुमति नहीं देती कि हमारे दिलों में विरोधी के प्रति दुर्भाव या घृणा का भाव हो।''<sup>8</sup>

# अहिंसा की शक्ति

अहिंसा की शक्ति अपरिमेय है, पर आवश्यकता है उसको सही प्रयोक्ता मिले । आचार्य तुलसी इसकी शक्ति को रूपक के माध्यम से समफाते

१. अहिंसा और विश्व शांति, पृ० ५।

```
२. शांति के पथ पर, पृ० ६१ ।
```

- ३. एक बूंद : एक सागर, पृ० ४७७ ।
- ४. अणुव्रतः गति-प्रगति, पू० १४६।

हुये कहते हैं — ''माटी का एक दीया भी अंधकार की सघनता को भेदने में सक्षम है। इसी प्रकार अहिंसा की दिशा में उठा हुआ एक-एक पग भी मंजिल तक पहुंचाने में कामयाबी दे सकेगा'' पर अहिंसा की शक्ति की थाह पाना उनके लिए असंभव है, जो हिंसा की शक्ति में विश्वास करते हैं तथा इंसानियत की अवहेलना करते हैं। अहिंसा के अमाप्य व्यक्तित्व में योगक्षेम की जो क्षमता है, वह अतुल और अनुपमेय है। इसी भावना को आचार्य तुलसी समाज के हर वर्ग की चेतना को भक्कभोरते हुए कहते हैं — ''अगर नेता, साहित्यकार, दार्शनिक, कलाविद् और कवि हिंसा के वातावरण को फैलाना छोड़कर अहिंसा के पुनीत वातावरण को फैलाने में जुट जाएं तो संभव है कि अहिंसक क्रांति की शक्ति का उज्ज्वल आलोक कण-कण में छलक उठे।''

अहिंसा की शक्ति के प्रति अपना अमित विश्वास व्यक्त करते हुये वे कहते हैं—''अहिंसा में इतनी शक्ति है कि हिंसक यदि अहिंसक के पास पहुंच जाए तो उसका हृदय परिवर्तित हो जाता है पर इस शक्ति का प्रयोग करने हेतु बलिदान की भावना एवं अभय की साधना अपेक्षित है।''

#### अहिंसा की प्रतिष्ठा

भारतीय संस्कृति के कण-कण में अहिंसा की अनुगूज है। यहां राम, बुद्ध, महावीर, नानक, कबीर और गांधी जैसे लोगों ने अहिंसा के महान् आदर्श को जनता के समक्ष प्रस्तुत किया है। उस महान् भारतीय जीवन-शैली में हिंसा की घुसपैठ चिन्तनीय प्रश्न है।

अहिंसा की प्रतिष्ठा प्रत्येक व्यक्ति चाहता है। राष्ट्रीय और अन्तर्राष्ट्रीय मंच से भी आज अहिंसा की प्रतिष्ठा का चिन्तन चल रहा है। राजीव गांधी एवं गोर्बाच्योव ने विषव शांति और अहिंसा के लिए दस प्रस्ताव पारित किये, उनमें अधिकांश सुभाव अहिंसा से संबंधित हैं। आचार्य तुलसी का गहरा आत्मविश्वास है ''हिंसा चाहे चरम सीमा पर पहुंच जाये पर अहिंसा की मूल्यस्थापना या प्रतिष्ठा कम नहीं हो सकती, क्योंकि हिंसा हमारी स्वाभाविक अवस्था नहीं है। तूफान और उफान किसी अवधिविशेष तक ही प्रभावित कर सकते हैं, वे न स्थायी हो सकते हैं और न ही उनकी प्रतिष्ठा हो सकती है। ये आचार्य तुलसी देश की जनता को भकभोरते हुए कहते हैं—''प्रश्न अब अहिंसा के मूल्य का नहीं, उसकी प्रतिष्ठा का है। मैं मानता हूं, यह अहिंसा का परीक्षा-काल है, अहिंसा के प्रयोग का काल है। इस स्वर्णिम अवसर का लाभ उठाते हुए

- १. कुहासे में उगता सूरज, पृ० २७
- २. अणुवतः गति प्रगति, पृ० १४१।

अहिंसा यदि इन समस्याओं का समाधान देती है तो उसका तेजस्वी रूप स्वयं प्रतिष्ठित हो जायेगा, अन्यथा वह हतप्रभ होकर रह जायेगी।<sup>3</sup>

अहिंसा को तेजस्वी और शक्तिशाली बनाए बिना उसकी प्रतिष्ठा की बात आकाश-कुसुम की भांति व्यर्थ है। इसको स्थापित करने के लिये वे भावनात्मक परिवर्तन, हृदय-परिवर्तन या मस्तिष्कीय प्रशिक्षण को अनिवार्य मानते हैं।<sup>९</sup>

आचार्य तुलसी की दृष्टि में अहिसा की प्रतिष्ठा में मुख्यतः चार बाधाएं हैं—

१. साधन-शुद्धि का अविवेक ।

२. अहिंसा के प्रति आस्था की कमी ।

३. अहिंसा के प्रयोग और प्रशिक्षण का अभाव।

४. आत्मौपम्य भावना का ह्रास ।

अहिंसा की प्रतिष्ठा में पहली बाधा है—साधन-शुद्धि का अविवेक । साध्य चाहे कितना ही प्रशस्त क्यों न हो, यदि साधन-शुद्ध नहीं है तो अहिंसा का, शांति का अवतरण नहीं हो सकता । क्योंकि हिंसा के साधन से शांति कैसे संभव होगी ? रक्त से रंजित कपड़ा रक्त से साफ नहीं होगा । आचार्यश्री कहते हैं—''किसी भी समस्या का समाधान हिंसा, आगजनी और लूट-खसोट से कभी हुआ नहीं और न ही कभी भविष्य में होने की संभावना है ।''

अहिंसा की प्रतिष्ठा में दूसरी बाधा है— अहिंसा के प्रति आस्था की कमी । इस प्रसंग में वे अपने अनुभव को इन शब्दों में व्यक्त करते हैं— ''अहिंसा की प्रतिष्ठा न होने का कारण मैं अहिंसा के प्रति होने वाली ईमानदारी की कमी को मानता हूं । लोग अहिंसा की आवाज तो अवश्य उठाते हैं, किन्तु वह आवाज केवल कंठों से आ रही है, हृदय से नहीं।<sup>3</sup>

अहिंसा की प्रतिष्ठा में तीसरी बाधा है—अहिंसा के प्रशिक्षण का अभाव । अहिंसा की परम्परा तब तक अक्षुण्ण नहीं बन सकती, जब तक उसका सफल प्रयोग एवं परीक्षण न हो । अहिंसा की प्रतिष्ठा हेतु प्रयोग एवं परीक्षण करने वाले शोधकर्त्ताओं के समक्ष वे निम्न प्रश्न रखते हैं—

- शस्त्र की ओर सबका ध्यान जाता है, पर शस्त्र बनाने और रखने वाली चेतना की खोज किस प्रकार हो सकती है ?
- ० अहिंसा का संबंध मानवीय वृत्तियों के साथ ही है या प्राकृतिक

३. अणुव्रतः गति-प्रगति, पृ० १४५

१. अणुव्रतः गति-प्रगति, पृ० १४०

२. अमृत-संदेश, पू०-२३

वातावरण के साथ भी है ?

- आतंक या हिंसा की स्थिति को शांत करने के लिए कहीं अहिंसा का प्रयोग हुआ ?
- अहिंसा को न मारने तक ही सीमित रखा गया है अथवा उसकी जड़ें अधिक गहरी हैं।
- कहा जाता है कि अहिंसक व्यक्ति के सामने हिंसक व्यक्ति हिंसा को भूल जाता है, यह विश्वसनीय सचाई है या मिथ्या ही है ?
- हिंसा के विकल्प अधिक हैं, इसलिए उसके रास्ते भी अधिक हैं । अहिंसा के विकल्प और रास्ते कितने हो सकते हैं ?
- शस्त्र-हिंसा में परम्परा चलती है तो फिर अशस्त्र-अहिंसा में परम्परा क्यों नहीं चलती ? किसी व्यक्ति को अपने विरोध में शस्त्र का प्रयोग करते देख प्रतिरोध की भावना जागती है इसी प्रकार अहिंसक व्यक्ति की मैंत्री भावना का भी प्रभाव होता है क्या ?

इसी प्रकार के तथ्यों को सामने रखकर अहिंसा के क्षेत्र में शोध हो तो कुछ नयी बातें प्रकाश में आ सकती हैं और अहिंसा की तेजस्विता स्वतः उजागर हो सकती है ।

अहिंसा की प्रतिष्ठा में चौथी बाधा आत्म-तुला की भावना का विकास न होना है। वे अपनी अनुभवपूत वाणी इस भाषा में प्रस्तुत करते हैं—''अहिंसा के जगत् में इस चिन्तन की कोई भाषा ही नहीं होती कि मैं ही बचूंगा या अंतिम जीत मेरी ही हो। वहां की भाषा यही होती है—अपने अस्तित्व में सब हों और सबके अस्तित्व का विकास हो।

अहिंसा की प्रतिष्ठा के विषय में उनके विचारों का निष्कर्ष इस भाषा में प्रस्तुत किया जा सकता है—''जब तक मस्तिष्क प्रशिक्षित नहीं होगा, वहां रहे हुए हिंसा के संस्कार सत्रिय रहेंगे। उन संस्कारों को निष्क्रिय किए बिना केवल संगोष्ठियों और नारों से अनंत काल तक भी अहिंसा की प्रतिष्ठा नहीं हो सकेगी।<sup>3</sup> यदि अहिंसक शक्तियां संगठित होकर अहिंसा को क्षेत्र में रिसर्च करें, अहिंसा-प्रधान जीवन-शैली का प्रशिक्षण दें और हिंसा के मुकाबले में अहिंसा का प्रयोग करें तो निश्चित रूप से अहिंसा का वर्चस्व स्थापित हो सकता है।<sup>8</sup>

#### अहिंसा का प्रयोग

धर्मशास्त्रों में अहिसा की महिमा के व्याख्यान में हजारों पृष्ठ भरे

- १. सफर : आधी शताब्दी का, पृ० ५९
- २. मेरा धर्म : केंद्र और परिधि पृ० ६५
- ३. अणुव्रत पाक्षिक १६ अग०, ८८
- ४. कुहासे में उगता सूरज पृ० २६

पड़े हैं। वर्तमान काल में गांधी के बाद आचार्य तुलसी का नाम आदर से लिया जा सकता है, जिन्होंने अहिंसा को प्रयोग के धरातल पर प्रतिष्ठित करने का प्रयत्न किया है।

यद्यपि आचार्य तुलसी पूर्ण अहिंसक जीवन जीते हैं, पर उनके विचार बहुत सन्तुलित एवं व्यावहारिक हैं । अहिंसा के प्रयोग एवं परिणाम के बारे में उनका स्पष्ट मन्तव्य है कि दुनिया की सारी समस्याएं अहिंसा से समाहित हो जाएंगी, यह मैं नहीं मानता पर इसका अर्थ यह नहीं कि वह निर्बल है । अहिंसा में ताकत है पर उसके प्रयोग के लिए उचित एवं उपयुक्त भूमिका चाहिए । बिना उपयुक्त पात्र के अहिंसा का प्रयोग वैसे ही निष्फल हो जाएगा जैसे ऊषर भूमि में पड़ा बीज ।

अहिंसा का प्रयोग क्षेत्र कहां हो ? इस प्रश्न के उत्तर में उनका चिन्तन निश्चित ही अहिंसा के क्षेत्र में नयी दिशाएं उद्घाटित करने वाला है—''मैं मानता हूं अहिंसा केवल मन्दिर, मस्जिद या गुरुद्वारा तक ही सीमित न रहे, जीवन व्यवहार में उसका प्रयोग हो । अहिंसा का सबसे पहला प्रयोगस्थल है – व्यापारिक क्षेत्र, दूसरा क्षेत्र है राजनीति ।''

वर्तमान में अहिंसक शक्तियों के प्रयोग में ही कोई ऐसी भूल हो रही है, जो उसकी शक्तियों की अभिव्यक्ति में अवरोध ला रही है । उसमें एक कारण है उसका केवल निषेधात्मक पक्ष प्रस्तुत करना । आचार्य तुलसी कहते हैं कि विधेयात्मक प्रस्तुति द्वारा ही अहिंसा को अधिक शक्तिशाली बनाया जा सकता है।

जो लोग अहिंसा की शक्ति को विफल मानते हैं, उनकी भ्रान्ति का निराकरण करते हुए वे कहते हैं---- ''आज हिंसा के पास शस्त्र है, प्रशिक्षण है, प्रेस है, प्रयोग है, प्रचार के लिए अरबों-खरबों की अर्थ-व्यवस्था है। मानव जाति ने एक स्वर से जैसा हिंसा का प्रचार किया वैसा यदि संगठित होकर अहिंसा का प्रचार किया होता तो धरती पर स्वर्ग उतर आता, मुसीबतों के बीहड़ मार्ग में भव्य एवं सुगम मार्ग का निर्माण हो जाता, ऐसा नहीं किया गया फिर अहिंसा की सफलता में सन्देह क्यों ?<sup>8</sup> वे स्पष्ट शब्दों में कहते हैं----''मैं तो अहिंसा की ही दुर्बलता मानता हूं कि उसके अनुयायियों का संगठन नहीं हो पाया । कुछ अहिंसा-निष्ठ व्यक्तियों का संगठन में इसलिए विश्वास नहीं है कि वे उसमें हिंसा का खतरा देखते हैं । मैं अहिंसा की वीर्यवत्ता के लिए संगठन को उपयोगी समभता हूं । हिंसा वहां है, जहां बाध्यता हो । साधना के सूत्र पर चलने वाले प्रयत्न व्यक्तिगत स्तर पर

१. प्रवचन पाथेय भाग-९, पृ० २६५।

२. जैन भारती, १७ सित० ६१।

जितने ग्रुढ होते हैं, समूह के स्तर पर भी उतने ही ग्रुढ हो सकते हैं। सामूहिक अभ्यास से उस ग्रुढता में तेजस्विता और अधिक निखर आती है।"

अहिंसा को प्रायोगिक बनाने के लिए वे अपनी भावना प्रस्तुत करते हुए कहते हैं—''मैं चाहता हूं कि एक शक्तिशाली अहिंसक सेना का निर्माण हो । वह सेना राजनीति के प्रभाव से सर्वथा अछूती रहे, यह आवश्यक है ।'' मेरी दृष्टि में इस अहिंसक सेना में पांच तत्त्व मुख्य होंगे---

- समर्पण—-अपने कर्त्तव्य के लिए जीवन की आहुति देनी पड़े तो भी तैयार रहें।
- २. शक्ति— ज्परस्पर एकता हो ।
- संगठन—संगठन में इतनी दृढ़ता हो कि एक ही आह्वान पर हजारों व्यक्ति तैयार हो जाएं।
- ४. सेवा---एक दूसरे के प्रति निरपेक्ष न रहें।
- ४. अनुशासन---परेड में सैनिकों की तरह चुस्त अनुशासन हो ।ै

### अहिंसक क्रांति

संसार में अन्याय, शोषण एवं अनाचार के विरुद्ध समय-समय पर कांतियां होती रही हैं पर उनका साधन विशुद्ध नहीं रहने से उनका दीर्घकालीन परिणाम सन्दिग्ध हो गया। आचार्य तुलसी स्पष्ट कहते हैं कि कांति की सफलता और स्थायित्व मैं केवल अहिंसा में ही देखता हूं।<sup>3</sup> हिंसक कांति से शांति और समता आ जाएगी, यह दुराशामात्र है। यदि आ भी जाएगी तो वह चिरस्थायी नहीं होगी। उसकी तह में अशांति और वैमनस्य की ज्वाला धधकती रहेगी।<sup>4</sup> अहिंसक क्रांति से उनका तात्पर्य है बिना कोई रक्तपात, हिंसा, युद्ध और शस्त्रास्त्र के सहयोग से होने वाली क्रांति। उनका यह अटूट विश्वास है कि भौतिक साधनों से नहीं, अपितु प्रेम की शक्ति से ही अहिंसक क्रांति सम्भव है। अहिंसक क्रांति के सफल न होने का सबसे बड़ा कारण वे मानते हैं कि हिंसात्मक क्रांति के सफल न होने का सबसे बड़ा कारण वे मानते हैं कि हिंसात्मक क्रांति करने वालों की तोड़-फोड़ के साधनों में जितनी श्रद्धा होती है, उतनी श्रद्धा अहिंसात्मक क्रांति को सफल होना है तो उसमें प्रतिरोधात्मक शक्ति पैदा करनी होगी।<sup>4</sup> इस दृढ़ निष्ठा से ही अहिंसा तेजस्वी एवं सफल हो सकती है।

- १. अणुव्रतः गति प्रगति, पृ० १५५ ।
- २. एक बूंद : एक सागर, पृ० १७३४ ।
- ३. बेंगलोर १६-९-६९ के प्रवचन से उद्धृत ।
- ४. प्रवचन पाथेय भाग-९, पृ० २६४ ।
- ५. गृहस्थ को भी अधिकार है धर्म करने का, पृ० २५ ।

### अहिंसा का सामाजिक स्वरूप

अहिंसा कोई नारा नहीं, अपितु जीवन का शाश्वत दर्शन है। समय की आंधी इसे कुछ धूमिल कर सकती है पर समाप्त नहीं कर सकती। ' अहिंसा केवल मोक्ष प्राप्ति के लिए ही नहीं, अपितु सामाजिक जीवन के प्रत्येक क्षेत्र में इसकी उपयोगिता निविवाद है। आचार्य तुलसी के अनुसार अहिंसा वह सुरक्षा कवच है, जो घृणा, वैमनस्य, प्रतिशोध, भय, आसक्ति आदि घातक अस्त्रों के प्रहार को निरस्त कर देता है तथा समाज में शांति, सह-अस्तित्व एवं मैत्रीपूर्ण वातावरण बनाए रख सकता है। वे मानते हैं अहिंसा का पथ जटिल एवं कंकरीला हो सकता है पर महान् बनने हेतु इसके अतिरिक्त और कोई उपाय नहीं है। अहिंसा ही वह शक्ति है, जो समाज में मानव को पशु बनने से रोके हुए है।'

आचार्य तुलसी ने अहिंसा को समाज के साथ जोड़कर उसे जन-आन्दोलन या क्रांति का रूप देने का प्रयत्न किया है। अहिंसा के सन्दर्भ में नैतिकता को व्याख्यायित करते हुए वे कहते हैं—''अहिंसा का सामाजिक जीवन में प्रयोग ही नैतिकता है। जिसमें दूसरों के प्रति मैत्री का भाव नहीं होता, करुणा की वृत्ति नहीं होती और दूसरों के कष्ट को अनुभव करने का मानस नहीं होता, वह नैतिक कैसे बन सकता है ?<sup>1</sup>

अहिंसा को सामाजिक सन्दर्भ में व्याख्यायित करते हुए वे कहते हैं दूसरों की सम्पत्ति, ऐश्वर्य और सत्ता देखकर मुंह में पानी नहीं भर आता, यह अहिंसा का ही प्रभाव है। ''अहिंसा के द्वारा जीवन की आवश्यकताएं पूरी नहीं होतीं, इसलिए वह असफल है जिन्तन की यह रेखा भूल भरे बिन्दुओं से बनी है और बनती जा रही है।'' समाज के सन्दर्भ में अहिंसा की उपयोगिता स्पष्ट करते हुए उनका मन्तव्य है व्यक्ति निरंकुश न हो, उसकी महत्त्वाकांक्षाएं दूसरों को हीन न समफ्रें, उसकी प्रतिस्पर्धाएं समाज में संघर्ष न करें इन सब दृष्टियों से अहिंसा का सामाजिक विकास होना आवश्यक है।

अहिंसा और समाज के सन्दर्भ में प्रतिप्रश्न उठाकर वे सामाजिक प्राणी के लिये अहिंसा की सीमारेखा या इयत्ता को स्पष्ट करते हुए कहते हैं — ''सामाजिक प्राणी के लिये यह कैसे सम्भव हो सकता है कि वह खेती, व्यवसाय या अर्जन न करे और यह भी कैसे सम्भव है कि वह अपने अधिकृत

- ३. गृहस्थ को भी अधिकार है धर्म करने का, पृ० ९ ।
- ४. गृहस्थ को भी अधिकार है धर्म करने का, पृ० ११।

१. कुहासे में उगता सूरज, पृ० १४ ।

२. प्रवचन डायरी, पृ० २३ ।

पदार्थों या अधिकारों की सुरक्षा न करे। अर्थ और पदार्थ का अर्जन और संरक्षण हिंसा के बिना नहीं हो सकता। ..... इस सन्दर्भ में महावीर ने विवेक दिया तुम अहिंसा का प्रारंभ उस बिन्दु पर करो, जहां तुम्हारे जीवन की अनिवार्यताओं में भी बाधा न आए और तुम क्रूर व आक्रामक भी न बनो। दस दृष्टिकोण से प्रत्येक सामाजिक प्राणी समाज में रहते हुए अहिंसा का पालन कर सकता है तथा इस व्यावहारिक दृष्टिकोण से उसकी सामाजिकता में भी कहीं अन्तर नहीं आता।

आचार्य तुलसी एक सामाजिक प्राणी के लिए मध्यम मार्ग प्रस्तुत करते हुए कहते हैं—''हिंसा जीवन की अनिवार्यता है और अहिंसा पवित्र जीवन की अनिवार्यता । हिंसा जीवन चलाने का साधन है और अहिंसा आदर्श तक पहुंचने या लक्ष्य को पाने का साधन है।'''हिंसा जीवन की शैली बन जाए, यह खतरनाक बिंदु है।''<sup>8</sup>

अहिंसक समाज रचना आचार्य तुलसी का चिरपालित स्वप्न है। इस दिशा में अणुव्रत के माध्यम से वे पिछले पचास सालों से अनवरत कार्य कर रहे हैं। २२ अप्रैल १९४० दिल्ली में पत्रकारों के बीच एक वार्ता में आचार्य तुलसी ओजस्वी वाणी में अपनी अन्तर्भावना प्रकट करते हैं—''मैं सामूहिक अशांति को जन्म देने वाली हिंसा को मिटाकर अहिंसा प्रधान समाज का निर्माण करना चाहता हूं। उसकी आधारशिला में निम्न नियम कार्यकारी बन सकते हैं—

- जाति, धर्म, सम्प्रदाय, वर्ण आदि का भेद होने के कारण किसी मानव की हत्या न करना।
- ० दूसरे समाज या राष्ट्र पर आक्रमण न करना।
- निरपराध व्यक्ति को नहीं मारना, सब प्राणियों के प्रति आत्मौपम्य भाव का विकास ।
- जीवन-यापन के लिए आवश्यक सामग्री के अतिरिक्त अन्य वस्तुओं का संग्रह न करना ।
- मद्यपान और मांसाहार नहीं करना ।
- रक्षात्मक युद्ध में भी शत्रुपक्षीय नागरिकों की हत्या न करना ।
- बड़प्पन की भावना का अन्त करना, किसी के अधिकार का हनन न करना।
- ० व्यभिचार न करना।<sup>3</sup>
- १. एक बूंद : एक सागर, पृ० २७८।
- २. सफर : आधी शताब्दी का, पृ० ४७
- ३. २१ अप्रैल ४०, दिल्ली, पत्रकार वार्ता ।

इसके साथ ही वे अहिंसक समाज की प्रतिष्ठा में निम्न प्रवृत्तियों का होना आवश्यक मानते हैं—

- १. वर्तमान शिक्षा-प्रणाली की पुनर्रचना—वर्तमान शिक्षा प्रणाली में बुद्धि-पाटव और तर्कशक्ति का विकास हो रहा है पर चरित्र-शील व्यक्ति पैदा नहीं हो रहे हैं।
- २. संयमी एवं त्यागी पुरुषों को महत्त्व देना । सत्ताधारी एवं पूंजीपतियों को महत्त्व देने का अर्थ है—जन-साधारण को पूंजी एवं सत्ता के लिए लोलुप बनाना । संयम को प्रधानता देने से पूंजीपति भी संयम की ओर अग्रसर होंगे । जहां संयम होगा, वहां हिंसा नहीं हो सकती ।
- ३. इच्छाओं का अल्पीकरण ''आज आर्थिक असमानता चरम सीमा पर है। कोई धनकुबेर धन का अंबार लगा रहा है तो उसका पड़ोसी भूख से मर रहा है। यह असमानता हिंसा को जन्म दे रही है। इसे मिटाये बिना समाज में अहिंसा का विकास कम सम्भव है।''<sup>9</sup>

इस स्थिति में परिवर्तन के लिए आचार्य तुलसी का सुफाव है कि व्यक्ति, आर्थिक व्यवस्था और सामाजिक व्यवस्था---इन तीनों में सापेक्ष और संतुुलित परिवर्तन हो, तभी स्वस्थ समाज या अहिंसक समाज की परिकल्पना की जा सकती है।

आचार्य तुलसी का दृढ़ विश्वास है कि समाज की अनेक कठिन समस्या का हल अहिंसा ढ़ारा खोज। जा सकता है। पर उसके लिये हिंसा के स्थान पर अहिंसा, शस्त्र-प्रयोग के स्थान पर निःशस्त्रीकरण तथा क्रूरता की तुलना में करुणा का सूल्यांकन करना होगा।<sup>३</sup>

### वैचारिक अहिंसा

महावीर ने वैचारिक एवं मानसिक हिंसा को प्राण-वियोजन से भी अधिक घातक माना है। इस सन्दर्भ में आचार्य तुलसी का मन्तव्य है कि प्राणी की हत्या करने वाला शायद उसी की हत्या करता है पर विचारों की हत्या करने वाला न जाने कितने प्राणियों की हत्या का हेतु बन जाता है।<sup>3</sup> अपने एक प्रवचन में आश्चर्य व्यक्त करते हुए वे कहते हैं—''व्यक्ति धन के लिए लड़ सकता है, पत्नी के लिए भी संघर्ष कर सकता है, यह सम्भव है। पर विचारों के लिए लड़े, बड़े-बड़े महायुद्ध करे, लाखों व्यक्तियों के खन

- १. ५ अगस्त ७०, पत्रकार वार्ता, रायपुर ।
- २. अमृत सन्देश, पृ० ४५।
- ३. गृहस्थ को भी अधिकार है धर्म करने का, पृ० १७।

से होली खेले. यह तो आश्चर्यचकित करने वाली बात है।

वैचारिक हिंसा को स्पष्ट करते हुए उनका कहना है—''किसी की असत् आलोचना करना, किसी के विचारों को तोड़-मरोड़कर रखना, आक्षेप लगाना, किसी के उत्कर्ष को सहन न करके उसके प्रति घृणा का प्रचार करना तथा अपने विचारों को ही प्रमुखता देना वैचारिक हिंसा है। ै इसी सन्दर्भ में उनका निम्न वक्तव्य भी वजनदार है—''घृणा, ईर्ष्या, द्वेष, वैमनस्य, वासना और दुराग्रह—ये सब जीवन में पलते रहें और अहिंसा भी सघती रहे, यह कभी सम्भव नहीं है।''<sup>3</sup>

महावीर ने अनेकांत के द्वारा वैचारिक अहिंसा को प्रतिष्ठित करने का प्रयत्न किया। अनेकांत के माध्यम से उन्होंने मानव जाति को प्रतिबोध दिया कि स्वयं को समफने के साथ दूसरों को भी समफने की चेष्टा करो। अनेकांत के बिना सम्पूर्ण सत्य का साक्षात्कार नहीं किया जा सकता। आचार्य तुलसी ने न केवल उपदेश से बल्कि अपने जीवन के सैंकड़ों घटना प्रसंगों से वैचारिक अहिंसा का सक्रिय प्रशिक्षण भारतीय जनमानस को दिया है।

सन् १९६२ के आसपास की घटना है। अणुव्रत गोष्ठी के कार्यक्रम में नगर के लब्धप्रतिष्ठ वकील को भी अपने विचार व्यक्त करने के लिए निमंत्रित किया गया। उन्होंने वक्तव्य में अणुव्रत के सम्बन्ध में कुछ जिज्ञासाएं एवं शंकाएं उपस्थित कीं। उन्हें सुनकर अनेक श्रद्धालुओं ने उनको उपालम्भ दे डाला। शाम को कार्यक्रम की समाप्ति पर वकील साहब ने अपने प्रात:-कालीन वक्तव्य के लिए क्षमायाचना करने की इच्छा व्यक्त की। इसे सुनकर आचार्यक्षी ने कहा—''आपके विचार तो बड़े प्राञ्जल और प्रभावोत्पादक थे। मैंने बहुत ध्यान से आपकी बात सुनी है। मैं तो आपके विचारों की सराहना करता हूं कि कोई समीक्षक हमें मिला तो सही।'' आचार्यवर के इन उदार विचारों को सुनकर वकील साहब अभिभूत हो गए और बोले—

- ३. गृहस्थ को भी अधिकार है धर्म करने का, पृ० १४।
- ४. पथ और पाथेय, पू० ३३।
- ४. जैन भारती, २४ फरवरी १९६२।

१. प्रवचन पाथेय भाग-९, पृ० ५१।

२. पथ और पाथेय, पृ० ३२,३३।

''अपने से विरोधी विचारों को सुनना, पचा लेना, एवं ग्राह्य की प्रशंसा करना—यह कार्य आचार्य तुलसी जैसे महान् व्यक्ति ही कर सकते हैं । सचमुच आप स्वस्थ विचार एवं स्वस्थ मस्तिष्क के धनी हैं ।''

# अहिंसात्मक प्रतिरोध

प्रतिरोध हिंसात्मक भी होता है और अहिंसात्मक भी। हिंसात्मक प्रतिरोध क्षणिक होता है किन्तु अहिंसात्मक प्रतिरोध का प्रभाव स्थायी होता है। महावीर ने प्रतिरोधात्मक अहिंसा का प्रयोग दासप्रथा के विरोध में किया। उसी कड़ी में गांधीजी ने भी इसका प्रयोग सत्याग्रह आंदोलन के रूप में किया, जो काफी अंशों में सफल हुआ।

जब तक प्रतिरोधात्मक शक्ति जागृत नहीं होती, व्यक्ति अन्याय के विरोध में आवाज नहीं उठा सकता । इसी बात पर टिप्पणी करते हुये वे कहते हैं— ''समाज या परिवार में जो कुछ भी गलत घटित होता है, उस समय यदि आप यह सोचें कि उससे आपका क्या बिगाड़ता है ? बुराई के प्रति यह निरपेक्षता या तटस्थता बहुत घातक सिद्ध हो सकती है । इसलिए अपने भीतर सोई प्रतिवाद की शक्ति को जागृत करना बड़ा जरूरी है । इससे अहिंसा का वर्चस्व बढ़ेगा और समाज में बुराइयों का अनुपात कम होगा ।

आचार्य तुलसी मानते हैं कि तटस्थता और विनम्रता अहिसात्मक प्रतिरोध के आधार स्तम्भ हैं। उनकी दृष्टि में किसी भी विचार के प्रति पूर्वाग्रह या अहंभाव टिक नहीं सकता। पक्ष विशेष से बन्धकर प्रतिरोध की बात करना स्वयं हिंसा है। वहां अहिंस।त्मक प्रतिरोध सफल नहीं होता।<sup>3</sup>

प्रतिरोध करने वाले व्यक्ति की चारित्रिक विशेषताओं के बारे में उनका मन्तव्य है कि अहिंसात्मक प्रतिकार के लिए व्यक्ति में सबसे पहले असाधारण साहस होना नितांत अपेक्षित है। साधारण साहस हिंसा की आग देखकर कांप उठता है। जहां मन में कम्पन होता है, वहां स्थिति का समाधान दिसा में दिखाई पड़ता है। दर्शन का यह मिथ्यात्व व्यक्ति को हिंसा की प्रेरणा देता है। हिंसा और प्रतिहिंसा की यह परम्परा बराबर चलती रहती है। इस परंपरा का अन्त करने के लिये व्यक्ति को सहिष्णु बनना पड़ता है।

- २. बीती ताहि विसारि दे, पृ० १११।
- ३. अणुव्रतः गति प्रगति, पृ० १५६।

१. अतीत का विसर्जन : अनागत का स्वागत, पृ० १३३ ।

सहिष्णुता के अभाव में मानसिक सन्तुलन बिगड़ जाता है। मन सन्तुलित न हो तो अहिसात्मक प्रतिकार की बात समभ में नहीं आती, इसलिये वैचारिक सहिष्णुता की बहुत अपेक्षा रहती है।

मृत्यु से डरने वाला तथा कष्ट से घबराने वाला व्यक्ति थोड़ी-सी यातना की सम्भावना से ही विचलित हो जाता है। ऐसे व्यक्ति हिंसात्मक परिस्थिति के सामने घुटने टेक देते हैं। इस विषय में आचार्य तुलसी का अभिमत है-- ''जो व्यक्ति कष्टसहिष्णु होते हैं, वे विषम स्थिति में भी अन्याय और असत्य के सामने भुकने की बात नहीं सोचते। ऐसे व्यक्ति अहिंसात्मक प्रतिकार में अधिक सफल होते हैं। उनकी कष्ट-सहिष्णुता इतनी बढ़ जाती है कि वे मृत्यु तक का वरण करने के लिये सदा उद्यत रहते हैं। जिन व्यक्तियों को मृत्यु का भय नहीं होता, वे सत्य की सुरक्षा के लिए सब-कुछ कर सकते हैं। प्रतिरोधात्मक अहिंसा का प्रयोग इन्हीं व्यक्तियों द्वारा किया जाता है।<sup>3</sup>

कुछ व्यक्ति हड़ताल, घेराव आदि साधनों को अहिंसात्मक प्रतिकार के रूप में स्वीकार करते हैं किन्तु इस विषय में आचार्य तुलसी का दृष्टि-कोण कुछ भिन्न है। वे स्पष्ट कहते हैं—''घेराव में हिंसात्मक उपकरणों का सहारा नहीं लिया जाता, यह ठीक है, फिर भी वह अहिंसा का साधन नहीं हो सकता, क्योंकि इसमें उत्सर्ग की भावना विलुप्त है। अपनी शक्ति से किसी को बाध्य करना अहिंसा नहीं हो सकती क्योंकि बाध्यता स्वयं हिंसा है। इस प्रकार सविनय अवज्ञा आन्दोलन, सत्याग्रह, घेराव आदि साधनों की भूमिका में विशुद्धता, तटस्थ दृष्टिकोण, देशकाल और परिस्थितियों का सही विचार और आत्मोत्सर्ग की भावना निहित हो तो मैं समफता हूं कि अहिंसा को इन्हें स्वीकार करने में कोई संकोच नहीं होता।''

इस कथन का तात्पर्य यह है कि अन्याय से अन्याय को परास्त करना दुर्बलता है तथा अन्याय को स्वीकार करना भी बहुत बड़ी कायरता और हिंसा है। उनका अपना अनुभव है कि यदि मांग में औचित्य है तो उसे स्वीकार करने में कोई बाधा नहीं रहनी चाहिए अन्यथा हिंसा के सामने फुकना सिद्धांत की हत्या करना है।'' सद्भावना, मैत्री, प्रेम, करुणा की वृत्ति से हिंसा को पराजित किया जा सकता है। बलप्रयोग, दबाव या बाध्यता चाहे अहिंसात्मक ही क्यों न हो, उसमें सूक्ष्म हिंसा का भाव रहता है। अहिंसात्मक प्रतिरोध की शक्ति बलिदान की भावना तथा अभय की साधना से ही सफल हो सकती है। क्योंकि स्वयं हिंसा भी बलिदान के

२. अणुव्रत के आलोक में, पृ० ५०।

१. अणुव्रत के आलोक में, पृ० ५०

अभाव में सफल नहीं हो सकती । अतः अहिंसात्मक प्रतिरोध हेतु ईमानदार और बलिदानी व्यक्तियों की आवश्यकता है अन्यथा इसकी आवाज का मूल्य अरण्य रोदन से अधिक नहीं होगा ।

अनुशास्ता होने के कारण आचार्य तुलसी ने अपने जीवन में अहिंसात्मक प्रतिरोध के अनेक प्रयोग किए, जो सफल रहे। कलकत्ता की धार्मिक सभाओं में मनोमालिन्य चरम सीमा पर पहुंच गया। जयपुर चातुर्मास के दौरान आचार्य तुलसी ने एकासन तप प्रारम्भ कर दिया, साथ ही यह भी स्पष्ट कर दिया कि मैंने जो संकल्प किया है, वह दबाव डालने हेतु नहीं है। मैं दबाव को हिंसा मानता हूं। यदि इससे भी हृदय परिवर्तन नहीं हुआ, तो मैं और भी तगड़ा कदम उठा सकता हूं।''' आचार्यश्री के इस अहिंसात्मक प्रतिरोध से पारस्परिक सौहार्द एवं सामंजस्य का सुन्दर वाता-वरण निर्मित हुआ और उलभी हुई गुत्थी को एक समाधायक दिजा मिल गई।

#### अहिंसा सार्वभौम

दितीय विश्व युद्ध की बिभीषिका से त्रस्त होकर अहिसा और शांति के क्षेत्र में कार्य करने वाली कुछ अन्तर्राष्ट्रीय संस्थाओं का उदय हुआ। जैसे संयुक्त राष्ट्र संघ, इन्स्टीट्यूट फोर पीस एण्ड जस्टीस, इंटरनेशनल पीस रिसर्च. कोपरेशन फोर पीस तथा गांधी शांति सेना आदि। उसी परम्परा में आचार्य तुलसी ने अणुव्रत आंदोलन के अन्तर्गत 'अहिसा सार्वभौम' की स्थापना करके अहिंसा के इतिहास में एक नयी कडी जोड़ने का प्रयत्न किया है। उन्होंने अहिंसा का ऐसा सर्वमान्य मंच उपस्थित किया है, जहां से अहिंसा की आवाज दिगन्तों तक पहुंच सकती है।

'राजस्थान विद्यापीठ' उदयपूर के संस्थापक जनार्दन राय नागर ने

- १. जैन भारती, २८ दिसम्बर, १९७४
- २. सफर : आधी शताब्दी का, पृ० ६१।

इस नए अभियान के प्रति अपनी प्रतिक्रिया व्यक्त करते हुए कहा— ''आज की विषम परिस्थितियों में आवश्यक है कि अहिंसा का स्वर उठे, लोक-चेतना जागे और हिंसा के विरुद्ध लोकशक्ति अपना मार्ग प्रशस्त करे। अहिंसा सार्वभौम इसी का प्रतीक है। गांधीजी के बाद अहिंसा के क्षेत्र में आचार्य तुलसी ढारा महत्त्वपूर्ण कार्य हो रहा है। आचार्य तुलसी मजहब से दूर भारतीय संस्कृति को एक शुद्ध, ठोस एवं आध्यात्मिक आधार प्रदान कर रहे है।''

# अहिसा और वीरता

आचार्य तुलसी कहते हैं — ''अहिंसा का पथ तलवार की धार से भी अधिक तीक्ष्ण है। इस स्थिति में कोई भी कायर और दुर्बल व्यक्ति इस पर चलने का साहस कैसे कर सकता है ? <sup>\*</sup>

कुछ लोग अहिंसा का सम्बन्ध कायरता से जोड़ते हुए कहते हैं जैनधर्म की अहिंसा ने हमें कायर बना दिया है। इस प्रक्षन के उत्तर में आचार्य तुलसी का स्पष्ट मन्तव्य है—''कायरता अहिंसा का अंचल तक नहीं छू सकती। सोने के थाल बिना सिंहनी का दूध कहां रह सकता है? उसी प्रकार अहिंसा का वास वीर हृदय को छोड़कर अन्यत्र असम्भव है। यह अटल सत्य है। अहिंसा और कायरता का वहीं सम्बन्ध है, जो ३६ के अंकों में तीन और छः का है।''<sup>3</sup> अहिंसा तो साहस और पुरुषार्थ का पर्याय है। वह कभी नहीं कहती कि हम अपनी सुरक्षा ही न करें। जिस प्रकार भय दिखाना हिंसा है, उसी तरह भयभीत होना भी हिंसा ही है।<sup>\*</sup> जो लोग स्वयं की कमजोरी पर आवरण डालने के लिये अहिंसा का सहारा लेते हैं, ऐसे तथाकथित

४. २४-४-६१ के प्रवचन से उद्धृत ।

१. अमरित बरसा अरावली में, पृ० २८१ ।

२. एक बूंद : एक सागर, पृ० २७३ ।

३. शांति के पथ पर, पृ० ५७ ।

अहिंसक ही अहिंसा को कमजोर बनाते हैं।'' वे मानते हैं—''अहिंसा व्यक्ति या समाज को कमजोर बनाती है—यह भ्रम इसलिये उत्पन्न हुआ कि सही अर्थ में अहिंसा में विश्वास रखने वाले धार्मिकों ने अपनी दुर्बलता को अहिंसा की ओट में पाला-पोसा । इसी बात को वे व्यंग्यात्मक भाषा में प्रस्तुत करते हैं—''शेर के सामने खरगोश कहे कि मैं अहिंसक हूं, इसलिए तुमको नहीं मारता तो क्या वह अहिंसक हो सकता है ?' इसी सन्दर्भ में उनकी दूसरी टिप्पणी भी महत्त्वपूर्ण है—''मैं कायरता को अहिंसा नहीं मानता । डर से छुपने वाला यदि अपने को अहिंसक कहे तो मैं उसे प्रथम दर्जे की कायरता कहूंगा । वह दूसरों को क्या मारे जो स्वयं ही मरा हुआ है।''<sup>क</sup> आचार्य तुलसी अहिंसक को शक्ति सम्पन्न होना अनिवार्य मानते हैं अतः खुले शब्दों में आह्वान करते हैं—''जिस दिन अहिंसक मौत से नहीं घबराएगा । वह दिन हिंसा की मौत का दिन होगा । हिंसा स्वतः घबराकर पीछे हट जायेगी और अपनी हार स्वीकार कर लेगी।''<sup>3</sup>

# लोकतंत्र और अहिंसा

''लोकतंत्र से अहिंसा निकल गयी तो वह केवल अस्थिपंजर मात्र बचा रहेगा''—आचार्य तुलसी की यह उक्ति राजनीति में अहिंसा की महत्ता को प्रतिष्ठित करती है। अहिंसा को तेजस्वी और वर्चस्वी बनाने हेतु उनका चिन्तन है कि एक शक्तिशाली अहिंसक दल का निर्माण किया जाए, जो राजनीति के प्रभाव से सर्वथा अछ्ता रहे पर राजनीति को समय-समय पर मार्गदर्शन देता रहे।

हिंसा में विश्वास रखने वाले राजनीतिज्ञों को वे चेतावनी देते हुए कहते हैं—-''मैं राजनीतिज्ञों को एक चेतावनी देता हूं कि हिसात्मक क्रांति ही सब समस्याओं का समुचित समाधान है वे इस भ्रांति को निकाल फेंके। अन्यथा स्वयं उन्हें कटु परिणाम भोगना होगा। हिंसक क्रांतियों से उच्छू खलता का प्रसार होता है। आज के हिंसक से कल का हिंसक अधिक कूर होगा, फिर कैसे शांति रह सकेगी ?<sup>\*</sup>

लोकतंत्र अहिंसा का प्रतिरूप होता है, क्योंकि उसमें व्यक्ति स्वातंत्व्य को स्थान है। पर आज की बढ़ती हिंसा से वे अत्यंत चिंतित ही नहीं, आश्चर्यचकित भी हैं—''दिन है और अंधकार है—-इस उक्ति में जितना

- १. एक बूंद : एक सागर, पृ० २५२ ।
- २. एक बूंद : एक सागर, पृ० २७४।
- ३. पथ और पाथेय, पृ० ३६।
- ४. जैन भारती, ३१ मार्च १९६८ ।

#### गद्य साहित्य : पर्यालोचन और मूल्यांकन

अर्ग्तावरोध है, उतना ही अंतविरोध इस स्थिति में है कि लोकतंत्र है और हिसा की प्रबलता है।'' अभय, समानता, स्वतंत्रता, सहानुभूति आदि तत्त्व लोकतंत्र को जीवित रखते हैं। लोकतंत्र में अहिसा के विकास की सर्वाधिक सम्भावनाएं होती हैं। यदि लोकतंत्र में अच्छाइयों का विकास न हो तो इससे अधिक आश्चर्य की बात क्या होगी ?'

अहिंसक लोकतंत्र की कल्पना गांधीजी ने रामराज्य के रूप में की पर वह साकार नहीं हो सकी क्योंकि गांधीवाद के सिद्धांतों एवं आदर्शों ने वाद का रूप तो धारण कर लिया पर उनका जीवन में सक्रिय प्रशिक्षण नहीं हो सका। आचार्य तुलसी ने अहिंसक जनतंत्र की कल्पना प्रस्तुत की है, उसके मुख्य बिंदु निम्न हैं---

- १. व्यक्ति स्वातंत्र्य का विकास ।
- २. मानवीय एकता का समर्थन ।
- ३. शांतिपूर्ण सह-अस्तित्व ।
- ४. शोषण मुक्त व नैतिक समाज की रचना ।
- ५. अंतर्राष्ट्रीय नैतिक मूल्यों की प्रतिष्ठापना ।
- ६. सार्वदेशिक निःशस्त्रीकरण के सामूहिक प्रयत्न ।
- ७. मैत्री व शांति संगठनों की सार्वदेशिक एकसूत्रता।<sup>2</sup>

# अहिंसा और युद्ध

युद्ध की बिभीषिका का इतिहास अति-प्राचीन है। प्राचीनकाल से ही आवेश की कियान्विति युद्ध के रूप में होती रही है। जिस देश में युद्ध के प्रसंग जितने अधिक उपस्थित होते थे, वह देश उतना ही अधिक शौर्य सम्पन्न समभा जाता था। युद्ध के बारे में किए गए एक सर्वेक्षण के अनुसार ईसा पूर्व ३६०० वर्ष से लेकर आज तक मानव जाति कुल २९२ वर्ष ही शांति से रह सकी है। इस बीच छोटे बड़े १४५१४ युद्ध लड़े गए। उन युद्धों में तीन अरब से भी अधिक लोगों को अपने प्राणों की आहति देनी पड़ी।

वर्तमान युग के नाभिकीय एवं अणु रासायनिक युद्ध का परिणाम विजेता और विजित दोनों राष्ट्रों को सदियों तक समान रूप से भोगना पड़ता है। युद्ध भौतिक हानि के अतिरिक्त मानवता के अपाहिज और विकलांग होने में भी बहुत बड़ा कारण है।<sup>3</sup> इससे पर्यावरण इतना प्रदूषित हो जाता है कि सालों तक व्यक्ति शुद्ध सांस और भोजन भी प्राप्त नहीं कर सकता। वैज्ञानिक इस बात की घोषणा कर चुके हैं कि भविष्य में युद्ध में

- २. जैन भारती, २० दिस० १९६४।
- ३. अणुव्रत, १ दिस० १९४६।

१. अतीत का विसर्जन ः अनागत का स्वागत, पृ० ११७ ।

प्रत्यक्ष रूप में भाग लेने वाले कम और दुष्परिणामों का शिकार बनने वाले संसार के सभी प्राणी होंगे । युद्ध के भयावह परिणामों की उद्घोषणा करते हुए आचार्य तुलसी का कहना है—''युद्ध वह आग है, जिसमें साहित्यकारों का साहित्य, कलाकारों की कला, वैज्ञानिकों का विज्ञान, राजनीतिज्ञों की राजनीति और भूमि की उर्वरता भस्मसात् हो जाती है।''<sup>1</sup> इसी सन्दर्भ में उनके काव्य की निम्न पंक्तियां भी पठनीय हैं—

> साथ उनके हो गईं कितनी कलाएं लुप्त हैं। युद्ध से उत्पन्न क्षति भी क्या किसी से गुप्त है। देखते ही अमित जन-धन का हुआ संहार है। हाय ! फिर भी रक्त की प्यासी खड़ी तलवार है।।<sup>°</sup>

वैयक्तिक अहंकार, सत्ता की महत्त्वाकाक्षा, स्वार्थ तथा स्वय को शक्तिशाली सिद्ध करने की इच्छा आदि युद्ध के मूल कारण हैं। आचार्य तुलसी मानते हैं कि युद्ध मूलतः असन्तुलित व्यक्ति के दिमाग में उत्पन्न होता है ।<sup>3</sup> युद्ध और अहिंसा के बारे में भारतीय मनीषियों ने गहन चिंतन किया है । भारत-पाक युद्ध के समय रामधारीसिंह दिनकर आचार्य तुलसी के पास आकर बोले— ''आचार्यजी ! आप न तो युद्ध को अच्छा समफते हैं, न समर्थन करते हैं और न ही युद्ध में भाग लेने हेतु अनुयायियों को आदेश देते हैं । देश के ऊपर आए ऐसे संकट के समय में आपकी अहिसा क्या कहती है ? आचार्य तुलसी ने इस प्रश्न का सटीक एवं सामयिक उत्तर देते हुए कहा---''मैं युद्ध को न अच्छा मानता हूं और न समर्थन ही करता हूं—यहां तक इस कथन में अवश्य सचाई है किन्तु युद्ध में भाग लेने का निषेध करता हूं, यह कहना सही नहीं है। क्योंकि जब तक समाज के साथ परिग्रह जुड़ा हुआ है, मैं हिंसा और युद्ध की अनिवार्यता देखता हूं । परिग्रह के साथ लिप्सा का गठबंधन होता है। लिप्सा भय को जन्म देती है और भय निश्चित रूप से हिसा और संघर्ष को आमंत्रण देता है । समाज में जीने वाला और समाज को सुरक्षा का दायित्व ओढ़ने वाला आदमी युद्ध के अनिवार्य कारणों को देखता हुआ भी नकारने का प्रयत्न करे —इसे मैं खण्डित मान्यता मानता हूं ।''<sup>≉</sup>

युद्ध की परिस्थिति अनिवार्य होने पर समाज के कर्त्तव्य का स्पष्टी-करण करते हुए उनका निम्न कथन न केवल चौंकाने वाला, अपितु करणीय की ओर यथार्थ इंगित करने वाला है—''जहां व्यक्ति युद्ध के मैदान से भागता

- ३. जैन भारती, १८ अग० १९६८ ।
- ४. अणुव्रत : गति प्रगति प्र॰ १४७।

१. एक बूंद : एक सागर, पृ० ११४२।

२. भरतमुक्ति, पू० १००

है, समाज पर आई कठिन घड़ियों के समय घरों में खिपकर अपनी जान बचाने का उपाय करता है, वहां भले ही वह स्थूल रूप से हिंसा से बच रहा है किंतु सूक्ष्मता से और गहरे में वह हिंसक ही है। वहां हिंसा ही होती है, अहिंसा नहीं। क्योंकि जहां व्यक्ति प्राणों के व्यामोह से अपनी जान बचाए फिरता है, वहां कायरता है, भय है, मोह है, इसलिए हिंसा है। युद्ध में मारना भी हिंसा है, भागना भी हिंसा है, किंतु जहां व्यक्ति सर्वथा अभय है, निर्भय है, वहां अहिंसा है।''

इसी सन्दर्भ में उनकी दूसरी टिप्पणी भी मननीय है—''व्यक्ति समाज में जीता है अतः समाज और राष्ट्र की सुरक्षा का दायित्व ओढ़ने वाला व्यक्ति युद्ध के अनिवार्य कारणों को देखता हुआ भी उसे नकार नहीं सकता। जहां युद्ध की स्थिति को टाला न जा सके वहां अहिसा का अर्थ यह नहीं कि कायरतापूर्वक युद्ध के मैदान से भागा जाए।''<sup>\*</sup> साथ ही वे यह भी स्पष्ट करते हैं कि राष्ट्रीय सुरक्षा हेतु युद्ध अनिवार्य हो सकता है, एक सामाजिक प्राणी उससे विमुख नहीं हो सकता पर युद्ध में होने वाली हिसा को अहिसा की कोटि में नहीं रखा जा सकता। अनिवार्य हिसा भी अहिसा नहीं बन सकती।<sup>\*</sup>

युद्ध की स्थिति में भी अहिंसा को जीवित रखा जा सकता है, हिंसा का अल्पीकरण हो सकता है— इस बारे में आचार्य तुलसी ने पर्याप्त चिंतन किया है। वे कहते हैं- ''युद्ध में होने वाली हिंसा को अहिंसा नहीं माना जा सकता किंतु उसमें अहिंसा के लिए बहुत बड़ा क्षेत्र खुला है। जैसे— आक्रांता न बनें, निरपराध को न मारें, अपाहिजों के प्रति कूर व्यवहार न करें, अस्पताल, धर्मस्थान, स्कूल, कालेज आदि पर आक्रमण न करें, आबादी वाले स्थानों पर बमबारी न करें आदि नियम युद्ध में भी अहिंसा की प्रतिष्ठा करते हैं।<sup>3</sup>

क्या युद्ध का समाधान अहिंसा बन सकती है ? इस प्रश्न के समाधान में उनका मंतव्य है—''युद्ध का समाधान असंदिग्ध रूप से अहिंसा और मैत्री है। क्योंकि शस्त्र परम्परा से कभी युद्ध का अंत नहीं हो सकता। शक्ति सन्तुलन के अभाव में बंद होने वाले युद्ध का अंत नहीं होता। वह विराम दूसरे युद्ध की तैयारी के लिये होता है।''<sup>8</sup> इस सन्दर्भ में उनका निम्न प्रवचनांश उढरणीय है—''मनुष्य कितना भी युद्ध करे, अंत में उसे समभौता

- ३. अणुव्रतः गति प्रगति, पृ० १११।
- ४. अणुव्रतः गति प्रगति, १४०-१४१।

१. दायित्व का दर्पण : आस्था का प्रतिबिम्ब, पृ• १३-१४।

२. शांति के पथ पर, पृ० ७० ।

करना पड़ता है। मैं चाहता हूं मनुष्य की यह अन्तिम शरण प्रारंभिक शरण बने।'''

आचार्य तुलसी के चिंतन में युद्ध में अहिसक प्रयोग के लिए समुचित भूमिका, प्रभावशाली नेतृत्व, अहिसा के प्रति अनन्य निष्ठा तथा उसके लिये मर मिटने वाले बलिदानियों की अपेक्षा रहती है।<sup>3</sup> आऋमण एवं युद्ध का अहिसक प्रतिकार करने वाले में आचार्य तुलसी तीन विशेषताएं आवश्यक मानते हैं---

- १. वह अभय होगा, मौत से नहीं डरेगा ।
- वह अनुशासन और प्रेम से ओत-प्रोत होगा, मानवीय एकता में आस्था रखेगा।
- वह मनोबली होगा—अन्याय के प्रति असहयोग करने की भावना किसी भी स्थिति में नहीं छोडेगा।<sup>3</sup>

युद्ध अनिवार्य हो सकता है, फिर भी युद्ध के बारे में उनका अंतिम सुफाव या निर्णय यही है कि युद्ध में जय निश्चित हो फिर भी वह न किया जाए क्योंकि उसमें हिसा और जनसंहार तो निश्चित है पर समस्या का स्थायी समाधान नहीं है.....युद्ध आज के विकसित मानव समाज पर कलंक का टीका है।''<sup>8</sup> वे कहते हैं—''युद्ध परिस्थितियों को दबा सकता है पर शांत नहीं कर सकता। दबी हुई चीज जब भी अवसर पाकर उफनती है, दुगुने वेग से उभरती है।''

लोगों को मस्तिष्कीय प्रशिक्षण देते हुए वे कहते हैं—''युढ करने वाले और युढ़ को प्रोत्साहन देने वाले किसी भी व्यक्ति को आज तक ऐसा कोई ऐसा महत्त्वपूर्ण प्रोत्साहन नहीं मिला, जो उसे गौरवान्वित कर सके । युढ़ तो बरबादी है, अशांति है, अस्थिरता है और जानमाल की भारी तबाही है।<sup>४</sup>

## अहिंसा और विश्वशांति

आचार्य तुलसी की दॄष्टि में शांति उस आह्लाद का नाम है, जिससे आत्मा में जागृति, चेतनता, पवित्रता, हल्कापन और मूल-स्वरूप की अनुभूति होती है।''<sup>5</sup> आज सारा संसार शांति की खोज में भटक रहा है पर आणविक अस्त्रों के निर्माण ने विश्व शांति के अस्तित्व को खतरे में डाल दिया है। पूरी

६. अणुव्रत, १४ अक्टूबर १९४७।

१. तेरापंथ टाईम्स, १८ फरवरी १९८१।

२. अणुव्रतः गति प्रगति, पृ० १५१।

३-४. क्या धर्म बुद्धिगम्य है ? पृ० ७३ ।

४. कुहासे में उगता सूरज, पृ० २७।

दूनिया में प्रति मिनिट एक करोड़ चालीस लाख से भी अधिक रुपये हथियारों के निर्माण में खर्च हो रहे हैं। स्वयं परमाण अस्त्र निर्माता भी अपने अस्तित्व की सूरक्षा के लिये भयभीत हैं। आचार्य तुलसी की अहिंसक चेतना आज की इस स्थिति से उद्वेलित है। अणुशक्ति पर वि<mark>श्वास रखन</mark>े वालों को वे व्यंग्य में पूछते हैं--- ''शांति के लिए सब कूछ हो रहा है--ऐसा सूना जाता है। युद्ध भी शांति के लिए, स्पर्धा भी शांति के लिए, अशांति के जितने बीज हैं, वे सब शांति के लिए--- यह मानसिक भुकाव भी कितनी भयंकर भूल है। बात चले विश्वशाति की और कार्य हों अंशांति के तो शांति कैसे सम्भव हो ? विक्वशांति के लिये अणुबम आवश्यक है, यह घोषणा करने वालों ने यह नहीं सोचा कि यदि यह उनके शत्र के पास होता तो । "" यद्यपि आचार्य तुलसी व्यक्तिगत चिंतन के स्तर पर शांति एवं सद्भाव की स्थापना के लिए अणुशस्त्रों के निर्माण के कट्टर विरोधी हैं। फिर भी भारत के बारे में उनकी निम्न टिप्पणी चिन्तन की नयी दिशाएं उद्घाटित करने वाली है—''भारत विज्ञान और एटमबम का देश नहीं, अध्यात्म और अहिंसा का देश है। अहिंसा और अध्यात्म के देश में विज्ञान न हो, बम न हो, ऐसी बात नहीं, किन्तू हम इन चीजों को प्रधानता नहीं देते हैं, यह इस संस्कृति की विशेषता है।''

आचार्य तुलसी का चिन्तन है कि शांति और सद्भाव को प्रतिष्ठित करने से पूर्व अशांति और असद्भाव के कारणों को जान लेना जरूरी है। उनकी दृष्टि में संयमहीन राष्ट्रीयता की भावना, रंगभेद और जातिभेद की भित्ति पर टिकी हुई उच्चता और नीचता की परिकल्पना, अधिकार-विस्तार की भावना और अस्त्रों की होड़—ये सभी विश्वशांति के लिये खतरे हैं। वे स्पष्ट कहते हैं जब तक जीवन में दम्भ रहेगा, क्षोभ रहेगा, तब तक शांति का अवतरण हो सके, यह कम सम्भव है।''<sup>3</sup> वे अनेक बार इस सत्य को अभिव्यक्त करते हैं कि इच्छाओं का विस्तार ही विश्वशांति का सबसे बड़ा खतरा है। अतः दूसरों के अधिकारों पर हाथ न उठाना ही विश्वशांति का मूलस्रोत है।''<sup>8</sup>

हिंसक क्रांति द्वारा विश्व-शांति लाने वाले लोगों को आचार्य तुलसी की चेतावनी है कि हिंसा की धरती पर शांति की पौध नहीं उगायी जा सकती । अहिंसा की विशाल चादर के प्रयोग से ही विश्वशांति की

- १. जैन भारती, २३ जून १९६८ ।
- २. जैन भारती, ६ जुलाई १९४८।
- ३. प्रवचन डायरी, भाग १, पृ० १४७।
- ४. एक बूंद : एक सागर, पृ० १२६७।

कल्पना सार्थक की जा सकती हैं क्योंकि शांति के सारे रहस्य अहिंसा के पास हैं। अहिंसा से बढ़कर कोई शास्त्र नहीं है, शस्त्र भी नहीं है।<sup>3</sup>

उनके दिमाग में यह प्रत्यय स्पष्ट है कि अहिसा और अनेकांत की आंखों में ही विश्वशांति का सपना उतर सकता है पर वह बलप्रयोग से नहीं, हृदयपरिवर्तन द्वारा ही सम्भव है ।

इसी भावना से प्रेरित होकर उन्होंने अणुव्रत का रचनात्मक उपकम मानव जाति के समक्ष उपस्थित किया । न्यूनतम मानवीय मूल्यों के प्रति वैयक्तिक वचनबद्धता प्राप्त कर विश्व को हिंसा से मुक्ति दिलाने का यह अनूठा प्रयोग है । व्रतों को आन्दोलन का रूप देकर उनके द्वारा शांति स्थापित करने का यह विश्व के इतिहास में पहला प्रयास है । अणुव्रत के कुछ नियम जैसे—मैं निरपराध प्राणी की हिंसा नहीं करूंगा, तोड़-फोड़ मूलक प्रवृत्तियों में भाग नहीं लूंगा । मैं किसी पर आक्रमण नहीं करूंगा । आक्रामक नीति का समर्थन नहीं करूंगा । विश्वशांति तथा निःशस्त्रीकरण के लिए प्रयत्न करूंगा । साम्प्रदायिक उत्तेजना नहीं फैलाऊंगा । मानवीय एकता में विश्वास करूंगा । जाति रंग के आधार पर किसी को ऊंच-नीच नहीं मानूंगा । अस्पृश्य नहीं मानूंगा—ये सभी नियम विश्वशांति के आधारभूत स्तम्भ हैं । यदि हर व्यक्ति इन नियमों को स्वीकार कर अणुव्रती बन जाए तो विश्व-शांति की स्थापना बहुत सम्भव है ।

प्रकाशित रूप से आचार्य तुलसी का सबसे प्राचीन सन्देश है— 'अशांत विश्व को शांति का सन्देश ।' इस पूरे सन्देश में उन्होंने विश्वशांति के लिए १३ सूत्रों का निर्देश किया है, जिसे पढ़कर महात्मा गांधी ने अपनी टिप्पणी व्यक्त करते हुए कहा—''क्या ही अच्छा होता जब सारी दुनिया इस महापुरुष के बताए मार्ग पर चलती ।''

को रियन पर्यटक एक प्रोफेसर ने जब आचार्य तुलसी से अहिसा, शांति और अणुव्रत का सन्देश सुना तो वह आश्चर्य मिश्रित दुःखद स्वरों में बोला — ''काश ! हम पश्चिम वालों को यह सन्देश कोई सुनाने वाला होता तो हम निरन्तर महायुद्धों में पड़कर बर्बाद नहीं होते।''

#### **निःशस्त्रीकरण**

शस्त्रीकरण के भयावह दुष्परिणामों से समस्त विश्व भयाक्रांत है इसीलिए आज निःशस्त्रीकरण की आवाज चारों ओर से उठ रही है। महावीर ने आज से ढाई हजार वर्ष पूर्व इस सत्य को अभिव्यक्त किया था कि शस्त्र परम्परा का कहीं अन्त नहीं होता। इसके लिए व्यक्ति के मन में जो शस्त्र बनाने की चेतना है, उसे मिटाना आवश्यक है। आचार्य तुलसी की

१. कुहासे में उगता सूरज, पृ० १७३।

अवधारणा है कि ये भौतिक शस्त्र उतने खतरनाक नहीं जितना सचेतन शस्त्र मनुष्य है। सचेतन शस्त्र को परिभाषित करते हुए वे कहते हैं—''शस्त्र वह बनता है, जो असंयत होता है। शस्त्र वह बनता है, जो क्रूर होता है। शस्त्र वह बनता है, जो प्राणी-प्राणी में भेद समभता है।''' उनका मानना है कि केवल कुछ प्रक्षेपास्त्रों को कम करने से निःशस्त्रीकरण का नारा बुलन्द नहीं किया जा सकता।

शक्ति सन्तुलन के लिए भी वे शस्त्र-निर्माण की बात से सहमत नहीं हैं क्योंकि इससे अपव्यय तो होता ही है साथ ही किसी के गलत हाथों से दुरुपयोग होना भी बहुत सम्भव है। आज से ३३ साल पूर्व भारत के सम्बन्ध में कही गयी उनकी यह उक्ति अत्यन्त मार्मिक एवं प्रेरणादायी है--''आज हमारे पास राकेट नहीं. बम नहीं। मैं कहूंगा यह भारत के पास न हो। भारत इस माने में दरिद्र ही रहे। कारण यह कि डर तो न रहे। डर तो उनको है, जिनके पास बम है। हमारे पास तो सबसे बड़ी सम्पत्ति अहिंसा की है। जब तक हमारे पास यह सम्पत्ति सुरक्षित है, कोई भी भौतिकवादी हमारे सामने देख नहीं सकेगा। अगर हमने यह सम्पत्ति खो दी तो हमारा बचाव होना मुश्किल है।''<sup>ब</sup> उनका स्पष्ट मन्तव्य है कि जिस राष्ट्र की नीति में दूसरे राष्ट्रों को दबाने के लिए शस्त्रों का विकास किया जाता है, वह राष्ट्र विश्वशांति के लिए सबसे अधिक बाधक है।

अहिंसक विश्व रचना की उनके दिल में कितनी तड़प है, यह उनकी निम्न उक्ति से पहचानी जा सकती है—''जिस दिन अणु-अस्त्रों पर सम्पूर्ण प्रतिबन्ध लगेगा, कूर हिंसा रूपी राक्षसी को कील दिया जायेगा, वह दिन समूची मानव जाति के लिए महान् उपलब्धि का दिन होगा। यह मेरा व्यक्तिगत सपना है।''<sup>3</sup> वे कहते हैं सामंजस्य और समन्वय के बिना कोई रास्ता नहीं कि शस्त्र-निर्माण के स्थान पर अहिंसा की प्रतिष्ठा हो सके क्योंकि अभय, सद्भाव और सहिष्णुता निःशस्त्रीकरण के बीज हैं।<sup>४</sup>

# आचार्य तुलसी के अहिंसक प्रयोग

''अहिंसा में मेरा अंधविश्वास नहीं है। वह मेरे जीवन की प्रकाश-रेखा है। मैंने इससे अपने जीवन को आलोकित करने का प्रयत्न किया है। मैं इससे बहुत सन्तुष्ट और प्रसन्न हूं''—''आचार्य तुलसी की यह अनुभव-पूत वाणी उनके अहिंसक व्यक्तित्व की प्रतिध्वनि है। उनके साये में आने

- १. लघुता से प्रभुता मिले, पृ० ३७ ।
- २. जैन भारती, १७ जुलाई १९६० ।
- ३. कुहासे में उगता सूरज, पृ० २४।
- ४. कुहासे में उगता सूरज, पृ० २८-२९।

वाला हिंसक व्यक्ति भी अहिसा की भावधारा से अनुप्राणित हो जाता है। उनके जीवन के सैंकड़ों ऐसे प्रसंग है, जहां तीव्र हिंसात्मक वातावरण में भी वे अहिंसात्मक प्रयोग करते रहे।। वे कभी अपनी समता, सहिष्णुता और धृति से विचलित नहीं हुए। उनकी इसी क्षमता ने उन्हें अन्तर्राष्ट्रीय क्षितिज पर प्रतिष्ठित कर दिया है। अपने अनुभवों को वे इस भाषा में प्रस्तुत करते हैं — ''मेरे जीवन में अनेक प्रसंग आए हैं, जहां कुछ लोगों ने मेरे प्रति हिंसा का वातावरण तैयार किया। वे लोग चाहते थे कि मैं अपनी अहिंसात्मक नीति को छोड़कर हिंसा के मैदान में उत्तर जाऊं, पर मेरे अन्तःकरण ने कभी भी उनका साथ नहीं दिया और मैंने हर हिंसात्मक प्रहार का प्रतिकार आहंसा से किया।'''

आचार्य तुलसी हर विरोधी एवं विषम स्थिति को विनोद कैसे मानते रहे, इसका अनुभव बताते हुए वे कहते हैं -- ''अहिंसा का साधक कटु सत्य भी नहीं बोल सकता, फिर वह कटु आक्षेप, प्रत्याक्षेप या प्रत्याक्रमण कैसे कर सकता है ? इसी बोधपाठ ने मुफ्ते हर परिस्थिति में संयत और सन्तुलित 'रहना सिखाया है।''

समाचार-पत्रों में जब वे आतंकवादियों की हिंसक वारदातों के विषय में सुनते या पढ़ते हैं तो अनेक बार अपनी अन्तर्भावना इन शब्दों में व्यक्त करते हैं— ''मेरे मन में अनेक बार यह विकल्प उठता है कि उपद्रवी और हिंसक भीड़ के बीच में खड़ा हो जाऊं और उन लोगों से कहूं कि तुम कौन होते हो निरपराध एवं निर्दोष प्राणियों को मौत के घाट उतारने वाले?''

आचार्यश्री ने अपने जीवन में विष को अमृत बनाया है, संघर्ष की अग्नि को समत्व के जल से शांत करने का प्रयत्न किया है, उनके जीवन की सैंकड़ों ऐसी घटनाएं हैं, जो उनके इस अहिंसक व्यक्तित्व की अमिट रेखाएं हैं। पर उन सबका यहां संकलन एवं प्रस्तुतीकरण सम्भव नहीं है। यहां उनके जीवन के कुछ अहिंसक प्रयोग प्रस्तुत किए जा रहे हैं—

### साम्प्रदायिक उन्माद

आचार्य बनने के बाद आचार्य तुलसी का प्रथम चातुर्मास बीकानेर में था। चातुर्मास समाप्ति के पश्चात मार्गशीर्ष कृष्णा प्रतिपदा के मध्याह्न में उन्होंने विहार किया। पूर्व निर्धारित मार्ग पर अभी क्रुछेक कदम ही आगे बढ़े थे कि अप्रत्याशित रूप से सहसा एक अन्य सम्प्रदाय के आचार्य का जुलूस उन्हें सामने की दिशा से आता हुआ दिखाई दिया। संकरे मार्ग से एक जुलूस भी मुश्किल से गुजर रहा था, वहां दो जुलूसों का एक साथ गुजरना तो सम्भव ही नहीं था। सामने वाले जुलूस से 'हटो' 'हटो' का

१. अणुवत के आलोक में, पृ० ५०।

स्वर प्रखरता से मुखर हो रहा था। आचार्य श्री ने स्थिति की गंभीरता का आकलन किया और बिना इसे प्रतिष्ठा का बिन्दु बनाए पास के चौक में एक ओर हटते हुए सामने वाले जुलूस के लिए रास्ता छोड़ दिया। हालांकि आचार्यश्री का यह निर्णय जुलूस में सम्मिलित गर्म खून वाले अनुयायियों को बहुत अप्रिय लगा पर तेरापन्थ संघ के अनुशासन की ऐसी गौरवशाली परम्परा रही है कि आचार्य का कोई भी प्रिय अप्रिय निर्णय बिना किसी ननुनच के स्वीकार्य होता है। इसलिए जुलूस में सम्मिलित सभी सन्त तथा हजारों लोग भी आचार्यश्री का अनुगमन करते हुए एक तरफ हट गए। सामने वाले जुलूस के गुजर जाने के पश्चात् ही उन्होंने अपने गन्तव्य के लिए प्रस्थान किया। पूरे शहर में इस घटना की तीव्र प्रतिक्रिया हुई।

प्रतिपक्ष के समभ्तदार लोगों ने भी यह महसूस कियाँ कि आचार्यश्री ने सूभ-बूभ एवं अहिंसक नीति के आधार पर सही समय पर सही निर्णय लेकर शहर को एक सम्भावित रक्तरंजित संघर्ष से बचा लिया। तत्कालीन बीकानेर नरेश महाराज गंगासिंहजी ने कहा—''आचार्यश्री भले ही अवस्था में छोटे हों, पर उनकी यह सूभ-बूभ वृद्धों की सी है। उन्होंने बड़ी समभ-दारी एवं शांति से काम लिया।'' यह उनकी अहिंसा एवं शांतिवादिता की प्रथम विजय थी।

सन् १९६१ के आसपास की घटना है। आचार्यश्री बाडमेर, बायतू होते हुए जसोल पधार रहे थे। विरोधियों ने ऐसे पेम्पलेट निकाले की कहीं धर्मवृद्धि के स्थान पर सिरफोड़ी न हो जाए। इससे भी आगे उन्होंने नियत प्रवचनस्थल पर वंचनापूर्वक अड्डा जमा लिया। इससे श्रद्धालुओं के मन में रोष उभर आया। आचार्यश्री इस विरोधी विष को भी शंकर की तरह पी गए। वे शहर के बाहर ही किसी के मकान में ठहर गए। पर लोग तो वहां भी पहुंच गए।

उनमें कुछ श्रद्धालु थे तो कुछ आचार्यश्री की आंखों में रोष की भलक देखने आए थे । आचार्यवर ने दोनों ही पक्षों के लोगों की मनःस्थिति को ध्यान में रखते हुए कहा - ''हमें विरोध का उत्तर शांति से देना है । मुफे ताज्जुब हुआ जब मैंने यह पढ़ा कि धर्मवृद्धि के स्थान पर कहीं सिर-फोड़ी न हो जाए । क्या हम आग लगाने आते हैं ? सन्यस्त होकर भी क्या हम रोटी, कपड़ा और स्थान के लिए भगड़ें ? हममें क्रांति के भाव जागें कि गाली का उत्तर भी शांति से दे सकें । मैंने सुना है कि कुछ अनुयायी कहते हैं --- आचार्यश्री को जाने दो फिर देखेंगे । यदि मेरे जाने के बाद उनकी आंखों में उबाल आ गया तो मैं कहना चाहता हूं कि तुम लोगों ने केवल नारे लगाए हैं आचार्य तुलसी को नहीं पहचाना है । 'शठे शाठ्य समाचरेद्' यह राजनीति का सूत्र हो सकता है, धर्मनीति का नहीं । हमें तो बुरों के दिल को भी भलाई से बदलना है । जो अड़ता है, उनसे हमें टल जाना है । दूसरा जलता है तो हमें जल बन जाना है । यद्यपि आए हुए उभार को रोकना समुद्र के ज्वार को रोकना है पर आचार्यश्री के इस ओजस्वी वक्तव्य ने न केवल श्रद्धालु लोगों को शान्त कर दिया, वरन् विरोधियों को भी सोच की एक नयी दृष्टि प्रदान की ।

आचार्यश्री के जीवन में जब-जब विरोध के क्षण आए, वे इसी बात को बार-बार दोहराते रहे—''विरोधी लोग क्या करते हैं इस ओर ध्यान न देकर, हमें क्या करना चाहिए, यही अधिक ध्यान देने की बात है। हमें विरोध का शमन विरोध और हिंसा से नहीं, अपितु शान्ति और अहिंसा से करना है। अपना अनुभव डायरी में लिखते हुए वे कहते हैं—''अहिंसा का जोश आज मेरे हृदय में रह-रहकर उफान पैदा कर रहा है, मेरा सीना इससे तना हुआ है और यही मुभ्ममें अहिंसा को जनशक्ति में केन्द्रित करने की एक अज्ञात प्रेरणा जागृत कर रहा है।''

### विधायक दृष्टिकोण

आचार्य तुलसी का दृष्टिकोण विधायक है। यही कारण है कि वे हर बुराई में अच्छाई खोज लेते हैं। वे मानते हैं—''जहां तक अहिंसा का प्रश्न है, वहां हमारा आचरण और व्यवहार अलौकिक होना चाहिए— इस सिद्धांत में मेरी गहरी आस्था है।'' आचार्य तुलसी के जीवन की सैकड़ों घटनाएं इस आस्था की परिक्रमा कर रही हैं।

जोधपुर (सन् १९४४) में अणुव्रत का अधिवेशन था। साम्प्रदायिक लोगों ने विरोध में अनेक पर्चे निकाले। दीवारें ही नहीं, सड़कों को भी पोस्टरों से पाट दिया। मध्याह्न में आचार्यवर पादविहार कर अधिवेशन स्थल पर पहुंचे। वहां अपनी प्रतित्रिया व्यक्त करते हुए उन्होंने कहा साम्प्रदायिक लोग कभी-कभी अनजाने में हित कर देते हैं। यदि आज सड़कों पर ये पोस्टर बिछे नहीं होते तो पैर कितने जलते ? दुपहरी के समय में डामर की सड़कों पर नंगे पैर चलना कितना कठिन होता ? इन पोस्टरों ने हमारी कठिनाई कम कर दी इस अवसर पर आचार्यश्री ने यह घोष दिया ''जो हमारा हो विरोध, हम उसे समझें विनोब।''<sup>3</sup>

जहां दृष्टिकोण इतना विधायक और उदार हो वहां विरोध की कोई भी स्थिति व्यक्ति को विचलित नहीं कर सकती । उस व्यक्तित्व के सामने अभिशाप वरदान में तथा शत्रुता मित्रता में परिणत हो जाती है ।

- २. एक बुंद : एक सागर, पूर्व १६३७।
- ३. धर्मचक्र का प्रवर्त्तन, पृ० २६४।

१. जैन भारती १७ सित० १९९१।

### गद्य साहित्य : पर्यालोचन और मूल्यांकन

कानपुर का प्रसंग है । स्थानीय अनेक पत्र-पत्रिकाओं में आचार्यश्री के विरोध में तरह-तरह की बातें छपीं । इस स्थिति से उढेलित होकर एक वकील आचार्यवर के उपपात में पहुंचा और बोला—''अमुक पत्र का सम्पादक मेरा किराएदार है । आप विरोध का प्रत्युत्तर लिखकर दे दें, मैं उसे वैसा ही छपवा दूंगा ।'' आचार्यवर ने उत्तर दिया— ''कीचड़ में पत्थर डालने से क्या लाभ ? आलोचना का उत्तर मैं कार्य को मानता हूं । यदि स्तर का विरोध या आलोचना हो तो उसके उत्तर में शक्ति लगायी जाए अन्यथा शक्ति लगाना व्यर्थ है । निरुद्देश्य और निरर्थक विरोध अरण्य प्रलाप की तरह एक दिन स्वयं शांत हो जाएगा । मुफ्ते तो विरोध देखकर दुःख नहीं, बल्कि नादानी पर हंसी आती है । ये विरोध तो मेरे सहयोगी हैं । इनसे मुफ्ते अधिक कार्य करने की प्रेरणा मिलती है । यदि विरोध से घबराने लगे तो कुछ भी कार्य नहीं कर सकेंगे ।''

# बाल वीका का विरोध

जयपूर में जब बाल-दीक्षा के विरुद्ध में विरोध का वातावरण बना तो तेरापंथी लोगों में भी कुछ आक्रोश उभरने लगा । संगठित संघ होने के कारण अनेक स्थानों से हजारों-हजारों लोग उसका प्रतिकार करने के लिए पहुंच गए । यद्यपि उन्हें शांत रखना कोई सहज कार्य नहीं था, पर अहिंसा की तेजस्विता प्रकट करने के लिए यह हर स्थिति में आवश्यक था। उद्देश्य की पूर्ति के लिए उन्होंने अपने अनुयायियों को प्रतिबोध देते हुए कहा-"हिंसा को हिंसा से जीतना कोई मौलिक विजय नहीं होती। हिंसा को अहिंसा से जीतना चाहिए। हम साधन-श्चद्धि पर विश्वास करते हैं, अतः पथ की समस्त बाधाओं को स्नेह और सौहार्द से ही पार करना होगा। उत्तेजित होकर काम को बिगाड़ा ही जा सकता है, सुधारा नहीं जा सकता। में यह नहीं कहता कि आप विरोधों के सामने भुक जाएं। यह तो उन्हीं की सफलता मानी जाएगी। किन्तु आप यदि उस समय भी शांत रहें तो यह आपकी सफलता होगी । मैं आणा करता हूं कि कोई भी तेरापंथी भाई न उत्तेजित होगा और न उत्तेजन। बड़े, वैसा कार्य करेगा। दूसरा क्या कुछ करता है, यह उसके सोचने की बात है। पर हमारा मार्ग सदैव शांति का रहा है और इसी में हमारी सफलता के बीज निहित हैं।'' आचार्यश्री का उपर्युक्त प्रतिबोध सचमुच ही अत्यन्त प्रभावी सिद्ध हुआ । लोगों के मनों में उफन रहे आक्रोश को शान्त करने में उसने जल के छींटे का सा काम किया। अहिसा की तेजस्विता मूर्त हो उठी।

# अग्नि-परीक्षा बनाम अहिसक-परीका

आचार्य तुलसी का चातुर्मास रायपुर में था। वहां उनका अभूतपूर्व

स्वागत हुआं। किन्तु उस चातुर्मास के दौरान कुछ लोग उनकी लोकप्रियता को सह नहीं सके। उनके खण्डकाव्य 'अग्नि-परीक्षा' को आधार बनाकर कुछ गलत तत्त्वों ने साम्प्रदायिक हिंसा का वातावरण तैयार कर दिया। उन्होंने आचार्यश्री पर यह आरोप लगाया कि उन्होंने सीता को गाली दी है। जनता इस बात को सुनकर भड़क उठी। स्थान-स्थान पर आचार्यश्री के पुतले जलाए गये, पथराव हुआ तथा और भी हिंसात्मक वारदातें होने लगीं। इस वातावरण को देखकर पत्रकारों को संबोधित करते हुए आचार्यश्री ने अपना संक्षिप्त वक्तव्य दिया—''मैं अहिंसा और समन्वय में विश्वास करता हूं। मेरे कारण से दूसरों को पीड़ा पहुंची, इससे मुफ्ने भी पीड़ा हुई। प्रस्तुत चर्चा के दौरान कुछ विद्वानों के मूल्यवान् सुफाव मेरे सामने आए हैं। अग्रिम संस्करण में उन पर मैं गंभीरतापूर्वक विचार करू गा।''

इसके बावजूद भी विरोधी सभाओं का आयोजन हुआ, जुलूस आदि निकाले गये । स्थिति जटिल एवं गंभीर बन गई । उस स्थिति में भी वे वीर अहिसक की भांति अडोल रहे तथा शांति स्थापना हेतु अपना मंतव्य व्यक्त करते हुए कहा—''मेरे लिए प्रतिष्ठा और अप्रतिष्ठा का प्रश्न मुख्य नहीं है । यदि शांति के लिए मेरा शरीर भी चला जाए तो भी मैं उसे ज्यादा नहीं है । यदि शांति के लिए मेरा शरीर भी चला जाए तो भी मैं उसे ज्यादा नहीं मानता । प्रतिष्ठा की बात पहले भी नहीं थी, किन्तु परिस्थिति कुछ दूसरी थी । आज स्थिति उससे भिन्न है । मुभे निमित्त बनाकर हिंसा का वातावरण उभारा जा रहा है । मैं नहीं चाहता कि मैं हिंसा का कारण बनूं, पर किसी प्रकार बना दिया गया हूं । मैं इसके लिए किसी को दोष नहीं देता । मैंने अपने मिशन को चलाने का बराबर प्रयत्न किया है और आगे भी करता रहूंगा । ऐसी स्थिति केवल मेरे लिए ही बनी है, ऐसा नहीं है । महावीर, गांधी और विनोबा के साथ भी ऐसा ही हुआ है ।''<sup>9</sup>

उनकी करुणा और अहिंसा की पराकाष्ठा तो उस समय देखने को मिली, जब हिंसा के दौरान कुछ विरोधी व्यक्ति पुलिस के द्वारा पकड़े गये तब उनके प्रति अधिकारियों से अपना आत्मनिवेदन उन्होंने इस भाषा में रखा—''आज जो लोग गिरफ्तार हुए, उसकी मुफ्ते पीड़ा है। मुफ्ते उनके प्रति सहानुभूति है। मेरे मन में उनके प्रति किसी प्रकार का रोष नहीं है। मैं आप लोगों से अनुरोध करता हूं कि यदि संभव हो सके तो आज रात्रि में ही गिरफ्तार लोगों को मुक्त कर दिया जाए।''

विरोधी लोगों द्वारा पंडाल जलाने पर भी वे वहीं स्थिरयोगी बनकर बैठे रहे । आचार्यश्री का यह स्पष्ट मंतव्य है कि अहिंसक कायर नहीं हो सकता । जो मरने से डरता है, वह अहिंसा का अंचल भी नहीं छू सकता । लोगों के निवेदन करने पर भी वे दृढ़तापूर्वक कहते हैं मैं यहीं बैठा हूं देखता हूं क्या होता है ? उस भयावह स्थिति में भी वे प्रकम्पित नहीं हुए । उनकी इस दृढ़ता और मजबूती को देखकर आग लगाने वालों ने भी अपने मन में लज्जा और कायरता का अनुभव किया ।

इस विषम एवं हिंसक वातावरण में भी वे लोगों को ओजस्वी स्वरों में कहते रहे —''आज मैं इस अवसर् पर अपने शुभचिन्तकों को पूर्णरूप से संयमित रहने का निर्देश देता हूं। मुभे पूर्ण विश्वास है कि वे किसी भी स्थिति में अहिंसा को नहीं भूलेंगे। हमारी विजय शांति में है। शांति नहीं थकती, थकता है विरोध ।'' इस घटना से उनकी अहिंसा के प्रति गहरी निष्ठा और शांतिप्रियता की स्पष्ट फलक मिलती है।

## उदार दृष्टिकोण

यह निर्विवाद सत्य है कि उदार व्यक्ति ही अहिंसा का पालन कर सकता है। बिना उदारता के व्यक्ति विपक्ष को सह नहीं सकता। आचार्य तुलसी उदारता की प्रतिमूर्ति हैं । इसका ज्वलन्त निदर्शन है- मेवाड़ और कलकत्ता का घटना प्रसंग । कानोड़ गांव से विहार कर आचार्यवर आगे पधार रहे थे। उनके साथ में सैकड़ों लोग नारे लगाते हुए आगे बढ़ रहे थे। आचार्यवर को ज्ञात हआ कि जुलूस जिस मार्ग से आगे बढ़ रहा है, उस मार्ग में अन्य मुनियों का व्याख्यान हो रहा है। आचार्य तुलसी दो क्षण रुके और निर्देश की भाषा में श्रावकों से कहा—''नारे बंद कर दिए जाएं। श्रद्धालूओं ने प्रश्न उपस्थित किया — हम किसी को बाधा नहीं पहुंचाना चाहते पर अपने मन के उत्साह को कैसे रोकें ? सदा से ही ऐसा होता रहा है। फिर आज यह नयी बात क्यों उठी ? आचार्यवर ने उनके मानस को समाहित करते हुए कहा — ''आगे मुनियों का प्रवचन हो रहा है। नारे लगाने से श्रोताओं को सुनने में बाधा पहुंचेगी ।'' मनोवैज्ञानिक ढंग से अपनी बात को समभाते हुए आचार्यश्री ने कहा — ''तुम्हारी धर्मसभा में साधु-साध्वियों का या मेरा प्रवचन होता है, उस समय दूसरे लोग नारे लगाते हुए वहां से गुजरें तो तुम्हें कैसा लगेगा ?'' आचार्यश्री की यह बात उनके अंतः करण को छू गयी और सभी अनुयायी शांतभाव से आगे बढ़ने लगे । गांत जूलूस को देखकर दर्शक तो आश्चर्यचकित हए ही, दूसरे संप्रदाय के लोगों पर भी इतना गहरा असर हुआ कि वे सहयोग कि भावना प्रदर्शित करने लगे । यह समन्वय एवं सह-अस्तित्व का मार्ग है ।

सन् १९४९ कलकत्ता चातुर्मास की समाप्ति पर एक पत्रकार आचार्यश्री के चरणों में उपस्थित हुआ और बोला मुफ्ते आपका आशीर्वाद चाहिए। आचार्यश्री ने कहा — ''मैंने अभिशाप और दुराशीष कब दी थी ? तुमने चार महीने जी भरकर हमारे विरुद्ध लिखा, न लिखने की बात भी लिखी पर मैंने कभी तुम्हारे प्रति दुर्भावना नहीं की, क्या यह आशीर्वाद नहीं है ? मैं उस समय भी अपनी साधना में था, आज भी अपनी साधना में हूं। तुम्हारे प्रति मुभे कोई रोष नहीं है। हां, इस बात की प्रसन्नता है कि किसी भी समय यदि मनुष्य में अध्यात्म के भाव जागते हैं तो वह श्रेय का पथ है।'' यह घटना उनके सहिष्णु व्यक्तित्व की कथा कह रही है। आलोचनाएं सुन-सुनकर आचार्यश्री की मानसिकता इतनी परिपक्व हो गयी है कि उनके मन पर विरोधी वातावरण का कोई विशेष प्रभाव नहीं होता।

विनोबा भावे के छोटे भाई शिवाजी भावे महाराष्ट्र यात्रा में आचार्यश्री से मिले । मिलने का प्रयोजन बताते हुए उन्होंने कहा—-''आपके विरोध में प्रकाशित साहित्य विपुल मात्रा में मेरे पास पहुंचा है । उसे देखकर मैंने सोचा, जिस व्यक्ति के विरोध में इतना साहित्य छपा है, जो विरोध का प्रतिकार विरोध द्वारा नहीं करता, निश्चय ही वह कोई प्राणवान् एवं जीवन्त व्यक्ति होना चाहिए । आपसे मिलने के बाद मन में आता है कि यदि मैं यहां नहीं आता तो मेरे जीवन में बहुत बड़ा धोखा रह जाता ।''

युवाचार्य महाप्रज्ञजी कहते हैं — ''ऐसा लगता है कि आचार्य तुलसी की जन्म कुंडली ख्याति और संघर्ष की कुंडली है। ख्याति और संघर्ष को अलग-अलग नहीं किया जा सकता। ख्याति संघर्ष को जन्म देती है और संघर्ष ख्याति को जन्म देता है। यह अनुभव से निष्पन्न सचाई है।''

आचार्यश्री के जीवन में अनेक बार बाह्य और अंतरंग संघर्ष आये हैं । पर उन्होंने हर संघर्ष को समताभाव से सहन किया है ।

महाश्रमणी साध्वी प्रमुखा कनकप्रभाजी के शब्दों में उनका व्यक्तित्व निन्दा के वातूल से विचलित नहीं होता तथा प्रशंसा की थपकियों से प्रमत्त नहीं बनता, इसलिए वे महापुरुष हैं।

इन घटनाओं के आलोक में आचार्य तुलसी की अहिसा का मूर्त्तरूप स्वतः हमारे दृष्टिपथ पर अवतरित हो जाता है। उनकी यह तेजस्वी अहिंसा दूसरों के लिए भी अहिंसा, श्रेम और मैत्री का बोधपाठ बन सकती है।

# धर्म-चिन्तन

#### धर्म का रवरूप

भारतीय संस्कृति की आत्मा धर्म है । यही कारण है कि यहां अनेक धर्म पल्लवित एवं पुष्पित हुए हैं । सबने अपने-अपने ढंग से धर्म की व्याख्या की है ।

सुप्रसिद्ध लेखक लार्ड मोर्ले ने लिखा है—''आज तक धर्म की लगभग १० हजार परिभाषाएं हो चुकी हैं; पर उनमें भी जैन, बौढ़ आदि कितने ही धर्म इन व्याख्याओं से बाहर रह जाते हैं।'' लार्ड मोर्ले की इस बात से यह चिन्तन उभर कर सामने आता है कि ये सब परिभाषाएं धर्म-सम्प्रदाय की हुई हैं, धर्म की नहीं। आचार्य तुलसी कहते हैं—''सम्प्रदाय अनेक हो सकते हैं, पर उनमें निहित धर्म का सन्देश सबका एक है।''

आचार्य तुलसी ने क्लिष्ट शब्दावली से बचकर धर्म के स्वरूप को सहज एवं सरल ढंग से प्रस्तुत किया है। उनके साफ, स्पष्ट, प्रौढ़ एवं सुलफ्ने हुए विचारों ने जनता में धर्म के प्रति एक नई जिज्ञासा, नया आकर्षण और नया विश्वास जागृत किया है। वे इस सत्य को स्वीकारते हैं कि हम जिस युग में धर्म की पुनः प्रतिष्ठा की बात कर रहे हैं, वह उपलब्धि की दृष्टि से वैज्ञानिक, शक्ति की दृष्टि से आणविक और शिक्षा की दृष्टि से बौद्धिक है। क्या अबौद्धिक, अवैज्ञानिक और शक्तिहीन पद्धति से धर्म का उत्कर्ष सम्भव है ?

पंथ, सम्प्रदाय या वर्ग तक ही धर्म को सीमित करने वालों की विवेक-चेतना जागृत करते हुए वे कहते हैं — ''धर्म न तो पंथ, मत, सम्प्रदाय,

१. क्या धर्म बुद्धिगम्य है ?, पृ० ७७।

मन्दिर या मस्जिद में है और न धर्म के नाम पर पुकारी जाने वाली पुस्तकें ही धर्म हैं। धर्म तो सत्य और अहिंसा है। आत्मशुद्धि का साधन है।'' जिन लोगों ने सामाजिक सहयोग को धर्म का बाना पहना दिया है, उनको प्रति-बोध देते हुए उनका कहना है—''किसी को भोजन देना, वस्त्र की कमी में सहायता प्रदान करना, रोग आदि का उपचार करना अध्यात्म धर्म नहीं, किन्तू पारस्परिक सहयोग है, लौकिक धर्म है।'''

अाचार्यं तुलसी एक ऐसे धर्म के पक्षधर हैं, जहां सुख-शांति की पावन गंगा-यमुना प्रवाहित होती है। इस विषय में वे कहते हैं—''मैं तो उसी धर्म का प्रचार व प्रसार करने में लगा हुआ हूं, जो त्रस्त, दुःखी व व्याकुल मानव-जीवन को आत्मिक सुख-शांति व राहत की ओर मोड़ने वाला है, जो नारकीय धरातल पर खड़े जन-जीवन को सर्वोच्च स्वर्गीय धरातल की ओर आक्वष्ट करने वाला है।'"

इस सन्दर्भ में उनकी दूसरी टिप्पणी भी विचारणीय है—''मैं जिस धर्म की प्रतिष्ठा देखना चाहता हूं, वह आज के भेदात्मक जगत् में अभेदात्मक स्वरूप की कल्पना है। धर्म को मैं निर्विशेषण देखना चाहता हूं। आज तक उसके पीछे जितने भी विशेषण लगे, उन्होंने मनुष्य को बांटने का ही प्रयत्न किया है। इसलिए आज एक विशेषणरहित धर्म की आवश्यकता है, जो मानव-मानव को आपस में जोड़ सके। यदि विशेषण ही लगाना चाहें तो उसे मानव-धर्म कह सकते हैं। इस धर्म का स्थान मंदिर, मठ या मस्जिद नहीं, अपितु मनुष्य का हृदय है।''<sup>3</sup>

# धार्मिक कौन ?

धर्म और धार्मिक को अलग नहीं किया जा सकता। धर्म धार्मिक के जीवन में मूर्त रूप लेता है किन्तु आज धार्मिक का व्यवहार धर्म के सिद्धान्तों से विपरीत है। आचार्य तुलसी कहते हैं—''मेरा विक्वास अधार्मिक को धार्मिक बनाने से पहले तथाकथित धार्मिक को सच्चा धार्मिक बनाने में है। आज अधार्मिक को धार्मिक बनाना उतना कठिन नहीं, जितना कठिन एक धार्मिक को वास्तविक धार्मिक बनाना है।<sup>४</sup> धर्मस्थान में धार्मिक और बाहर निकलते ही अन्याय, अत्याचार एवं शोषण— इस विरोधाभासी दृष्टिकोण के वे सख्त विरोधी हैं। धार्मिक के दोहरे व्यक्तित्व पर व्यंग्य करते हुए आचार्य तुलसी कहते हैं—''आज धार्मिक भगवान से

- १. एक बूंद : एक सागर, पृ० ७४१ ।
- २. जैन भारती, ३० मई १९४४।
- ३. हिसार, स्वागत समारोह में प्रदत्त प्रवचन से उद्धृत ।
- ४. ५-७-५४ जोधपुर में हुए प्रवचन से उद्धृत ।

### गद्य साहित्य : पर्यालोचन और मूल्यांकन

मिलना चाहते हैं, किन्तु पड़ोसी से मिलना नहीं चाहते । वे मन्दिर में जाकर भक्त कहलाना चाहते हैं लेकिन दुकान और बाजार में ग्राहकों को धोखा देने से बचना नहीं चाहते ।''

धर्म जीवन का रूपान्तरण करता है। पर जिनमें परिवर्तन घटित नहीं होता उन धार्मिकों को सम्बोधित करते हुए वे कहते हैं—''मैं उन धार्मिकों से हैरान हूं, जो पचास वर्षों से धर्म करते आ रहे हैं, किन्तु जीवन में परिवर्तन नहीं आ रहा है।''

धार्मिक की सबसे बड़ी पहचान है कि वह प्रेम और करुणा से भरा होता है। धार्मिक होकर भी व्यक्ति लड़ाई, फगड़े, दंगे-फसाद करे, यह देखकर आश्चर्य होता है। इस विषय में आचार्य तुलसी दुःख भरे शब्दों में अपने विचार व्यक्त करते हुए कहते हैं—-''धार्मिक अधर्म से लड़े, यह तो समफ में आता है, किन्तु एक धार्मिक दूसरे धार्मिक से लड़े, यह दुःख का विषय है।''

वे धर्म और नैतिकता को विभक्त करके नहीं देखते । धार्मिक होकर यदि व्यक्ति नैतिक नहीं है तो यह धर्म के क्षेत्र का सबसे बड़ा विरोधाभास है । वे इस बात को गणितीय भाषा में प्रस्तुत करते हैं—''आज देश की लगभग ५० करोड़ की आबादी में सत्तर करोड़ जनता धार्मिक मिल सकती है पर जहां तक ईमानदारी का प्रश्न है, दो करोड़ भी सम्भव नहीं है । इसका तात्पर्य यह हुआ कि बेईमान धार्मिकों की संख्या अधिक है ।'" वे कहते हैं—''एक धार्मिक कहलाने वाला व्यक्ति चरित्रहीन हो, हिसा पर उतारू हो, आत्रांता हो, धोखाधड़ी करने वाला हो, छुआछूत में उलभा हुआ हो, शराब पीता हो, दहेज की मांग करता हो और भी अनेक अनैतिक आचरण करता हो, क्या वह धार्मिक कहलाने का अधिकारी है ?

सच्चे धार्मिक की पहचान बताते हुए वे कहते हैं—''अशांति में जो अत्मी शांति को ढूंढ निकालता है, अपवित्रता में से जो पवित्रता को ढूंढ लेता है, असन्तुलन में से जो सन्तुलन को खोज लेता है और अन्धकार में से प्रकाश को ढूंढ लेता है, वह धार्मिक है।<sup>3</sup>

वे धार्मिक की कसौटी मन्दिर या धर्मस्थान में जाना नहीं मानते अपितु उसकी सही कसौटी दुकान पर बैठकर पवित्र रहना मानते हैं।<sup>8</sup> इसी बात को वे साहित्यिक शैली में प्रस्तुत करते हुए कहते हैं—

- २. एक बूंद : एक सागर, पृ० ६१ ।
- ३. क्या धर्म बुद्धिगम्य है ? पृ० १२ ।
- ४. १३-७-६९ के प्रवचन से उद्धत । 🧓

१. विज्ञण्ति सं० ८२७।

''अप्रमाणिक या अनैतिक जीवन में धार्मिक होने का दावा फटे टाट में रेशमी पैबन्द लग।ने जितना उपहासास्पद है ।''

उनके साहित्य में उन लोगों के समक्ष अनेक ऐसे प्रश्न उपस्थित हैं, जो पीढ़ियों से अपने को धार्मिक मानते आ रहे हैं। ये प्रश्न उन्हें अपने बारे में नए ढंग से सोचने को विवश करते हैं तथा अन्तर में फांकने के लिए प्रेरित करते हैं। यद्यपि ये प्रश्न बहुत सामान्य एवं व्यावहारिक हैं पर रूपांतरण घटित करने में महत्त्वपूर्ण भूमिका अदा करते हैं। यहां कुछ प्रश्नों को उपस्थित किया जा रहा है:----

- १ समता या मैत्री का व्रत लिया है, पर दूसरों के प्रति कूरता कम हुई या नहीं, इसकी आलोचना करें।
- २. सत्य के प्रति निष्ठा दरसाई है, पर ईमानदारी की वृत्ति बढ़ी या नहीं, इसका अनुवीक्षण करें ।
- सरल जीवन बिताने का संकल्प लिया है। पर वक्रता का भाव छूटा या नहीं, इसे टंटोलें।
- ४. संयम का पथ चुना है, पर जीवन की आवश्यकताएं कम हुईं या नहीं, मुड़कर देखें ।

#### धर्म और राजनीति

धर्म और राजनीति दो भिन्न-भिन्न धाराएं हैं। दोनों का उद्देश्य भी भिन्न-भिन्न है। धर्म व्यक्तित्व रूपान्तरण की प्रक्रिया है और राजनौति राज्य को सही दिशा में ले चलने वाली प्रक्रिया । आचार्य तुलसी के शब्दों में राजनीति का सूत्र है—दूसरों को देखो और धर्मनीति का सूत्र है— अपने आपको देखो।'' आचार्य तुलसी की यह बहुत स्पष्ट अवधारणा है कि धर्म जब अपनी मर्यादा से दूर हटकर राज्य सत्ता में घुलमिल जाता है तो वह विष से भी अधिक घातक बन जाता है।''<sup>2</sup> उनका चिन्तन है कि यदि राजनीति से धर्म का विसंबंधन नहीं रहा तो वह विरोध, संघर्ष और युद्ध का साधनमात्र रह जाएगा।<sup>3</sup> जहां कहीं धर्म का राजनीति के साथ गठबन्धन कर उसे जनता पर थोपा गया, वहां हिंसा और रक्तपात ने समूचे राष्ट्र में तबाही मचा दी।<sup>4</sup> इसका कारण स्पष्ट करते हुए वे कहते हैं—''राजनीति अपना प्रयोजन सिद्ध करने के लिए हिंसा के कंधे पर सवारी कर लेती है पर धर्म का हिंसा के साथ दूर का भी रिश्ता नहीं है।''

- १. पथ और पाथेय, पृ० ९१-९२।
- २. धर्म और भारतीय दर्शन, पृ० ४।
- ३. जैन भारती, ज मई १९४४।
- ४. एक बूंद : एक सागर, पू० ७४०।

#### गद्य साहित्य : पर्यालोचन और मूल्यांकन

आचार्य तुलसी के उपरोक्त चिन्तन ने उनके व्यक्तित्व में एक ऐसा आकर्षण पैदा किया है कि अनेक राष्ट्र-नायक समय-समय पर उनके चरणों में उपस्थित होते रहते हैं पर आचार्यश्री अपना अनुभव इन शब्दों में व्यक्त करते हैं—धर्माचार्य और राजनयिक के मिलन का अर्थ यह कभी नहीं है कि धर्म और राजनीति एक हो गए। राजनीति ने बहुत बार हमारे दरवाजे पर आकर दस्तक दी है, पर हमने उसे विनम्रतापूर्वक लौटा दिया।"

धर्म और राजनीति को विरोधी मानते हुए भी आचार्य तुलसी आज की भ्रष्ट, स्वार्थी, पदलोलुप और मायायुक्त राजनीति की छवि को स्वच्छ बनाने के लिए राजनीति में धर्मनीति का समावेश आवश्यक मानते हैं। उनका चिन्तन है कि निस्प्रृह होने के कारण धर्मनेता में ही वह शक्ति होती है कि वे राजनीति पर अंकुश रख सकें, उसे उच्छू खल होने से बचा सकें। वे अनेक बार अपनी प्रवचन सभाओं में स्पष्ट कहते हैं—''यदि धर्म नहीं रहा तो राजनीति अनीति बन जाएगी। उसकी सफलता क्षणस्थायी होगी या फिर वह असफल, भ्रष्ट और दलबदलू हो जाएगी। पर, आचार्य तुलसी धर्म का राजनीति में हस्तक्षेप नैतिक नियन्त्रण और मार्गदर्शन तक ही उचित मानते हैं, उससे आगे नहीं। प्रसिद्ध साहित्य-कार सरदारपूर्णसिंह 'सच्ची वीरता' में यहां तक लिख देते हैं कि हमारे असली और सच्चे राजा ये साधु पुरुष ही हैं।

धर्म और राजनीति में समन्वय करता हुआ उनका निम्न उद्धरण आज की दिशाहीन राजनीति को नया प्रकाश देने वाला है—''धर्म के चार आधार हैं— क्षांति, मुक्ति, आर्जव और मार्दव । मुफ्ते लगता है लोकतन्त्र के भी चार आधार हैं । लोकतन्त्र के सन्दर्भ में क्षांति का अर्थ होगा— सहिष्णुता । मुक्ति का अर्थ होगा— निर्लोभता या पद के प्रति अनासक्ति । ऋजुता का अभिप्राय होगा—मन, वचन और शरीर की सरलता, कुटिलता का अभाव तथा मार्दव का अर्थ होगा— व्यवहार की मृदुता, विरोधी दल पर छींटाकशी का अभाव ।''

धर्म और राजनीति इन दो विरोधी तत्त्वों में सामंजस्य करते हुए उनका चिन्तन कितना सटीक है—''यद्यपि इस बात से इन्कार नहीं किया जा सकता कि धर्म की विकृतियों को मिटाने के लिए राजनीति और राजनीति की विकृतियों को मिटाने के लिए धर्म का अपना उपयोग है। पर जब इन्हें एकमेक कर दिया जाता है तो अनेक प्रकार की समस्याएं खड़ी होती हैं। अभी कुछ राष्ट्रों में इन्हें एकमेक किया जा रहा है पर इस से समस्याएं भी बढ़ी हैं।''

१. १-१२-६९ के प्रवचन से उद्धृत।

२. जैन भारती, १६ अगस्त १९७०।

आचार्य तुलसी ने राष्ट्र की अनेक समस्याओं का हल राजनेताओं के समक्ष प्रस्तुत किया है क्योंकि उनकी दृष्टि में राजनैतिक वादों की समस्याओं का हुल भी धर्म के पास है। साम्यवाद और पूजीवाद का सामंजस्य करते हुए ४० वर्ष पूर्व कही गयी उनकी निम्न टिप्पणी कितनी महत्त्वपूर्ण है

"अमर्यादित अर्थ-लालसा समस्या का मूल है। पूजीपति शोषण की सुरक्षा दान की आड़ में चाहते हैं। पर अब वह युग बीत गया है। पूंजीपति यदि संग्रह के विसर्जन की बात नहीं समफ्ते तो वैषम्य का चालू प्रवाह न एटमबम और उद्जनबम से रुकेगा और न अस्त्र-शस्त्रों के निर्माण से। आज के त्रस्त जन-हृदय में विप्लव है। ..... संग्रह की निष्ठा आज हिंसा को निमंत्रण है। आवश्यकताओं का अल्पीकरण अपरिग्रह की दिशा है। यही पूंजीवाद और साम्यवाद के तनाव को मिटाने का व्यवहार्य मार्ग है। राष्ट्रपति ज्ञानी जैलसिंह ने हजारों की उपस्थिति में आचार्यश्री के चरणों में

अपनी भावना प्रस्तुत करते हुए कहा—''आपको सरकार की नहीं, अपितु सरकार को आपकी जरूरत है।''

### धर्म और विज्ञान

धर्म और विज्ञान को विरोधी तत्त्व मानकर बहुत सारे धर्माचार्य विज्ञान की उपेक्षा करते रहे हैं। यही कारण है कि अध्यात्म और विज्ञान परस्पर लाभान्वित नहीं हो सके। आचार्य तुलसी ने इस दिशा में एक नई पहल करते हुए दोनों में सामंजस्य स्थापित करने का सफल प्रयत्न किया है। वे धर्म और विज्ञान को एक ही सिक्के के दो पहलू मानते हैं जिनको कि अलग नहीं किया जा सकता। वे बहुत स्पष्ट शब्दों में कहते हैं कि धर्म की तेजस्विता विज्ञान से ही संभव है, क्योंकि विज्ञान प्रयोग से जुड़ा होने के कारण धर्म को रूढ होने से बचाता है। साथ ही प्रकृति के रहस्यों का उद्घाटन करके विज्ञान ने जो शक्ति मानव के हाथों में सौंपी है, उस शक्ति का सही उपयोग धार्मिक हाथों से ही संभव है।

उनका अनुभव है कि धर्म और विज्ञान एक-दूसरे के पूरक और सापेक्ष होकर चल्लें तो भारतीय संस्कृति में नव उन्मेष संभव है। क्योंकि विज्ञान जहां बाह्य सुख-सुविधा प्रदान करता है, वहां अध्यात्म आन्तरिक पवित्रता एवं सुख-शांति देता है। सन्तुलित एवं शांतिपूर्ण जीवन के लिए दोनों आवश्यक हैं। अन्यया ये दोनों खण्डित सत्य को ही अभिव्यक्ति देते रहेंगे।''<sup>3</sup>

- २. जैन भारती, १४ सितम्बर १९६९ ।
- ३. २७- ६९ के प्रवचन से उद्धृत । 💷

१. नैतिकता की ओर, पृ० ४।

# गद्य साहित्य : पर्यालोचन और मूल्यांकन

अपने एक प्रवचन में दोनों की उपयोगिता एवं कार्यक्षेत्र पर प्रकाश डालते हुए वे कहते हैं— ''विज्ञान की आशातीत सफलता देखकर लगता है, विज्ञान के बिना मनुष्य की गति नहीं है। पर साथ ही आंतरिक शक्ति के विकास बिना बाह्य शक्ति का विकास अपूर्ण ही नहीं, विनाशकारी भी है।<sup>9</sup> एक गेय गीत में भी वे इस सत्य का संगान करते हैं—

''कोरी आध्यात्मिकता युग को त्राण नहीं दे पाएगी,

कोरी वैज्ञानिकता युग को प्राण नहीं दे पाएगी,

दोनों की प्रीत जुड़ेगी, युगधारा तभी मुड़ेगी।''

उनका सन्तुलित दृष्टिकोण जहां दोनों की अच्छाई देखता है, वहां बुराई की भी समीक्षा करता है। विज्ञान की समालोचना करते हुए वे कहते हैं— ''वर्तमान विज्ञान जड़ तत्त्वों की छान-बीन में लगा हुआ है। वह भौतिकवादी दृष्टिकोण के सहारे पनपा है अतः आत्म-अन्वेषण से उदासीन है।'' इसी प्रकार धर्म के बारे में भी उनका चिन्तन स्पष्ट है — ''जिस धर्म के सहारे सुख-सुविधा के साधन जुटाए जाते हैं, प्रतिष्ठा की क्वत्रिम भूख को शांत किया जाता है, प्रदर्शन और आडम्बर को प्रोत्साहन दिया जाता है, उस धर्म की शरण से शांति नहीं मिल सकती।''<sup>ब</sup>

वे इस बात से चिन्तित हैं कि वैज्ञानिक आविष्कारों ने पृथ्वी का अनावश्यक दोहन प्रारम्भ कर दिया है। विश्व को पलक भपकते ही समाप्त किया जा सके, ऐसे अणुशस्त्रों का निर्माण हो चुका है। ऐसी स्थिति में उनका समाधायक मन कहता है कि अध्यात्म ही वह अंकुश है, जो विज्ञान पर नियन्त्रण कर सकता है।

# धर्म और सम्प्रदाय

साम्प्रदायिकता का उन्माद प्राचीनकाल से ही हिंसा एवं विध्वंस का तांडव नृत्य प्रस्तुत करता रहा है। इतिहास गवाह है कि एक मुस्लिम शासक ने अपने राज्यकाल के ११ वर्षों में धर्म और प्रान्त के नाम पर खून की नदियां ही नहीं बहाईं बल्कि एक ग्रन्थालय का ईंधन के रूप में उपयोग किया, जो १० लाख बहुमूल्य ग्रन्थों से परिपूर्ण था। वे पुस्तकें पांच हजार रसोइयों के लिए छह मास के ईन्धन के रूप में पर्याप्त थीं। इस दुष्कृत्य का तार्किक समाधान करते हुए सांप्रदायिक अभिनिवेश में रंगा वह शासक बोला—''यदि ये पुस्तकों कुरान के अनुकूल हैं तो कुरान ही पर्याप्त है। यदि कुरान के प्रतिकूल हैं तो काफिरों की पुस्तकों की कोई आवश्यकता नहीं।'' धर्म और मजहब के नाम से ऐसे भीषण अत्याचारों से इतिहास के पृष्ठ भरे पड़े हैं।

१. जैन भारती, १४ सितम्बर १९६९।

२. खोए सो पाए, पू० ६३।

किसी भी महापुरुष ने धर्म का प्रारम्भ किसी सीमित दायरे में नहीं किया पर उनके अनुगामी संख्या के व्यामोह में सम्प्रदाय के घेरे में बन्ध जाते हैं तथा धर्म के स्वरूप को विक्वत कर देते हैं । सम्प्रदाय के सन्दर्भ में आचार्य तलसी का चिन्तन बहुत स्पष्ट एवं मौलिक है--''मेरी आस्था इस बात में है कि सम्प्रदाय अपने स्थान पर रहे और उसका उपयोग भी है किन्तु वह सत्य का स्थान न ले। सत्य का माध्यम ही बना रहे, स्वयं सत्य न बने।"

आचार्य तुलसी के अनुसार संप्रदाय के नाम पर मानव जाति की एकता और अखंडता को बांटना अक्षम्य अपराध है। इस सन्दर्भ में उनका चिन्तन है कि भौगोलिक सीमा, जाति आदि ने मनूष्य जाति को बांटा तो उसका आधार भौतिक था। इसलिए उन्हें दोष नहीं दिया जा सकता पर धर्म-सम्प्रदाय ही मानव जाति को विभक्त कर डाले, यह अक्षम्य है। उनका चिन्तन है कि जो लोगों को बांटते हैं, ऐसे तथाकथित धार्मिकों से तो वे नास्तिक ही भले हैं, जो धर्म को नहीं मानते तो धर्म के नाम पर ठगी भी .नहीं करते ।

आचार्य तुलसी का मानना है कि साम्प्रदायिक भावनाओं को प्रश्रय देने वाले संप्रदाय खतरे से खाली नहीं हैं । उनका भविष्य कालिमापूर्ण है ।<sup>४</sup> एक धर्म-सम्प्रदाय के आचार्य होते हुए भी वे स्पष्ट कहते हैं- ''एक संप्रदाय के <mark>लोग दूस</mark>रे सम्प्रदाय पर कीचड़ उछालें और यह कहें – धर्म तो हमारे सम्प्रदाय में है अन्य सब भूठे हैं। हमारे सम्प्रदाय में आने से ही मूक्ति होगी यह संकूचित दृष्टि समाज का अहित कर रही है।"<sup>12</sup>

आचार्य तूलसी ने अपने साहित्य में सांप्रदायिकता का जितना विरोध किया है उतना किसी अन्य आचार्य ने किया हो, यह इतिहासकारों के लिए खोज का विषय है। अपने एक प्रवचन में वे स्पष्ट शब्दों में कहते हैं----''संप्रदायवादी बातों से मुफे चिढ़ हो गयी है। फलतः मुफ्ने ऐसा अभ्यास हो गया है कि मैं एक महीने तक निरन्तर प्रवचन करूं, उसमें धर्म विशेष का नाम लिए बिना मैं नैतिक बातें कह सकता हूं। मैं अपनी प्रवचन सभाओं में ऐसे प्रयोग करता रहता हूं, जिससे कट्टरपन्थी विचारकों को भी मूक्तभाव से सोचने का अवसर मिले । इतना ही नहीं, जहां सांप्रदायिक संकीर्णता नहीं, वह समारोह किसी भी जाति का हो, किसी भी सम्प्रदाय द्वारा आयोजित

- ३. बहता पानी निरमला, पृ० ९८ ।
- ४. जैन भारती, २० अप्रैल १९४० ।
- ५. दक्षिण के अं**चल** में, पृ० ७१ = ।

१२४

१. एक बूंद : एक सागर, पृ० १७२३।

२. जैन भारती, १६ मई १९४४।

हो, नैतिक एवं आध्यात्मिक मूल्यों की प्रतिष्ठा के लिए मैं सदैव उनके साथ हूं और रहूंगा ।<sup>3</sup>

आचार्य तुलसी का स्पष्ट कथन है कि सम्प्रदायों की अनेकता धर्म की एकता को खंडित नहीं कर सकती क्योंकि प्रत्येक व्यक्ति अपने आपमें एक सम्प्रदाय है। सम्प्रदाय को मिटाने का अर्थ है व्यक्ति के अस्तित्व को मिटाना।<sup>3</sup> साथ ही वे यह भी कहते हैं कि जिस प्रकार धूप और छांव को किसी घर के अन्दर बन्द नहीं किया जा सकता, उसी प्रकार धर्म को भी किसी एक संप्रदाय या वर्ग तक सीमित नहीं किया जा सकता। धर्म तो आकाश की तरह व्यापक है, संप्रदाय तो उसमें फांकने की खिडकियां हैं।''

आचार्यं तुलसी ने अणुव्रते के मंच पर सब धर्म के वक्ताओं को उन्मुक्त भाव से आमन्त्रित किया है। बम्बई में फादर विलियम अणुव्रत के बारे में अपने विचार व्यक्त करने लगे। कार्यक्रम समाप्ति पर एक भाई आचार्यश्री के पास आकर बोला—''आपने फादर विलियम को अपने मंच पर खड़ा करके खतरा मोल लिया है। तेरापन्थी भाई उसके भाषण से प्रभावित होकर ईसाई बन जाएंगे।'' आचार्यश्री ने उस भाई को उत्तर देते हुए कहा—''एक अन्य सम्प्रदाय का व्यक्ति यदि अपने जीवन पर अणुव्रत के प्रभाव को व्यक्त करता है तो इससे अन्य लोगों को भी अणुव्रती बनने की प्रेरणा मिलती है। इस स्थिति में यदि कोई तेरापन्थी ईसाई बनता है तो मुफे कोई चिन्ता नहीं। मैं तो ऐसे अनुयायी देखना चाहता हूं जो विरोधी तत्त्वों को सुनकर भी अप्रकम्पित रहें।''<sup>3</sup> इस घटना के आलोक में उनके उदार एवं असाम्प्रदायिक विचारों को पढ़ा जा सकता है।

रायपुर के अशांत एवं हिंसक वातावरण में वे सार्वजनिक प्रवचन में स्पष्ट शब्दों में कहते हैं—''यदि मेरे अनुयायी साम्प्रदायिक अशांति में योग देने की भावना रखेंगे तो मैं उनसे यही कहूंगा कि उन्होंने आचार्य तुलसी को पहचाना नही है।'' इसी सन्दर्भ में एक पत्रकार के साथ हुई वार्ता को उद्धृत करना भी अप्रासंगिक नहीं होगा। पत्रकार –''आचार्यजी ! क्या आप अणुव्रत के माध्यम से अधिक से अधिक लोगों को तेरापन्धी बनाने की बात तो नहीं सोच रहे हैं? आचार्यश्री—''यदि आप ऐसा सोचते हैं तो समफिए जाप अंधकार में हैं, असम्भव कल्पना लेकर चलते हैं।'' अणुव्रत की ओट में सम्प्रदाय बढ़ाने की बात सोचना क्या जनता के साथ धोखा नहीं होगा? मेरी मान्यता है कि अणुव्रत के प्रकाश में व्यक्ति अपना जीवन देखे और उसे

- २. जैन भारती, १२ नव० १९६१।
- ३. जैन भारती, १़ व्व नव० ६२ ।

१. एक बूंद : एक सागर, पृ० १७२२ ।

सही पथ पर ले चले । फिर चाहे वह जैन, बौढ़, मुस्लिम या ईसाई कोई भी हो । किसी भी जाति, दल या समाज का हो ।''

्या ऐसे हजारों प्रसंगों को उढ़ूत किया जा सकता है जो अणुव्रत के व्यापक, असाम्प्रदायिक और सार्वजनीन स्वरूप को प्रकट करते हैं ।

साम्प्रदायिक उन्माद को दूर करने हेतु उनका चिन्तन है कि जितना बल उपासना पर दिया जाता है, उससे अधिक बल यदि क्षमा, सत्य, संयम, त्याग<sup>..........</sup>आदि पर दिया जाए तो धर्म प्रधान हो सकता है और सम्प्रदाय गौण ।''' उनके विशाल चिन्तन का निष्कर्ष यही है कि धर्म वहीं कुण्ठित होता है, जहां धार्मिक या धर्मनेता धर्म की अपेक्षा सम्प्रदाय की प्रतिष्ठा का ख्याल अधिक रखते हैं।''

### धार्मिक सद्भाव

आचार्य तुलसी ने धर्म के क्षेत्र में एकता और समन्वय का उद्घोष किया है। उन्हें इस बात का आश्चर्य होता है कि जो धर्म एक दिन सभी प्रकार के भगड़ों का निपट रा करता था, उसी धर्म के लिए लोग आपस में लड़ रहे हैं। ैसाम्प्रदायिक उन्माद से होने वाली हिंसा एवं अक्तत्य को देखकर वे अनेक बार खेद प्रकट करते हुए कहते हैं ''धार्मिक समाज के हीनत्व की बात जब भी मेरे कानों में पड़ती है, मुफ्ते अत्यन्त पीड़ा की अनुभूति होती है। मैं सहअस्तित्व और समन्वय में विश्वास करता हूं। इसलिए मैंने सभी समाजों और सम्प्रदायों के साथ समन्वय साधने का प्रयत्न किया है। इस संदर्भ में उनकी निम्न उक्ति मननीय है -- ''एक धर्माचार्य होते हुए भी मु<mark>फ</mark>े खेद के साथ कहना पड़ता है कि दो विरोधी राजनेता परस्पर मिल सकते हैं, शांति से विचार-विनिमय कर सकते हैं, किन्तु दो धर्माचार्य नहीं मिल सकते । धर्म गूरुओं की पारस्परिक ईर्ष्या, कलह और विद्वेष को देखकर लगता है पानी में आग लग गई। बंधुओ ! मैं इस आग को बुफाना चाहता हूं। और इसके लिए आप सबका सहयोग चाहता हूं।<sup>377</sup> निम्न दो उद्धरण भी उनके उदार मानस के परिचायक हैं—

''मैं चाहता हूं कि भारत के सभी धर्म फले-फूलें । अपनी बात कहता हूं कि मैं किसी धर्म पर आक्षेप करता नहीं, करना चाहता नहीं और करने देता नहीं ।''<sup>४</sup>

१. क्या धर्म बुद्धिगम्य है ? पु० १३।

- २. विवरण पत्रिका, अप्रैल १९४७।
- ३. दक्षिण के अंचल में, पृ. ३४४ ।
- ४. एक बूंद : एक सागर, पू० १७२२ ।

### गद्य साहित्य : पर्यालोचन और मूल्यांकन

''मैं नहीं मानता कि धर्म का सम्पूर्ण अधिकारी मैं ही हूं, दूसरे सब अधामिक हैं। मैं अपने साथ उन सब व्यक्तियों को धार्मिक मानता हूं, जिनका विश्वास सत्य में हैं, अहिसा में है, मैत्री में है।''<sup>9</sup>

जन-जीवन में समन्वय एवं सौहार्द की प्रेरणा भरने हेतु वे अपने साहित्य में अनेक बार इस बात को दोहराते रहते हैं — ''एक धार्मिक संप्रदाय, इतर धार्मिक सम्प्रदाय के साथ अमानवीय व्यवहार करता है । एक दूसरे पर आक्षेप व छींटाकशी करता है, एक के विचारों को विक्वत बनाकर लोगों को भड़कने व बहकाने के लिए प्रचार करता है तो यह अपने आपके साथ धोखा है । अपनी कमजोरी का प्रदर्शन है । अपने दुष्कृत्यों का रहस्योद्घाटन है और अपनी संकीर्ण भावना व तुच्छ मनोवृत्ति का परिचायक है ।<sup>2</sup>

उनके असाम्प्रदायिक एवं उदार दृष्टि के उदाहरण में निम्न प्रवचनांश को उद्धृत किया जा सकता है—''मुफसे कई बार लोग पूछते हैं—सबसे अच्छा कौन-सा धर्म है ? मैं कहा करता हूं—''सबसे अच्छा धर्म वही है, जो धर्मानुयायियों के जीवन में अहिसा और सत्य की व्याप्ति लाए । जिसका पालन करने वालों का जीवन त्याग, संयम और सदाचरण की ओर फुका हो ।<sup>3</sup> वे स्पष्ट उद्घोषणा करते हैं—''मेरा सम्प्रदाय ही श्रेष्ठ है—यह सोचना धार्मिक उन्माद का प्रतिफल है और चिंतन शक्ति का दारिद्रय है ।<sup>4</sup>

आचार्य तुलसी धर्म को इतना व्यापक देखना चाहते हैं कि वहां तव और मम का भेद ही न रहे। वे अपनी मनोभावना प्रकट करते हैं कि मैं उस समय का इंतजार कर रहा हूं, जब बिना किसी जातिभेद के मानव-मानव धर्मपथ पर प्रवृत्त होगा।<sup>४</sup>

आचार्य तुलसी धार्मिक सद्भाव एवं समन्वय के परिपोषक हैं पर उनकी दृष्टि में धर्म-समन्वय का अर्थ अपने सिद्धांतों को ताक पर रखकर अपने आपका विलय करना कतई नहीं है। पांचों अंगुलियों को एक बनाने जैसी काल्पनिक एकता को वे बहुमूल्य नहीं मानते। वे मानते हैं कि व्यक्तिगत रुचि, आस्था, मान्यता आदि सदा भिन्न रहेंगी, पर उनमें आपसी टकराव न हो, परस्पर सहयोग, सद्भाव एवं सापेक्षता वनी रहे, यह आवश्यक है।

- १, जैन भारती, ९ नवम्बर १९६९ ।
- २. जैन भारती, २० जून १९४४।
- ३. जैन भारती, ५ अप्रैल १९४६।
- ४. एक बूंद : एक सागर, पृ. ७६४ ।
- ५. १-१२-६४ के प्रवचन से उद्धृत ।
- ६. राजपथ की खोज, पृ. १८२।

समन्वय की व्याख्या उनके शब्दों में इस प्रकार है—''मेरे अभिमत से सद्भाव और समन्वय का अर्थ हैं---मतभेद रहते हुए भी मनभेद न रहे, अनेकता में एकता रहे। अपने विचारों को सशक्त भाषा में रखें पर दूसरों के विचारों को काटकर या तिरस्कृत करके नहीं। स्वयं द्वारा स्वीकृत सही सिद्धांतों के प्रति दृढ़ विश्वास रहे पर दूसरों के विचारों के प्रति सहिष्णुता हो।' आचार्य तुलसी के विचार से सर्वधर्मसद्भाव का विचार अनाग्रह की पृष्ठभूमि पर ही फलित हो सकता है।

सर्वधर्म एकता के लिए उन्होंने रायपुर चातुर्मास (सन् १९७०) में त्रिसूत्री कार्यक्रम की रूपरेखा भी प्रस्तुत की—<sup>3</sup>

- १ सभी धर्म-सम्प्रदायों के आचार्य या नेता समय-समय पर परस्पर मिलते रहें । ऐसा होने से अनुयायी वर्ग एक दूसरे के निकट आ सकता है और भिन्न-भिन्न संप्रदायों के बीच मैत्री भाव स्थापित हो सकता है ।
- समस्त धर्मग्रन्थों का तुलनात्मक अध्ययन हो । ऐसा होने से धर्म-सम्प्रदायों में वैचारिक निकटता बढ़ सकती है ।
- ३. समस्त धर्मों से कुछ ऐसे सिद्धांत तैयार किए जाएं जो सर्वसम्मत हों । उनमें संप्रदायवाद की गंध न रहे, ताकि उनका पालन करने में किसी भी संप्रदाय के व्यक्ति को कठिनाई न हो ।

# असाम्प्रदायिक धर्म : अण्वत

एक धर्मसंघ एवं सम्प्रदाय से प्रतिबद्ध होने पर भी आचार्य तुलसी का दृष्टिकोण असाम्प्रदायिक रहा है । इस बात की पुष्टि के लिए निम्न उद्धरण पर्याप्त होंगे---

- जैन धर्म मेरी रग-रग में, नस-नस में रमा हुआ है, किन्तु साम्प्रदायिक दृष्टि से नहीं, व्यापक दृष्टि से । क्योंकि मैं सम्प्रदाय में रहता हूं पर सम्प्रदाय मेरे दिमाग में नहीं रहता ।
- तेरापंथ किसी व्यक्ति विशेष या वर्गविशेष की थाती नहीं है बल्कि जो प्रभु के अनुयायी हैं, वे सब तेरापंथ के अनुयायी हैं और जो तेरापंथ के अनुयायी हैं, वे सब प्रभु के अनुयायी हैं।<sup>४</sup>

॰ मैं सोचता हूं मानव जाति को कुछ नया देना है तो सांप्रदायिक दृष्टि से नहीं दिया जा सकता, संकीर्ण दुष्टि से नहीं दिया जा सकता, व्यापक

- १. जैन भारती, २१ अप्रैल १९६८ ।
- २. अमृत महोत्सव स्मारिका पृ० १३ ।
- ३. समाधान की ओर, पृ. ४२ ।
- ४. जैन भारती, २६ जून १९४४ ।

दृष्टि से ही दिया जा सकता है । यही कारण है कि मैंने सम्प्रदाय की सीमा को अलग रखा और धर्म की सीमा को अलग ।''

इसी व्यापक दृष्टिकोण को ध्यान में रखकर आचार्य तुलसी ने असाम्प्रदायिक धर्म का आंदोलन चलाया, जो जाति, वर्ण, वर्ग, भाषा, प्रांत एवं धर्मगत संकीर्णताओं से ऊपर उठकर मानव-जाति को जीवन-सूल्यों के प्रति आकृष्ट कर सके। इस असाम्प्रदायिक मानव-धर्म का नाम है— 'अणुव्रत आंदोलन ।' अणुव्रत को असाम्प्रदायिक धर्म के रूप में प्रतिष्ठित करने वाला उनका निम्न उद्धरण इसकी महत्ता के लिए पर्याप्त है—

''इतिहास में ऐसे धर्मों की चर्चा है, जिनके कारण मानव जाति विभक्त हुई है। जिन्हें निमित्त बनाकर लड़ाइयां लड़ी गई हैं किन्तु विभक्त मानव जाति को जोड़ने वाले अथवा संघर्ष को शान्ति की दिशा देने वाले किसी धर्म की चर्चा नहीं है। क्यों ? क्या कोई ऐसा धर्म नहीं हो सकता, जो संसार के सब मनुष्यों को एकसूत्र में बांध सके। अणुव्रत को मैं एक धर्म के रूप में देखता हूं पर किसी संप्रदाय के साथ इसका गठबन्धन नहीं है। इस दृष्टि से मुफे यह स्वीकार करने में कोई आपत्ति नहीं है कि अणुव्रत धर्म है, पर यह किसी वर्ग विशेष का धर्म नहीं है।''

अणुव्रत जीवन को अखंड बनाने की बात कहता है। अणुव्रत के अनुसार ऐसा नहीं हो सकता कि व्यक्ति मंदिर में जाकर भक्त बन जाए और दुकान पर बैठकर कूर अन्यायी। अणुव्रत कहता है—''तुम मंदिर, मस्जिद, चर्च कहीं भी जाओ या न जाओ, अगर रिष्वत नहीं लेते हो, बेईमानी नहीं करते हो, आवेश के अधीन नहीं होते हो, दहेज की मांग नहीं करते हो, व्यसनों को निमंत्रण नहीं देते हो, अस्पृ्र्यता से दूर हो तो सही माने में धार्मिक हो।''

धार्मिकता के साथ नैतिकता की नयी सोच देकर अणुव्रत ने एक नया दर्शन प्रस्तुत किया है। पहले धार्मिकता के साथ केवल परलोक का भय जुड़ा था। उसे तोड़कर अणुव्रत ने इहलोक सुधारने की बात कही तथा धर्माराधना के लिए कोई खास देश या काल की प्रतिबद्धता निर्धारित नहीं की।

भारत के गिरते नैतिक एवं चारित्रिक मूल्यों को देखकर अणुव्रत ने एक आवाज उठाई—''जिस देश के लोग धार्मिकता का दंभ नहीं भरते, वहाँ अनैतिक स्थिति होती है तो क्षम्य हो सकती है क्योंकि उनके पास कोई

- १. बैसाखियां विश्वास की, पु• ४।
- २. एक बूंद : एक सागर, प्र० ४९ ।

आध्यात्मिक दर्शन नहीं होता, कोई रास्ता दिखाने वाला नहीं होता। किंतु यह विषम स्थिति महावीर, बुद्ध और गांधी के देश में हो रही है, जहां से सारे संसार को चरित्र की शिक्षा मिलती थी। भारत की माटी के कण-कण में महापुरुषों के उपदेश की प्रतिध्वनियां हैं। यहां गांव-गांव में मंदिर हैं, मठ हैं, धर्मस्थान हैं, धर्मोपदेशक हैं। फिर भी यह चारित्रिक दुर्बलता ! एक अनुत्तरित प्रश्न आज भी आक्रांत मुद्रा में खड़ा है।'''

अणुव्रत के माध्यम से आचार्य तुलसी अपने संकल्प की अभिव्यक्ति निम्न शब्दों में करते हैं — ''अणुव्रत ने यह दावा कभी नहीं किया है कि वह इस धरती से भ्रष्टाचार की जड़ें उखाड़ देगा। वह सदाचार की प्रेरणा देता है और तब तक देता रहेगा, जब तक हर सुबह का सूरज अन्धकार को चुनौती देकर प्रकाश की वर्षा करता रहेगा।''<sup>द</sup>

अणुव्रत की आचार संहिता से प्रभावित होकर स्वतंत्र भारत के प्रथम राष्ट्रपति डा. राजेन्द्रप्रसाद अपनी प्रतिक्रिया व्यक्त करते हुए कहते हैं— ''अणुव्रत आंदोलन का उद्देश्य नैतिक जागरण और जनसाधारण को सन्मार्ग की ओर श्रेरित करना है । यह प्रयास अपने आपमें इतना महत्त्वपूर्ण है कि इसका सभी को स्वागत करना चाहिए । आज के युग में जबकि मानव अपनी भौतिक उन्नति से चकाचौंध होता दिखाई दे रहा है और जीवन के नैतिक और आध्यात्मिक तत्त्वों की अवहेलना कर रहा है, वहां ऐसे आंदोलनों के द्वारा ही मानव अपने संतुलन को बनाए रख सकता है और भौतिकवाद के विनाशकारी परिणामों से बचने की आशा कर सकता है ।''

अणुव्रत आंदोलन ने अपने व्यापक दृष्टिकोण से सभी धर्मों के व्यक्तियों को धर्म एवं नैतिक मूल्यों के प्रति आस्थावान् बनाया है। वह किसी की व्यक्तिगत आस्था या उपासना पद्धति में हस्तक्षेप नहीं करता। व्यक्ति अपने जीवन को पवित्र एवं चरित्र को उन्नत बनाए, यही अणुव्रत का उद्देश्य है।

अणुव्रत आंदोलन का जन-जन में प्रचार करते हुए आचार्य तुलसी अपना अनुभव बताते हुए कहते हैं—''हिन्दुस्तान की एक विशेषता मैंने देखी कि मुफ्ते इस देश में कोई नास्तिक नहीं मिला । ऐसे लोग, जिन्होंने प्रथम बार में धर्म के प्रति असहमति प्रकट की, किन्तु अणुव्रत धर्म की असाम्प्रदायिक एवं व्यावहारिक व्याख्या सुनकर वे स्वयं को धार्मिक मानने में गौरव की अनुभूति करने लगे ।'' आचार्य तुलसी के शब्दों में अणुव्रत आंदोलन के निम्न फलित हैं—

२. बैसाखियां विश्वास की, पु० ४।

१. अनैतिकता की धूपः अणुव्रत की छतरी, पृ० १८०।

- १. मानवीय एकता का विकास
- २. सह अस्तित्व की भावना का विकास
- ३. व्यवहार में प्रामाणिकता का विकास
- ४. आत्मनिरीक्षण की प्रवृत्ति का विकास
- ५. समाज में सही मानदण्डों का विकास ।

उच्च आदशों को लेकर चलने वाला यह आंदोलन जनसम्मत एवं लोकप्रिय होने पर भी आचरणगत एवं जीवनगत नहीं हो सका, इस कमी को वे स्वयं भी स्वीकार करते हैं—''यह बात मैं निःसंकोच रूप से स्वीकार कर सकता हूं कि अणुवत सैंद्धान्तिक स्तर पर जितना लोकप्रिय हुआ, आचरण की दिशा में यह इतना आगे नहीं बढ़ सका। इसका कारण है कि किसी भी सिद्धान्त को सहमति देना बुद्धि का काम है और उसे प्रयोग में लाना जीवन के बदलाव से सम्बन्धित है।''<sup>9</sup>

फिर भी आचार्य तुलसी अणुद्रत के स्वर्णिम भविष्य के प्रति आश्वस्त हैं। इसके उज्ज्वल भविष्य की रूपरेखा उनके शब्दों में यों उतरती है— ''इक्कीसवीं सदी के भारत का निर्माता मानव होगा और वह अणुव्रती होगा। अणुव्रती गृह संन्यासी नहीं होगा। वह भारत का आम आदमी होगा और एक नए जीवन-दर्शन को लेकर इक्कीसवीं सदी में प्रवेश करेगा।''<sup>8</sup>

# धार्मिक विकृतियां

आचार्य तुलसी के अनुसार धर्मक्षेत्र में विकृति आने का सबसे बड़ा कारण धर्म का पूंजी के साथ गठबंधन होना है। वे मानते हैं—''जब-जब धर्म का गठबंधन पूंजी के साथ हुआ, तब-तब धर्म अपने विशुद्ध स्थान से खिसका है। खिसकते-खिसकते वह ऐसी डांवाडोल स्थिति में पहुंच गया है, जहां धर्म को अफीम कहा जाता है।''<sup>3</sup> धन और धर्म को जब तक अलग-अलग नहीं किया जाएगा तब तक धर्म का विशुद्ध स्वरूप जनता तक नहीं पहुंच सकता। धर्म का धन से सम्बन्ध नहीं है इसको तर्क की कसौटी पर कसकर चेतावनी देते हुए वे कहते हैं—''मैं अनेक बार लोगों को चेतावनी देता हूं कि यदि धर्म पैसे से खरीदा जाता तो व्यापारी लोग उसे खरीद कर गोदाम भर लेते। यह खेत में उगता तो किसान भारी संग्रह कर लेते।''<sup>8</sup>

जो लोग धर्म के साथ धन की बात जोड़कर अपने को धार्मिक मानते हैं, उन पर तीखा व्यंग्य करते हुए वे कहते हैं—''एक मनुष्य ने लाखों रुपया

- २. एक बूंद : एक सागर, पृ. ४८ ।
- ३. जैन भारती, २६ जून १९४४।
- ४. हस्ताक्षर, पृ. ३ ।

१. अनैतिकता की धूप : अणुव्रत की छतरी, पृ. १६४ ।

ब्लैक में कमाया, उसने दो हजार रुपयों से एक धर्मशाला बनवा दी, एक मंदिर बनवा दिया, अब वह सोचता है कि मानो स्वर्ग की सीढी ही लगा दी, यह दृष्टिकोण का मिथ्यात्व है । धर्म, धन से नहीं, त्याग और संयम से होता है ।''<sup>9</sup> इसी संदर्भ में उनकी निम्न टिप्पणी भी मननीय है—''एक तरफ लाखों करोड़ों का ब्लैक तथा दूसरी तरफ लोगों को जूठी पत्तल खिलाकर पुण्य और स्वर्ग की कामना करना सचमुच बड़ी हास्यास्पद बात है ।''

धर्मस्थानों में पूंजी की प्रतिष्ठा देखकर उनका हृदय ऋंदन कर उठता है । इस बेमेल मेल को उनका बौद्धिक मानस स्वीकार नहीं करता । धर्म-स्थलों में पूंजीकरण के विरुद्ध उनकी निम्न पंक्तियां कितनी सटीक हैं— ''तीर्थस्थान, जो भजन और जपासना के केन्द्र थे, वे आज आपसी निंदा और अर्थ की चर्चा के केन्द्र हो रहे हैं । मंदिर, मठ, उपाश्रय और धर्मस्थानों में ऊपरी रूप ज्यादा रहता है । जिसके फर्श पर अच्छा पत्थर जड़ा होता है, मोहरें और हीरे चमकते रहते हैं, वह मंदिर अच्छा कहलाता है । मूर्ति, जो ज्यादा सोने से लदी होती है, बढिया कहलाती है । वह ग्रन्थ, जो सोने के अक्षरों में लिखा जाता है, अधिक महत्वशील माना जाता है । ऐसा लगता है, मानो धर्म सोने के नीचे दब गया है ।''

धर्म के क्षेत्र में चलने वाली धांधली एवं रिश्वतखोरी पर करारा व्यंग्य करते हुए उनका कहना है— ''यदि दर्शनार्थी मंदिर जाकर दर्शन करना चाहे तो पुजारी फौरन टका सा जवाब दे देगा कि अभी दर्शन नहीं हो सकेंगे, ठाकुरजी पोढे हुए हैं। लेकिन यदि उससे धीरे से कहा जाए कि भइया ! दर्शन करके, इतने रुपये कलश में चढाने हैं तो फौरन कहेगा— अच्छा ! मैं टोकरी बजाता हूं, देखें, ठाकुरजी जागते हैं या नहीं ?''

इसी संदर्भ में उनकी निम्न टिप्पणी भी विचारोत्तेजक है—''लोग भगवान को प्रसन्न रखने के लिए उन्हें कीमती आभूषणों से सजाते हैं। उनकी सुरक्षा के लिए पहरेदारों को रखा जाता है। मैं नहीं समफता कि जो भगवान स्वयं अपनी रक्षा नहीं कर सकता, वह दूसरों की सुरक्षा कैंसे कर सकेगा ?<sup>४</sup>

महावीर ने अपार वैभव का त्याग करके दिगम्बर एवं अपरिग्रही जीवन जीया पर उनके अनुयायियों ने उन्हें आभूषणों से लाद दिया । दुनिया को अपरिग्रह का सिद्धांत देने वाले महावीर को परिग्रही देखकर वे मृदु

- १. प्रवचन पाथेय भाग ९ पृ. १६४ ।
- २. जैन भारती, २९ मार्च १९६४।
- ३. विवरण पत्रिका, २७ नव० १९४२ ।
- ४. जैन भारती, २० मई १९७१।

कटाक्ष करने से नहीं चूके हैं—''कहीं-कहीं तो हमने महावीर को इतने ठाठ-बाट से सजा हुआ देखा कि उतना एक सम्राट्भी नहीं सजता। लाखों-करोड़ों की संपत्ति भगवान के शरीर पर लाद दी जाती है। महावीर स्वयं अपने इस शरीर को देखकर शायद पहचान भी नहीं सकेंगे, क्या यह मैं ही हूं? यह संदेह उन्हें व्यथित नहीं तो विस्मित अवश्य कर देगा।''

धर्म के क्षेत्र में साधन और साध्य की शुद्धि पर आचार्य तुलसी ने अतिरिक्त बल दिया है। धर्म का गलत उपयोग करने वालों पर उनका व्यंग्य पठनीय है—''तम्बाकू पीने वाला कहता है, चिलम सुलगाने को जरा आग दे दो, बड़ा धर्म होगा। भीख मांगने वाला दुआ देता है, एक पैसा दे दो, बड़ा धर्म होगा। इतना ही नहीं हिंसा और शोषण में लगा व्यक्ति भी अपने कार्यों पर धर्म की छाप लगाना चाहता है। स्वार्थान्ध व्यक्ति ने धर्म का कितना भयानक दुरुपयोग किया।<sup>2</sup>

धार्मिक की धर्म और भगवान से ही सब कुछ पाने की मनोवृत्ति उनकी दृष्टि में ठीक नहीं है। इससे धर्म तो बदनाम होता ही है, साथ ही साथ अकर्मण्यता आदि अनेक विक्वतियां भी पनपती हैं। असत्य और अन्याय की रक्षा के लिए भगवान की स्मृति करने वालों की तीखी आलोचना करते हुए वे कहते हैं—''जब व्यक्ति न्यायालय में जाता है, तब भगवान से आशीर्वाद मांगकर जाता है और जब जीत जाता है, तब भगवान की मनौती करता है। भगवान यदि फूठों की विजय करता है तो वह भगवान कैसे होगा ? फूठ चलाने के लिए जो भगवान की शरण लेता है, वह भक्त कैसे होगा ? धार्मिक कैसे होगा ?<sup>8</sup>

धर्म में विक्वति आने का एक कारण उनके अनुसार यह है कि धर्म के अनुकूल अपने को न बनाकर धर्म को लोगों ने अपने अनुकूल बना लिया, इससे धर्म की आत्मा मृतप्रायः हो गयी है ।

धर्म के क्षेत्र में विक्रति के प्रवेश का एक दूसरा कारण उनकी दृष्टि में यह है कि व्यक्ति का उद्देश्य सम्यक् नहीं है। धर्म का मूल उद्देश्य चिक्त की निर्मलता और आत्मशुद्धि है पर लोगों ने उसे बाह्य वैभव प्राप्त करने के साथ जोड़ दिया है। गौण को मुख्य बनाने से यह विसंगति पैदा हुई है। इस बात की प्रस्तुति वे बहुत सटीक शब्दों में करते हैं—''धर्म की शरण पवित्र और शुद्ध बनने के लिए नहीं ली जाती, बुराई का फल यहां भी न मिले, अगले जन्म में कभी और कहीं भी न मिले, इसलिए ली जाती है।

- १. बहता पानी निरमला, पृ० ८२।
- २. जैन भारती, ६ अप्रैल, १९४८ ।
- ३. अनैतिकता की धूप : अणुव्रत की छतरी, पृ० २४०।

-----

तात्पर्य यह है कि बुरा बने रहने के लिए आदमी धर्म का कवच धारण करता है । यही है धर्म के साथ खिलवाड़ और आत्मवंचना ।'

आचार्य तुलसी अनेक बार इस बात को कहते हैं—''ऐश्वर्य सम्पदा धर्म का नहीं, परिश्रम का फल है । धर्म का फल है शांति, धर्म का फल है—पवित्रता, धर्म का फल है—सहिष्णुता और धर्म का फल है—प्रकाश ।<sup>२</sup>

अशिक्षा, सामाजिक रूढियों एवं विक्वतियों की तो जनक है ही, धर्म क्षेत्र में फैलने वाली विक्वतियों में भी इसका बहुत बड़ा हाथ है। आचार्य तुलसी ने असाम्प्रदायिक नीति से धर्मक्षेत्र में पनपने वाली विक्वतियों की ओर अंगुलिनिर्देश ही नहीं किया, रूपान्तरण एवं परिष्कार का प्रयास भी किया है। काव्य की निम्न पंक्तियों में वे रूढ धार्मिकों को चेतावनी दे रहे हैं---

# इस वैज्ञानिक युग में ऐसे ़धर्म न चल पाएंगे । केवल रूढिवाद पर जो चलते रहना चाहेंगे ॥

पदयात्रा के दौरान उनके प्रवचनों से प्रभावित होकर भी अनेक लोगों ने धार्मिक रूढियों का परित्याग किया है । दिनांक २८ अगस्त १९६९ की घटना है । आचार्य तुलसी कर्नाटक प्रदेश की यात्रा पर थे । एक गांव में उन्होंने देखा कि एक जुलूस निकल रहा है । वह जुलूस राजनैतिक नहीं, अपितु धर्म और भगवान् के नाम पर था । जुलूस के साथ अनेक निरीह प्राणियों का फुंड चल रहा था । जुलूस का प्रयोजन पूछने पर ज्ञात हुआ कि अकाल की स्थिति को दूर करने के लिए भगवान् को प्रसन्न करने के लिए यह उपक्रम किया गया है । आचार्य तुलसी ने सायंकालीन प्रवचन सभा में ग्रामवासियों को प्रतिबोधित करते हुए कहा—''प्राकृतिक प्रकोप से संघर्ष करके उस पर विजय पाना तो बुद्धिगम्य है पर बेचारे निरीह प्राणियों की बलि देकर देवता को प्रसन्न करना तो मेरी समफ के बाहर है..... आज के वैज्ञानिक युग में भी ऐसे कूरतापूर्ण कार्य सार्वजनिक रूप से हों, और उसे शिक्षित एवं सभ्य कहलाने वाले लोग देखते रहें, इससे बड़ी चिता एवं शर्म की बग्त क्या हो सकती है ?<sup>3</sup> राजस्थान के अनेकों गांवों में आचार्य तुलसी की प्रेरणा से लोग इस बलि प्रथा से मुक्त हुए हैं ।

धर्मक्षेत्र में पनपी विक्रुतियों को दूर करने के लिए आचार्य तुलसी तीन उपाय प्रस्तुत करते हैं—-

१. हमारे विचार शुद्ध, असंकीर्ण और व्यापक हों ।

२. विचारों के अनुरूप ही हमारा आचार हो ।

- १. रामराज्य पत्रिका (कानपुर), अक्टू०, १९४८ ।
- २. क्या धर्म बुद्धिगम्य है ? पृ०९।
- ३. जैन भारती, २३ मार्च १९६९।

३. हम सत्य के पूजारी हों।

पर इसके लिए वे उपदेश को ही पर्याप्त नहीं मानते । इसके साथ शोध, प्रयोग और प्रशिक्षण भी जुड़ना आवश्यक है ।

उनका अनुभव है कि जब तक धर्म में आयी विक्ठतियों का अंत नहीं होगा, धार्मिकों का धर्मश्रून्य व्यवहार नहीं बदलेगा, देश की युवापीढ़ी धर्म के प्रति आस्था नहीं रख सकेगी।''' वे दृढ़विश्वास के साथ कहते हैं--- ''धर्म के क्षेत्र में पनपने वाली विक्ठतियों को समाप्त कर दिया जाए तो वह अंधकार में प्रकाश बिखेर देता है, विषमता की धरती पर समता की पौध लगा देता है, दु:ख को सुख में बदल देता है और दृष्टिकोण के मिथ्यात्व को दूर कर व्यक्ति को यथार्थ के धरातल पर लाकर खड़ा कर देता है। यथार्थदर्शी व्यक्ति धर्म के दोनों रूपों को सही रूप में समभ लेता है, इसलिए वह कहीं भ्रान्त नहीं होता।''

## धर्मक्रांति

भारत की धार्मिक परम्परा में आचार्य तुलसी ऐसे व्यक्तित्व का नाम है, जिन्होंने जड़ उपासना एवं क्रियाकाण्ड तक सीमित मृतप्रायः धर्म को जीवित करने में अपनी पूरी शक्ति लगाई है। बीसवीं सदी में धर्म के नए एवं क्रांतिकारी स्वरूप को प्रकट करने का श्रेय आचार्य तुलसी को जाता है। वे अपने संकल्प की अभिव्यक्ति निम्न शब्दों में करते हैं—''मैं उस धर्म की शुद्धि चाहता हूं, जो रूढ़िवाद के घेरे में बन्द है, जो एक स्थान, समय और वर्गविशेष में बंदी हो गया है।''

धर्मकान्ति के संदर्भ में एक पत्रकार द्वारा पूछे गए प्रश्न के उत्तर में वे कहते हैं—''आचार को पहला स्थान मिले और उपासना को दूसरा। आज इससे उल्टा हो गया है, उसे फिर उल्टा देने को मैं धर्मकांति मानता हूं।''<sup>8</sup> उनकी कांतिकारिता निम्न पंक्तियों से स्पष्ट है—''मेरे धर्म की परिभाषा यह नहीं कि आपको तोता रटन की तरह माला फेरनी होगी। मेरी दृष्टि में आचार, विचार और व्यवहार की शुद्धता का नाम धर्म है।''<sup>४</sup> इसी संदर्भ में उनका निम्न उद्धरण भी विचारोत्तेजक है—''मैं धर्म को जीवन का अभिन्न तत्त्व मानता हूं। इसलिए मैं बार-बार कहता हूं, भले ही आप वर्ष भर में धर्मस्थान में न जाएं, मैं इसे क्षम्य मान ऌंगा। बशर्ते कि आप

- १. जैन भारती, २१ जून १९७० ।
- २. सफर : आधी शताब्दी का, प्र० ८४।
- ३. विज्ञप्ति सं० ८०७।
- ४. जैन भारती, ३ मार्च १९६८ ।
- ४. दक्षिण के अंचल में, पृ. १७६।

कार्यक्षेत्र को ही धर्मस्थान बना लें, मंदिर बना लें।''

आचार्य तुलसी समय-समय पर अपने क्रांतिकारी विचारों को जनता के समक्ष प्रस्तुत करते रहते हैं, जिससे अनेक आवरणों में छिपे धर्म का विशुद्ध और मौलिक स्वरूप जनता के समक्ष प्रकट हो सके । वे धर्म को प्रभावी, तेजस्वी एवं कामयाबी बनाने के लिए उसके प्रयोगात्मक पक्ष को पुष्ट करने के समर्थक हैं । इस संदर्भ में उनका विचार है—''धर्म को प्रायोगिक बनाए बिना किसी भी व्यक्ति को यथेष्ट लाभ नहीं मिल सकता । इसलिए थ्योरिकल धर्म को प्रेक्टिकल रूप देकर इसकी उपयोगिता प्रमाणित करनी है क्योंकि धर्म के प्रायोगिक स्वरूप को उपेक्षित करने से ही अवैज्ञानिक परम्पराओं और कियाकाण्डों को पोषण मिलता है ।''<sup>2</sup> आचार्य तुलसी ने 'प्रेक्षाध्यान' के माध्यम से धर्म का प्रायोगिक रूप जनता के समक्ष प्रस्तुत किया है । जिससे हजारों-लाखों लोगों ने तनाव मुक्त जीवन जीने का अभ्यास किया है । 'चतुर्थ प्रेक्षाध्यान शिविर' के समापन समारोह पर अपने चिरपोषित स्वप्न को आंशिक रूप में साकार देखकर वे अपना मनस्तोष इस भाषा में प्रकट करते हैं—

"मेरा बहुत वर्षों का एक स्वप्न था, कल्पना थी कि जिस प्रकार नाटक, सिनेमा को देखने, स्वादिष्ट पदार्थों को खाने में लोगों का आकर्षण है, वैसा ही या इससे बढ़कर आकर्षण धर्म व अध्यात्म के प्रति जागृत हो। लोगों को धर्म व अध्यात्म की बात सुनने का निमन्त्रण नहीं देना पड़े, बल्कि आंतरिक जिज्ञासावश और आत्मशान्ति की प्राप्ति के लिये वे स्वयं उसे सुनना चाहें, धार्मिक बनना चाहें और धर्म व अध्यात्म को जीना पसंद करें। मुफ्ने अत्यधिक प्रसन्तता है कि मेरा वह चिर संजोया स्वप्न अब साकार रूप ले रहा है।"<sup>3</sup> आचार्य तुलसी के धर्म सम्बन्धी कुछ स्फुट क्रांत विचारों को यहां प्रस्तुत किया जा रहा है—

"केवल परलोक सुधार का मीठा आश्वासन किसी भी धर्म को तेजस्वी नहीं बना सकता। इस लोक को बिगाड़कर परलोक सुधारने वाला धर्म बासी धर्म होगा, उधार का धर्म होगा। हमें तो नगद धर्म चाहिए। जब भी धर्म करें, हमारा सुधार हो। वह नगद धर्म है— बुराइयों का त्याग।''

केंवल भगवान् का गुणगान करने से जीवन में रूपान्तरण नहीं आ सकता । सच्ची भक्ति और उपासना तभी संभव है, जब भगवान द्वारा

- १. एक बूद : एक सागर, पृ. १७११ ।
- २. सफर ः आधी शताब्दी का, पृ. ८४ ।
- ३. सोचो ! समफो !! भाग ३, पू० १४१ ।

१३६

प्ररूपित आदर्श जीवन में उतरें। इस प्रसंग में धार्मिकों के समक्ष उनके प्रश्न हैं---

- भगवान् का चरणामृत लेने वाले आज बहुत मिल सकते हैं।
   उनकी सवारी पर फूल चढाने वालों की भी कमी नहीं है। पर भगवान् के पथ पर चलने वाले कितने हैं?
- व्यापार में जो अनैतिकता की जाती है, क्या वह मेरी प्रशंसा मात्र से धुल जाने वाली है। दिन भर की जाने वाली ईर्ष्या, आलोचना एक दूसरे को गिराने की भावना का पाप, क्या मेरे पैरों में सिर रखने मात्र से साफ हो जाएंगे ? ये प्रश्न मुफ्ते बड़ा बेचैन कर देते हैं।<sup>9</sup>

धर्म मानव-चेतना को विभक्त करके नहीं देखता । इसी बात को वे उदाहरण की भाषा में प्रस्तुत करते हैं—.

> ''जिस प्रकार कुए आदि पर लेबल लगा दिए जाते हैं 'हिन्दुओं के लिए' 'मुसलमानों के लिए' 'हरिजनों के लिए' आदि-आदि । क्या धर्म के दरवाजे पर भी कहीं लेबल मिलता है ? हां । एक ही लेबल मिलता है —''आत्म उत्थान करने वालों के लिए ।''<sup>२</sup>

धर्म की सुरक्षा के नाम पर हिंसा करने वाले साम्प्रदायिक तत्त्वों को प्रतिबोध देते हुए वे कहते हैं—

> ''कहा जाता है–**धर्मो रक्षति रक्षितः** ''धर्म की रक्षा करो, धर्म तुम्हारी रक्षा करेगा।'' इसका तात्पर्य यह नहीं कि धर्म को बचाने के लिए अड़ंगे करो, हिंसाएं करो। इसका अर्थ है कि धर्म को ज्यादा से ज्यादा जीवन में उतारो, धर्माचरण करो, धर्म तुम्हारी रक्षा करेगा, तुम्हें पतन से बचाएगा।''<sup>3</sup>

इस प्रसंग में राष्ट्रकवि मैथिलीशरण गुप्त की मार्मिक एवं प्रेरणा-दायी पंक्तियों को उद्धृत करना भी अप्रासंगिक नहीं होगा---

हम आड़ लेकर धर्म की, अब लीन हैं विद्रोह में,

मत ही हमारा धर्म है, हम पड़ रहे हैं मोह में।

है धर्म बस निःस्वार्थता ही प्रेम जिसका मूल है,

भूले हुए हैं हम इसे, कैसी हमारी भूल है।।

धर्म के क्षेत्र में बलप्रयोग और प्रलोभन दोनों को स्थान नहीं है। इन दोनों विक्रतियों के विरुद्ध आचार्य भिक्षु ने सशक्त स्वरों में क्रान्ति की। धर्म भौतिक प्रलोभन एवं सुख-सुविधा के लिए नहीं, अपितु आत्म-झांति के

१. एक बूंद : एक सागर, पृ. १७०४।

२-३. प्रवचन पाथेय, भाग ९ पृ. ८ ।

# आ० तुलसी साहित्य : एक पर्यवेक्षण

लिए आवश्यक है। जो लोग बाह्य आकर्षण से प्रेरित होकर धर्म करते हैं, वे धर्म का रहस्य नहीं समफते। इसी कांति को बुलंदी दी आचार्य तुलसी ने। वे कहते हैं—''धर्म के मंच पर यह नहीं हो सकता कि एक धनवान् अपने चंद चांदी के टुकड़ों के बल पर तथा एक बलवान् अपने डण्डे के प्रभाव से धर्म को खरीद ले और गरीब व निर्बल अपनी निराशा भरी आंखों से ताकते ही रह जाएं। धर्म को ऐसी स्वार्थमयी असंतुलित स्थिति कभी मंजूर नहीं है। उसका धन और वलप्रयोग से कभी गठबंधन नहीं हो सकता। उसे उपदेश या शिक्षा द्वारा हृदय-परिवर्तन करके ही पाया जा सकता है।'''

आचार्य तुलसी ने स्पष्ट शब्दों में धर्मक्षेत्र की कमजोरियों को जनता के समक्ष प्रस्तुत किया है । उनके ढ़ारा की गयी धर्मक्रान्ति ने प्रचण्ड विरोध की चिनगारियां प्रज्वलित कर दीं । पर उनका अडोल आत्मविश्वास किसी भी परिस्थिति में डोला नहीं । यही कारण है कि आज समाज एवं राष्ट्र ने उनका मूल्यांकन किया है । वे स्वयं भी इस सत्य को स्वीकारते हैं—''एक धर्माचार्य धर्मक्रान्ति की बात करे, यह समफ में आने जैसी घटना नहीं थी । पर जैसे-जैसे समय बीत रहा है, परिस्थितियां बदल रही हैं, यह बात समफ में आने लगी है । मेरा यह विश्वास है कि शाश्वत से पूरी तरह से अनुबंधित रहने पर भी सामयिक की उपेक्षा नहीं की जा सकती ।''

जो धार्मिक विकृतियों को देखकर धर्म को समाप्त करने की बात सोचते हैं, उन व्यक्तियों को प्रतिबोध देने में भी आचार्य तुलसी नहीं चूके हैं। इस संदर्भ में वे सहेतुक अपना अभिमत प्रस्तुत करते हैं— ''आज तथाकथित धार्मिकों का व्यवहार देखकर एक ऐसा वर्ग उत्तरोत्तर बढ़ रहा है, जो धर्म को ही समाप्त करने का विचार लेकर चलता है। लेकिन यह बात मेरी समफ में नहीं आती कि क्या पानी के गंदा होने से मानव पानी पीना ही छोड़ दे? यदि धर्म बीमार है या संकुचित हो गया है तो उसे विशुद्ध करना चाहिए पर उसे समाप्त करने का विचार ठीक नहीं हो सकता। मेरी ऐसी मान्यता है कि बिना धर्म के कोई जीवित नहीं रह सकता। '' धर्म का विरोध करने वालों को भविष्य की चेतावनी के रूप में वे यहां तक कह चुके हैं—''जिस दिन धर्म की मजबूत जड़ें प्रकम्पित हो जाएंगी, इस धरती पर मानवता की विनाशलीला का ऐसा दृश्य उपस्थित होगा, जिसे देखने की क्षमता किसी भी आंख में नहीं रहेगी।''

- १. जैन भारती, २० जून १९४४।
- २. जैन भारती, ३१ मई १९७०।
- ३. एक बूंद : एक सागर, पृ. ७२४ ।

# राष्ट्र-चिंतन

किसी भी देश की माटी को प्रणम्य बनाने एवं कालखंड को अमरता प्रदान करने में साहित्यकार की अहंभूमिका होती है। धर्मनेता होते हुए भी आचार्य तुलसी राष्ट्र की अनेक समस्याओं के प्रति जागरूक ही नहीं रहे हैं बल्कि उनके साहित्य में वर्तमान भारत की समस्याओं के समाधान का विकल्प भी प्रस्तुत है। इसलिए राष्ट्रीय भावना उत्पन्न करने में उनका साहित्य अपनी अहंभूमिका रखता है।

### राष्ट्रीयता

राष्ट्रीयता का अर्थ राष्ट्र की एकता एवं राष्ट्रीय चेतना से है। रामप्रसाद किचलू कहते हैं कि यदि कोई कवि या साहित्यकार अपने साहित्य में देश के गौरव तथा उसकी सांस्कृतिक एवं सामाजिक चेतना को जगाने का कार्य करता है तो यह कार्य राष्ट्रीय ही है।<sup>र</sup> आचार्य तुलसी की हर पुस्तक में राष्ट्रीय विचारों की फलक स्पष्टतः देखी जा सकती है। राष्ट्र के प्रति दायित्व बोध कराने वाली उनकी निम्न पंक्तियां सबमें जोश एवं उत्साह भरने वाली हैं---

''प्रत्येक व्यक्ति अपने राष्ट्र से कुछ अपेक्षाएं रखता है तो उसे यह भी सोचना होगा कि जिस राष्ट्र से मेरी इतनी अपेक्षाएं है, वह राष्ट्र मुफसे भी कुछ अपेक्षाएं रखेगा। क्या मैं उन अपेक्षाओं को समफ रहा हूं ? अब तक मैंने अपने राष्ट्र के लिए क्या किया ? मेरा कोई काम ऐसा तो नहीं है, जिससे राष्ट्रीयता की भावना का हनन हो—चिन्तन के ये कोण राष्ट्रीय दायित्व का बोध कराने वाले हैं।''<sup>3</sup>

- १. एक बूंद : एक सागर, पृ० १७३१ ।
- २. आधुनिक निबंध, पृ० १९३।
- ३. मनहंसा मोती चुगे, पृ० १८६ ।

आचार्य तुलसी मानते हैं कि राष्ट्र को हम परिवार का महत्व दें, तभी व्यक्ति में राष्ट्र-प्रेम की भावना उजागर हो सकती है। इस प्रसंग में उनका निम्न वक्तव्य कितना प्रेरक बन पड़ा है—''व्यक्ति का अपने परिवार के प्रति प्रेम होता है तो वह पारिवारिक जनों के साथ विश्वासघात नहीं करता है। यदि वैसा ही प्रेम राष्ट्र के प्रति हो जाए तो वह राष्ट्र के साथ विश्वासघात कैसे करेगा? राष्ट्र-प्रेम विक़सित हो तो जातीयता, सांप्रदायिकता और राजनैतिक महत्वाकांक्षाएं दूसरे नम्बर पर आ जाती हैं, राष्ट्र का स्थान सर्वोपरि रहता है।'''

आचार्य तुलसी ने भारत की स्वतंत्रता के साथ ही जनता के समक्ष यह स्पष्ट कर दिया कि अंग्रेजों के चले जाने मात्र से देश की सारी समस्याओं का हल होने वाला नहीं है । बाह्य स्वतंत्रता के साथ यदि आंतरिक स्वतन्त्रता नहीं जागेगी तो यह व्यर्थ हो जाएगी। प्रथम स्वाधीनता दिवस पर प्रदत्त प्रवचन का निम्न अंश उनकी जागृत राष्ट्र∽चेतना का सबल सबूत है──''कल तक तो अच्छे बुरे की सब जिम्मेदारी एक विदेशी हुकूमत पर थीं। यदि देश में कोई अमंगल घटना घटती या कोई अनुत्तरदायित्वपूर्ण बात होती तो उसका दोष, उसका कलंक विदेशी सरकार पर मढ़ दिया जाता या गुलामी का अभिशाप बताया जा सकता था । लेकिन आज तो स्वतंत्र राष्ट्र की जिम्मेदारी हम लोगों पर है। \*\*\*\*\*\*स्वतंत्र राष्ट्र होने के नाते अब अच्छे बुरे की सब जिम्मेदारी जनता और उससे भी अधिक जन-सेवकों (नेताओं) पर है। अब किसी अनुत्तरदायित्वपूर्ण बात को लेकर दूसरों पर दोष भी नहीं मढ़ सकते । अब तो वह समय है, जबकि आत्मस्वतंत्रता तथा विश्वशांति के प्रसार में राष्ट्र को अपनी आध्यात्मिक वृत्तियों का परिचय देना है और यह तभी संभव है जबकि राष्ट्रनेता और राष्ट्र की जनता दोनों अपने उत्तरदायित्व का ख्याल रखें।''<sup>२</sup>

इसी संदर्भ में स्वतंत्र भारत के प्रथम प्रधानमंत्री पंडित नेहरू के मिलन प्रसंग को उद्धृत करना भी अप्रासंगिक नहीं होगा। पंडित नेहरू जब प्रथम बार दिल्ली में आचार्य तुलसी से मिले तो उन्होंने कहा आचार्यजी ! आपको क्या चाहिए ? आचार्यश्री ने उत्तर देते हुए कहा पंडितजी ! हम लेने नहीं, आपको कुछ देने आए हैं। हमारे पास त्यागी एवं पदयात्री साधु कार्यकर्त्ताओं का एक बड़ा समुदाय है। उसे मैं नवोदित देश के नैतिक उत्थान के कार्य में लगाना चाहता हूं क्योंकि मेरा ऐसा मानना है

१. तेरापंथ टाइम्स, २४ सित. १९९० ।

२. संदेश, पृ० २०,२१।

कि आज राष्ट्र राजनैतिक दासता से मुक्त हो गया है पर उसे मानसिक दासता से मुक्त करना अत्यन्त आवश्यक है। इसके लिए हम अणुव्रत आंदोलन के माध्यम से देश में स्वस्थ वातावरण बनाना चाहते हैं। अपनी बात जारी रखते हुए आचार्य तुलसी ने कहा—''मैं राष्ट्र का वास्तविक विकास बड़े-बड़े बांधों, पुलों और सड़कों में नहीं देखता। उसका सच्चा विकास उसमें रहने वाले मानवों की चरित्रशीलता, सदाचरण, सचाई और ईमानदारी में मानता हूं। मेरा मानना है कि नैतिकता के बिना राष्ट्रीय एकता परिपुष्ट नहीं हो सकती। अतः नैतिक आंदोलन अणुव्रत के कार्यक्रम की अवगति देना ही हमारे मिलन का मुख्य उद्देश्य है''। पंडित नेहरू आचार्य तुलसी के इस उत्तर से अवाक् तो थे ही, साथ ही श्रद्धा से नत भी हो गए। तभी से आचार्य तुलसी ने अणुव्रत आंदोलन के माध्यम से मानवता की सेवा का व्रत ले लिया। आचार्य तुलसी अनेक बार यह भविष्यवाणी कर चुके हैं—''जब कभी भारत को र्स्वाणम भारत, अच्छा भारत या रामराज्य का भारत बनना है, अणुव्रती भारत बनकर ही वह इस आकांक्षा को पूरा कर सकता है।'

आचार्य तुलसी की स्पष्ट अवधारणा है कि यदि व्यक्तितंत्र, समाज-तंत्र या राजतंत्र नैतिक मूल्यों को उपेक्षित करके चलता है तो उसका सर्वांगीण विकास होना असंभव है । कभी-कभी तो वे यहां तक कह देते हैं—''मेरी दृष्टि में नैतिकता के अतिरिक्त राष्ट्र की दूसरी आत्मा संभव नहीं है । विशेष अवसरों पर वे अनेक बार यह संकल्प व्यक्त कर चुके हैं— ''मैं देश में फैले हुए भ्रष्टाचार और अनैतिकता को देखकर चितित हूं । नैतिकता की लौ किसी न किसी रूप में जलती रहे, मेरा प्रयास इतना ही है ।'' विश्व विश्वास है कि नैतिक आंदोलनों के माध्यम से असत्य से जर्जरित युग में भी सत्यनिष्ठ हरिश्चन्द्र को खड़ा किया जा सकता है, जो जीवन की सत्यमयी ज्योति से एक अभिनव आलोक प्रस्फुटित कर सके ।''

# भारतीय संख्कृति

आचार्य तुलसी का मानना है कि जिस राष्ट्र ने अपनी संस्कृति को भुला दिया, वह राष्ट्र वास्तव में एक जीवित और जागृत राष्ट्र नहीं हो सकता । वे भारतीय संस्कृति की गरिमा से अभिभूत हैं अतः देशवासियां को अनेक बार भारत के विराट् सांस्कृतिक मूल्यों की अवगति देते रहते हैं । उनकी निम्न पंक्तियां हिंदू संस्कृति के प्राचीन गौरव को उजागर करने वाली हैं — ''जो लोग पदार्थ-विकास में विश्वास करते हैं, वे असहिष्णु हो सकते हैं । जो लोग शस्त्रशक्ति में विश्वास करते हैं, वे निरपेक्ष हो सकते हैं ।

२,३. एक बूंद : एक सागर, पृ० १७०७, १७३१ ।

१. मनहंसा मोती चुगे, पृ० ८७।

जो लोग अपने लिए दूसरों के अनिष्ट को क्षम्य मानते हैं, वे अनुदार हो सकते हैं पर भारतीय संस्कृति की यह विलक्षणता रही है कि उसने पदार्थ को आवश्यक माना पर उसे आस्था का केन्द्र नहीं माना । शस्त्रशक्ति का सहारा लिया पर उसमें त्राण नहीं देखा । अपने लिए दूसरों का अनिष्ट हो गया पर उसे क्षम्य नहीं माना । यहां जीवन का चरम लक्ष्य विलासिता नहीं, आत्मसाधना रहा; लोभ-लालसा नहीं, त्याग-तितिक्षा रहा ।''

अपने प्रवचनों के माध्यम से वे भारतीय जनता के सोए आत्म-विश्वास एवं अध्यात्मशक्ति को जगाने का उपक्रम करते रहते हैं। इस संदर्भ में अतीत के गौरव को उजागर करने वाली उनकी निम्न उक्ति अत्यन्त प्रेरक एवं मार्मिक है—''एक समय भारत अध्यात्म-शिक्षा की दुष्टि से विश्व का गुरु कहलाता था। आज वही भारत भौतिक विद्या की तरह आत्मविद्या के क्षेत्र में भी दूसरों का महताज बन रहा है। ....इस सदी में भी भारतीय संतों, मनीषियों और वैज्ञानिकों के मौलिक चिंतन एवं अनुसंधान ने संसार को चमत्कृत किया है। समस्या यह नहीं है कि भारतीय लोगों ने अपनी अन्तर्दृष्टि खो दी । समस्या यह है कि उन्होंने अपना आत्मविश्वास खो दिया । .....आज सबसे बड़ी अपेक्षा यह है कि भारत अपना मूल्यांकन करना सीखे और खोई प्रतिष्ठा को पूनः अर्जित करे।''२ इसी व्यापक एवं गहन चिन्तन के आधार पर उनका विश्वास है कि सही अर्थ में अगर कोई संसार का प्रतिनिधित्व कर सकता है तो भारत ही कर सकता है क्योंकि भारत की आत्मा में आज भी अहिंसा की प्राणप्रतिष्ठा है । मैं मानता हं कि यदि भारत आध्यात्मिकता को भुला देगा तो अपनी मौत मर जाएगा ।''

छत्तीसवें स्वतंत्रता दिवस पर दिए गए राष्ट्र-उद्बोधन में उनके कांतिका री एवं राष्ट्रीय विचारों की फलक देखी जा सकती है, जो सुषुप्त एवं मूच्छित नागरिकों को जगाने में संजीवनी का कार्य करने वाला है ''एक स्वतंत्र देश के नागरिक इतने निस्तेज, निराश और कुंठित क्यों हो गए, जो अपने विश्वास और आस्थाओं को भी जिंदा नहीं रख पाते ! ''' '''एक बड़ा कालखंड बीत जाने के बाद भी यह सवाल उसी मुद्रा में उपस्थित है कि एक स्वतंत्र राष्ट्र के नागरिकों के अरमान पूरे क्यों नहीं हुए ? इस अनुत्तरित प्रश्न का समाधान न आंदोलनों में है, न नारेबाजी में है और न अपनी-अपनी डफली पर अपना-अपना राग अलापने में है । इसके लिए तो सामूहिक प्रयास की अपेक्षा है, जो जनता के चिंतन को बदल सके,

- १. क्या धर्म बुद्धिगम्य है ?, पृ० ४ म
- २. अणुव्रत, १६ मार्च, १९९१

लक्ष्य को बदल सके और कार्यपद्धति को बदल सके।"

आचार्यश्री का चिंतन है कि भारतीय संस्कृति सबसे प्राचीन ही नहीं, समृद्ध और जीवन्त भी है । अतः किसी भी राष्ट्रीय समस्या का हल हमें अपने सांस्कृतिक तत्त्वों के द्वारा ही करना चाहिए अन्यथा मानसिक दासता हमें अपनी संस्कृति के प्रति उतनी गौरवशील नहीं रहने देगी । इसी प्रसंग में उनके एक प्रवचनांश को उद्धृत करना अप्रासंगिक नहीं होगा—''लोग कहते हैं भारत में कम्युनिज्म-साम्यवाद आने से शोषण मिट सकता है । मैं उनसे कहूंगा— वे अपनी भारतीय संस्कृति को न भूलें । उसकी पवित्रता में अब भी इतनी ताकत है कि वह शोषण को जड़-मूल से मिटा सकती है, अन्याय का मुकाबला कर सकती है । उसके लिये विदेशवाद की जरूरत नहीं है ।''<sup>2</sup>

इसी प्रकार निम्न घटना प्रसंग में भी उनकी राष्ट्र के प्रति अपूर्व प्रेम की भलक मिलती है— व्यास गांव में जोरावरसिंह नामक सरदार आचार्यश्री के पास आकर बोला— भारत बदमाशों एवं स्वार्थी लोगों का देश है, अतः मैं इस देश को छोड़कर विदेश जाने की बात सोचता हूं। इसके लिए आप मुफ्ने क्या परामर्श देंगे ?

आचार्यं तुलसी गम्भीर स्वरों में बोले—''तुमको देश बुरा लगा और विदेश अच्छा, वहां क्या कुछ नहीं हो रहा है ? मारकाट क्या वहां नहीं है ? ईरान में क्या हो रहा है ? वहां के कत्लेआम की बात सुनकर तुम पर कोई असर नहीं हुआ ? कम्बोडिया से ४ लाख लोग भाग गए, २० लाख निकम्मे हैं। मैं समभता हूं कि देश खराब नहीं होता, खराब होता है आदमी।''

पवित्र हिन्दू संस्कृति में गलत तत्त्वों के मिश्रण से वे अत्यन्त चिन्तित हैं। ४३ वर्ष पूर्व प्रदत्त उनका निम्न वक्तव्य कितना हृदय-स्पर्शी एवं वेधक है— '' भारतीय जीवन से जो संतोष, सहिष्णुता, शौर्य और आत्मविजय की सहज धारा बह रही है वह दूसरों को लाखों यत्न करने पर भी सुलभ नहीं है। यदि इन गुणों के स्थान पर भौतिक संघर्ष, सत्तालोलुपता या पद की अ।कांक्षा बढ़ती है तो मैं इसे भारत का दुर्भाग्य कहूंगा।''

भारतीय संस्कृति के परिप्रेक्ष्य में उनका बार्तमानिक अनुभव कितना प्रेरणादायी एवं मामिक बन पड़ा है— ''यह भारत श्वमि, उद्दां राम-भरत की

- १. बहता पानी निरमला, पृ० २४७।
- २. प्रवचन पाथेय भाग ९, पृ० १४३,१४४।
- ३. संस्मरणों का वातायन, पृ० १-२।

मनुहारों में चौदह वर्ष पादुकाएं राज-सिंहासन पर प्रतिष्ठित रहीं, महावीर और बुद्ध जहां व्यक्ति का विसर्जन कर विराट बन गए, कृष्ण ने जहां कुरुक्षेत्र में गीता का ज्ञान दिया और गांधीजी संस्कृति के प्रतीक बनकर अन्तर्राष्ट्रीय क्षितिज पर एक आलोक छोड़ गए, उस देश में सत्ता के लिए छीना-भपटी, कुर्सी के लिए सिद्धांतों का सौदा, वैभव के लिए अपवित्र प्रतिस्पर्धा और विलाससने हाथों राष्ट्र-प्रतिमा का अनावरण हृदय में एक चुभन पैदा करता है।'''

वे पाश्चात्य संस्कृति की अच्छाई ग्रहण करने के विरोधी नहीं हैं पर सभी बातों में उनका अनुकरण राष्ट्र के हित में नहीं मानते । उनका चितन है कि पाश्चात्य संस्कृति का आयात हिंदू संस्कृति के पवित्र माथे पर एक ऐसा धब्बा है, जिसे छुड़ाने के लिए पूरी जीवन-शैली को बदलने की अपेक्षा है। वे विदेशी प्रभाव में रंगे भारतीय लोगों को यहां तक चेतावनी दे चुके हैं— ''हिन्दू संस्कारों की जमीन छोड़कर आयातित संस्कृति के आसमान में उड़ने वाले लोग दो चार लम्बी उड़ानों के बाद जब अपनी जमीन पर उतरने या चलने का सपना देखेंगे तो उनके सामने अनेक प्रकार की मुसीबतें खड़ी हो जाएंगी।''<sup>ब</sup>

भारतीय संस्कृति प्रकृति में जीने की संस्कृति है पर विज्ञान ने आज मनुष्य को प्रकृति से दूर कर दिया है । प्रकृति से दूर होने का एक निमित्त वे टेलीविजन को मानते हैं । भारतीय जीवन-शैली में दूरदर्शन के बढ़ते प्रभाव से वे अत्यंत चिन्तित हैं । इससे होने वाले खतरों की ओर समाज का ध्यान आकृष्ट करते हुए उनका कहना है—''टी०वी० इस युग की संस्कृति है । पर इसने सांस्कृतिक मूल्यों पर पर्दा डाल दिया है और पारिवारिक संबंधों की मधुरिमा में जहर घोल दिया है । यह जहर घुली संस्कृति मनुष्य के लिए सबसे बड़ी त्रासदी है । .....टी०वी० की संस्कृति शोषण की संस्कृति है । यह चुपचाप आती है और व्यक्ति को खाली कर चली जाती है । ... मैं मानता हूं कि टी०वी० की संस्कृति से उपजी हुई विकृति मनुष्य को सुखलिप्सु और स्वार्थी बना रही है ।''<sup>3</sup>

इन उद्धरणों से उनके कथन का तात्पर्य यह नहीं निकाला जा सकता कि वे आधुनिक मनोरंजन के साधनों के विरोधी हैं। निम्न उद्धरण के आलोक में उनके संतुलित एवं सटीक विचारों को परखा जा सकता है—-आधुनिक मनोरंजन के साधनों की उपयोगिता के आगे प्रश्नचिह्न लगाना

३. कहासे में उगता सूरज, पृ० ४२,४३।

१. राजपथ की खोज, पृ० १३७।

२. एक बंद : एक सागर, पृ० १६८०।

मेरा काम नहीं है पर यह निश्चित है कि आधुनिकता के प्रयोग में यदि औचित्य की प्रज्ञा जागृत नहीं रही तो पारम्परिक संस्कारों की इतनी निर्मम हत्या हो जाएगी कि उनके अवशेष भी देखने को नहीं मिलेंगे। संस्कारों का ऐसा हनन किसी व्यक्ति या समाज के लिए नहीं, पूरी मानव-संस्कृति के लिए बड़ा खतरा है।''

भारतीय जीवन-शैली में विक्वति एवं अपसंस्क्वति की घुसपैठ होने भर भी वे इस संस्क्वति को विश्व की सर्वोच्च संस्क्वति के रूप में स्वीकार करते हैं। इस संदर्भ में उनका निम्न प्रवचनांश उल्लेखनीय है— ''विश्व के दूसरे-दूसरे देशों में छोटी-छोटी बातों को लेकर क्रांतियां हो जाती हैं पर हिंदुस्तानी लोग बहुत-कूछ सहकर भी खामोश रहते हैं।''

विवेकानन्द की भांति भारतीय संस्कृति के गौरव को विदेशों तक फैलाने की उनकी तीव्र उत्कंठा भी समय-समय पर मूखर होती रहती है। १२ दिस० १९८९ को भारत में सोवियत महोत्सव हुआ । उस समय भारत की प्राचीन महिमामंडित संस्कृति को रूसी यूवकों के सामने उजागर करने हेतु सरकार को दायित्वबोध देती हई उनकी निम्न पंक्तियां मार्मिक एवं प्रेरक ही नहीं, उत्क्वष्ट राष्ट्र-चेतना का परिचय भी दे रही हैं----''जिस समय सोवियत संघ की सड़कों पर एक तिनका भी गिरा हुआ नहीं मिलता, उस समय भारत की राजधानी की सड़कों पर घुमने वाले रूसी यूवक उन सडकों को किस नजरिए से देखेंगे ? मिट्टी, पत्थर, कांच, कागज, फलों के छिलके आदि क्या कुछ नहीं बिखरा रहता है यहां ? और तो क्या, बलगम और इलेष्म भी सडकों की शोभा बढाते हैं। एक ओर गन्दगी, दूसरी ओर बीमारी के कीटाण तथा तीसरी ओर केले आदि के छिलकों से फिसलने का भय । क्या हमारे देश के विकास की कसौटियां यही हैं ? .....भारतीय लोग अपने जीवन के लिए और अपनी भावी पीढी के लिए नहीं तो कम से कम उन आगन्तुक या<mark>यावरों</mark> के मन पर अच्छी छाप छोडने के लिए भी सांस्कृतिक और नैतिक मूल्यों की सूरक्षा करें तो देश की छवि उजली रह सकती है। अन्यथा कोई विदेशी दल यहां के लोक-जीवन की उजड़ी-उखड़ी शैली को इतिहास के पृष्ठों पर उकेर देगा तो हमारी शताब्दियों-पूर्व की गरिमा खण्ड-खण्ड नहीं हो जाएगी ? ...... क्या भारत सरकार और राष्ट्रीय एवं सामाजिक संस्थाओं का यह दायित्व नहीं है कि वे अपने आगंतूक अतिथियों को इस देश की मूलभूत संस्कृति से परिचित कराएं ? क्या उनके मन पर ऐसी छाप नहीं छोड़ी जा सकती, जिसे वे रूस पहुंचने के बाद भी पोंछ न सकें ?\*

१. कुहासे में उगता सूरज, पृ० १०७।

२. वही, पू० ७- ५ ।

आचार्य तुलसी ने भारतीय जनता के समक्ष एक नया जीवन दर्शन एवं नई जीवन-शैली प्रस्तुत की है, जिससे युगीन समस्याओं का समाधान कर सही जीवन-सूल्यों को प्रतिष्ठित किया जा सके । उस जीवन-शैली का नाम है—'जैन जीवन-शैली'। 'जैन' शब्द मात्र से उसे साम्प्रदायिक नहीं माना जा सकता । क्योंकि यह भारतीय संस्कृति के मूल्यों पर आधृत है। इस बात को उनके निम्न उद्धरण के आलोक में भी पढ़ा जा सकता है—''जैन जीवन-शैली में संकलित सूत्रों में न तो साम्प्रदायिकता की गंध है और न अतिवादी कल्पना का समावेश है। जीवन-निर्माण में सहायक मानवीय एवं सांस्कृतिक मूल्यों को आत्मसात् करने वाली यह जीवन-शैली केवल जैन समाज के लिए ही नहीं है, मानव मात्र को मानवता का मंगल पथदर्शन करने वाली है। यह जीवन-शैली जन-जीवन की सर्वमान्य शैली बन जाए, ऐसी मेरी आकांक्षा है।''

इस शैली के व्यापक प्रचार-प्रसार हेतु आचार्य तुलसी की सन्निधि में अनेक शिविरों का समायोजन भी किया जा चुका है, क्योंकि वे मानते हैं कि दीपक बोलता नहीं, जलता है और प्रकाश फैलाता है। यह जीवन-शैली भी बोलने की नहीं, जीने की शैली है। यह न कोई आंदोलन है, न नियमों का समवाय है, न नारा है और न कोई घोषणा-पत्र है। यह है एक मार्ग, जिस पर चलना है और मनुष्यता के शिखर पर आरोहण करना है।

जैन जीवन-शैली के निम्न सूत्र हैं----

- १. सम्यग् दर्शन
- २. अनेकांत
- ३. अहिंसा
- ४. समण संस्कृति सम, शम, श्रम
- ५. इच्छा परिमाण
- ६. सम्यग् आजीविका
- ७. सम्यक् संस्कार
- आहारणुद्धि और व्यसनमुक्ति
- ९. सार्धामक वात्सल्य

# राष्ट्रीय विकास

आचार्य तुलसी के सम्पूर्ण वाङ्मय में देश की जनता के नाम सैकड़ों प्रेरक उद्बोधन हैं । वे स्वयं को भारत तक ही सीमित नहीं मानते, वरन

१. लघुता से प्रभुता मिले, पृ० १८७।

२. वही, १८७ ।

जागतिक मानते हैं, फिर भी भारत की पावनभूमि में जन्म लेने के कारण उसके प्रति अपनी विशेष जिम्मेवारी समफते हैं । उनके मुख से अनेक बार ये भाव व्यक्त होते रहते हैं— ''यद्यपि किसी देशविशेष से मेरा मोह नहीं है, तथापि मैं भारत में भ्रमण कर रहा हूं, अत: जब तक श्वास रहेगा, मैं राष्ट्र, समाज व संघ के प्रति अपने दायित्व का निर्वाह करता रहूंगा।''<sup>1</sup> राष्ट्रीय विकास हेतु वे अनुशासन और मर्यादा की प्राण-प्रतिष्ठा को अनिवार्य मानते हैं । उनकी अवधारणा है कि अनुशासन और व्यवस्थाविहीन राष्ट्र को पराजित करने के लिए शत्रु की आवश्यकता नहीं, वह अपने आप पराजित हो जाता है ।

राष्ट्र-निर्माण के नाम पर होने वाली विसंगतियों को प्रश्नात्मक शैली में प्रस्तुत करते हुए वे कड़े शब्दों में कहते हैं — ''क्या राष्ट्र की दूर-दूर तक सीमा बढ़ा देना राष्ट्र-निर्माण है ? क्या सेना बढ़ाना राष्ट्र-निर्माण है ? क्या संहारक अस्त्र-शस्त्रों का निर्माण व संग्रह करना राष्ट्र-निर्माण है ? क्या भौतिक व वैज्ञानिक नए-नए आविष्कार करना राष्ट्र-निर्माण है ? क्या भौतिक व वैज्ञानिक नए-नए आविष्कार करना राष्ट्र-निर्माण है ? क्या भौतिक व वैज्ञानिक नए-नए आविष्कार करना राष्ट्र-निर्माण है ? क्या भौतिक व वैज्ञानिक नए-नए आविष्कार करना राष्ट्र-निर्माण है ? क्या भौतिक व भौतिक व वैज्ञानिक नए-नए आविष्कार करना राष्ट्र-निर्माण है ? क्या अन्यान्य भौत्तियों व राष्ट्रों को कुचलकर उन पर अपनी शक्ति का सिक्का जमा लेना राष्ट्र-निर्माण है ? यदि इन्हीं का नाम राष्ट्र-निर्माण होता है तो मैं जोर देकर कहुंगा, यह राष्ट्र-निर्माण नहीं, बल्कि राष्ट्र का विध्वंस है ।

देश की समस्या को व्यक्त करने वाले प्रश्नों के परिप्रेक्ष्य में उनके राष्ट्र-चिन्तन के गांभीर्य को समभा जा सकता है- ''जिस देश में करोड़ों व्यक्तियों को दलित समभा जा रहा है, उन्हें अस्पृृश्य माना जा रहा है, उनके सामने भोजन और मकान की समस्या है, स्वास्थ्य और शिक्षा की समस्या है, क्या उस देश में अपने आपको स्वतन्त्र और सुखी मानना लज्जा-स्पद नहीं है ?''<sup>3</sup>

राष्ट्र के विकास में वे तीन मूलभूत वाधाओं को स्वीकार करते हैं— ''जीवन के प्रति सही दृष्टिकोण का अभाव, आत्म-नियन्त्रण की अक्षमता तथा बढ़ती आकांक्षाएं— ये ऐसे कारण हैं, जो देश को समस्याओं की धधकती आग में फोंक रहे हैं।''

जिस प्रकार गांधीजी ने 'मेरे सपनों का भारत' पुस्तक लिखी, वैसे ही आचार्य तुलसी कहते हैं— ''मेरे सपनों में हिन्दुस्तान का एक रूप है, वह इस प्रकार है—

- १. नैतिक संजीवन, पृ०९।
- २. जैन भारती, ९ दिस० १९७३।
- ३. १६-११-७४ के प्रवचन से उदधत ।

देश में गरीबी न रहे।

किसी प्रकार का धार्मिक संघर्ष न हो ।

कोई किसी को अस्पृश्य मानने वाला न हो ।

० कोई मादक पदार्थों का सेवन करने वाला न हो ।

• खाद्य पदार्थों में मिलावट न हो।

कोई रिश्वत लेने वाला न हो।

कोई शोषण करने वाला न हो ।

० कोई दहेज लेने वाला न हो ।

वोटों का विकय न हो ।'''

नए वर्ष पर सम्पूर्ण मानव-जाति को उनके द्वारा दिए गए हेय और उपादेय के बोधपाठ राष्ट्र की अनेक समस्याओं को समाहित कर उसे विकास के पथ पर अग्रसर करने वाले हैं—

''१. मनुष्य क्रूरता के स्थान पर करुणा का पाठ पढ़े ।

२. स्वार्थ के स्थान पर परमार्थ का पाठ पढ़े ।

३. अवत के स्थान पर अणुव्रत का पाठ पढ़े।

- ४. धर्म-निरपेक्षता के स्थान पर धर्म-सापेक्षता का पाठ पढ़े ।
- प्र अलगाववाद और जातिवाद के स्थान पर भाईचारे का पाठ पढे ।

६. प्रान्तवाद और भाषावाद के स्थान पर राष्ट्रीय एकता और मानवीय एकता का पाठ पढ़े।

७. धर्म को राजनीति से पृथक् रखने का पाठ पढ़े ।

द. राजनीति पर धर्म के नियन्त्रण का पाठ पढ़े ।

९. अपनी ओर से किसी का अहित न करने का पाठ पढ़े ।

मानव को मानवता सिखाने वाले ये पाठ शैंशव को सात्त्विक संस्कारों से संवारेंगे, यौवन को उढ़त नहीं होने देंगे और अनुभवप्रवण बूढापे को भारभूत होने से बचाएंगे ।''<sup>व</sup>

आचार्य तुलसी ने केवल राष्ट्र की उन्नति एवं उत्कर्ष के ही गीत नहीं गाए, उसकी अधोगति के कारणों का भी विश्लेषण किया है। भारत की वार्तमानिक स्थितियों को देखकर अनेक बार उनके मन में पीड़ा के भाव उभर आते हैं। उनके साहित्य में अनेक स्थलों पर इस कोटि के विचार पढ़ने को मिलेंगे —'' 'स्टैण्डर्ड ऑफ लाइफ' के नाम पर भौतिकवाद, सुविधावाद और अपसंस्कारों का जो समावेश हिन्दुस्तानी जीवन-शैली में

२. बैसाखियां विश्वास की, पु० ११।

१. एक बूंद : एक सागर, पृ० १६७७।

हुआ है या हो रहा है, वह निश्चित रूप से चिन्तनीय है। बीसवीं सदी के हिन्दुस्तानियों द्वारा की गई इस हिमालयी भूल का प्रतिकार या प्रायश्चित्त इस सदी के अन्त तक हो जाए तो बहुत शुभ है, अन्यथा आने वाली शताब्दी की पीढ़ियां अपने पुरखों को कोसे बिना नहीं रहेंगी।''<sup>3</sup>

आचार्य तुलसी का निश्चित अभिमत है कि राष्ट्र का विकास पुरुषार्थ-चेतना से ही सम्भव है । देशवासियों की पुरुषार्थ चेतना को जगाने के लिए वे उन्हें अतीत के गौरव से परिचित करवाते हुए कहते हैं—''जो भारत किसी जमाने में पुरुषार्थ एवं सदाचार के लिए विश्व के रंगमंच पर अपना सिर उठाकर चलता था, आज वही पुरुषार्थहीनता एवं अकर्मण्यता फैल रही है । मेरा तो ऐसा सोचना है कि हिन्दुस्तान को अगर सुखी बनना है, स्वतन्त्र रहना है तो वह विलासी न बने, श्रम को न भूले ।'' इसी सन्दर्भ में जापान के माध्यम से हिन्दुस्तानियों को प्रतिबोध देती उनकी निम्न पंक्तियां भी देश की पुरुषार्थ-चेतना को जगाने वाली हैं—''हिन्दुस्तानी लोग बातें बहुत करते हैं, पर काम करने के समय निराश होकर बैठ जाते हैं । ऐसी स्थिति में प्रगति के नए आयाम कैसे खुल पाएंगे ? जिस देश के लोग पुरुषार्थी होते हैं, वे कहीं-के-कहीं पहुंच जाते हैं । जापान इसका साक्षी है । पूरी तरह से टूटे जापान को वहां के नागरिकों ने कितनी तत्परता से खड़ा कर लिया । क्या भारतवासी इससे कुछ सबक नहीं ल्ंगे ?''<sup>व</sup>

### হাজলীনি

किसी भी राष्ट्र को उन्नत और समृद्धि की ओर अग्रसर करने में सक्रिय, साफ-सुथरी एवं मूल्यों पर आधारित राजनीति की सर्वाधिक आवश्यकता रहती है। आचार्य तुलसी की दृष्टि में वही राजनीति अच्छी है, जो राज्य को कम-से-कम कानून के घेरे में रखती है। राष्ट्र के नागरिकों को ऐसा स्वच्छ प्रशासन देती है, जिससे वे निश्चिन्तता और ईमानदारी के साथ जीवनयापन कर सकें।<sup>3</sup>

देश की राजनीति को स्वस्थ एवं स्थिर रूप देने के लिए वे निम्न चिन्तन-बिन्दुओं को प्रस्तुत करते हैं—

- १. शासन का लोकतांत्रिक एवं सम्प्रदायनिरपेक्ष स्वरूप अक्षुण्ण रहे । शासन की दृष्टि में यदि हिन्दू, मुसलमान, अकाली आदि भेद-रेखाएं जन्मेंगी तो 'भारत' भारत नहीं रहेगा ।
- २. सत्य एवं अहिंसात्मक आचारभित्ति बनी रहे । हिंसा और दोहरी
- १. एक बूंद : एक सागर, पृ० १६७८ ।
- २. बैसाखियां विश्वास की, पृ० ९५।
- ३. अमृत संदेश, पृ० ४१।

नीति अन्ततः लोकतन्त्र की विनाशक बनेगी।

- व्यक्तिगत जीवन की पवित्रता एवं सिद्धांतवादी राजनीति का पुनर्स्थापन ।
- ४. चुनाव-पद्धति एवं परिणाम को देखते हुए शासनपद्धति में भी परिवर्तन ।
- ५. चरित्र-हनन की घातक प्रवृत्ति का परित्याग ।
- ६. विधायक आचार-संहिता का निर्माण ।
- ७. नैतिक शिक्षण एवं साम्प्रदायिक सौहार्द ।

राजनीति के क्षेत्र में विद्यार्थियों के गलत उपयोग के वे सख्त विरोधी हैं। क्योंकि इस उम्र में उनकी कोमल भावनाओं को भड़काकर उन्हें ध्वंसात्मक प्रवृत्तियों में शामिल करने से उनके जीवन की दिशा गलत हो जाती है। इससे न केवल उनका स्वयं का भविष्य ही अंधकारमय बनता हैं, अपितु पूरे राष्ट्र का भविष्य भी धुंधलाता है। इस सन्दर्भ में उनका स्पष्ट कथन है—''जिस देश में विद्यार्थियों को राजनीति का मोहरा बनाकर गुमराह किया जाता है, उनकी शिक्षा में व्यवधान उपस्थित किया जाता है, उस देश का भविष्य कैसा होगा, कल्पना नहीं की जा सकती।''<sup>द</sup> इसी सन्दर्भ में उनका निम्न वक्तव्य भी मननीय है—''यदि विद्यार्थियों को राजनीति के साथ जोड़ा गया तो भविष्य में यह खतरनाक मोड़ ले सकता है, क्योंकि बच्चों के कोमल मानस को उभारा जा सकता है, किन्तु उसका शमन करना सहज नहीं है।''<sup>3</sup>

# संसद

संसद राष्ट्र की सर्वोच्च संस्था है । आचार्य तुलसी मानते हैं कि देश का भविष्य संसद के चेहरे पर लिखा होता है । यदि वहां भी शालीनता और सभ्यता का भंग होता है तो समस्या सुलफने के बजाय उलफती जाती है । वार्तमानिक संसद की शालीनता भंग करने वाली स्थिति का वर्णन करते हुए वे कहते हैं— ''छोटी-छोटी बातों पर अभद्र शब्दों का व्यवहार, हो-हल्ला, छींटाकशी, हंगामा और बहिर्गमन आदि ऐसी घटनाएं हैं, जिनसे संसद जैसी प्रतिनिधि संस्था का गौरव घटता है ।''<sup>४</sup> सांसद जनता के सम्मानित प्रतिनिधि होते हैं । संसद में उनका तभी तक सत्ता पर बने रहने का अधिकार है, जब तक जनता के मन में उनके प्रति सम्मान और विश्वास है ।

संसद में कैसे व्यक्तित्व आने चाहिए, इस बात को आचार्य तुलसी

- १. पांव-पांव चलने वाला सूरज, पृ० २४३।
- २. क्या धर्म बुद्धिगम्य है ? पृ० १४४।
- ३. जैन भारती, ३ जन० १९७१।
- ४. तेरापन्थ टाइम्स, ३० जुलाई १९९० ।

### गद्य साहित्य : पर्यालोचन और मूल्यांकन

स्वयं न कहकर संसद के द्वारा कहलवा रहे हैं। संसद के मुख से उद्गीर्ण उनका वक्तव्य काफी वजनी है—''संसद जनता को चिल्ला-चिल्लाकर कह रही है कि कृपा करके तीन प्रकार के व्यक्तियों को चुनकर संसद में मत भेजिए— पहले वे, जो परदोषदर्शी हैं, जो विपक्ष की अच्छाई में भी बुराई देखने वाले हैं। .....दूसरे वे, जो कुटिल हैं, मायावी हैं, नेता नहीं, अभिनेता हैं, असली पात्र नहीं, विदूषक की भूमिका निभाने वाले हैं।.....सत्ता-प्राप्ति के लिए अकरणीय जैसा उनके लिए कुछ भी नहीं है। जिस जनता के कंघों पर बैठकर केन्द्र तक पहुंचते हैं, उसके साथ भी धोखा कर सकते हैं। जिस दल के घोषणा-पत्र पर चुनाव जीतकर आए हैं, उसकी पीठ में छुरा भोंक सकते हैं।.....तीसरे उन व्यक्तियों को मुफसे दूर रखिए, जो असंयमी हैं, चरित्रहीन हैं, जो सत्ता में आकर राष्ट्र से भी अधिक महत्व अपने परिवार को देते हैं। देश से भी अधिक महत्त्व अपनी जाति और सम्प्रदाय को देते हैं। सत्ता जिनके लिए सेवा का साधन नहीं, विलास का साधन है।.....भारतीय संसद भारतीय जनता के द्वार पर अपनी मर्मभेदी पूकार लेकर खडी है।'''

#### चुनाय

जनतंत्र का सबसे महत्त्वपूर्ण पहलू चुनाव है। यह राष्ट्रीय चरित्र का प्रतिबिम्ब होता है। जनतंत्र में स्वस्थ मूल्यों को बनाए रखने के लिए चुनाव की स्वस्थता अनिवार्य है। आचार्य तुलसी का मानना है—''चुनाव का समय देश के भविष्य-निर्धारण का समय है। अभाव और मोह को उत्तेजना देकर लोकमत प्राप्त करना चुनाव की पवित्रता का लोप करना है। जिस देश में वोट बेचे और खरीदे जाते हैं, उस देश का रक्षक कौन होगा ? ये दोनों बातें जनतंत्र की दुश्मन हैं।''

चुनाव के समय हर प्रत्याशी का चिन्तन रहना चाहिए कि राष्ट्र को नैतिक दिशा में कैसे आगे बढ़ाया जाए ? उसकी एकता और अखण्डता को कायम रखने का वातावरण कैसे बनाया जाए ? लेकिन आज इसके विपरीत स्थिति देखने को मिलती है । भारतीय संस्कृति के परिप्रेक्ष्य में कुर्सी के लिए होने वाली होड़ की अभिव्यक्ति वे इन शब्दों में करते हैं—''जहां पद के लिए मनुहारें होती थीं, कहा जाता था— मैं इसके योग्य नहीं हूं, तुम्हीं संभालो, वहां आज कहा जाता है कि पद का हक मेरा है, तुम्हारा नहीं । पद के योग्य मैं हूं, तुम नहीं ।''<sup>8</sup>

आचार्य तुलसी की दृष्टि में चुनाव में नैतिकता अनि**वार्य शर्त है** ।

- १. राजपथ की खोज, पृ० १४१-४२।
- २. जैन भारती, १८ फरवरी, १९६८ ।
- ३. वही, २२ नव० १९६४।

वे कहते हैं —''चुनाव चाहे संसद के हों, विधान सभाओं के हों, महाविद्यालयों के हों या अन्य सभा∼संस्थाओं के, जहां नीति की बात पीछे छूट जाती है, वहां महासमर मच जाता है ।'''

चुनाव के समय हर राजनैतिक दल अपने स्वार्थ की बात सोचता है तथा येन-केन-प्रकारेण ज्यादा-से-ज्यादा वोट प्राप्त करने की तरकीबें निकालता है । आचार्य तुलसी का मंतव्य है कि जब तक शासक और जनता को लोकतंत्र के अनुसार प्रशिक्षित एवं दीक्षित नहीं किया जाएगा, तब तक लोकतंत्र सुदृढ़ नहीं बन सकता । वे अपने विशिष्ट लहजे में कहते हैं कि आश्चर्य तो तब होता है, जब कई अंगूठे छाप व्यक्ति भी जनता द्वारा निर्वाचित होकर संसद में पहुंच जाते हैं।''<sup>8</sup>

मतदान की प्रक्रिया में शुद्धि न आने के वे तीन कारण स्वीकारते हैं अज्ञान, अभाव एवं मूढ़ता । इस सन्दर्भ में उनकी निम्न टिप्पणी पठनीय है— ''अनेक मतदाताओं को अपने हिताहित का ज्ञान नहीं है, इसलिए वे हित-साधक व्यक्ति या दल का चुनाव नहीं कर पाते । अनेक मतदाता अभाव से पीड़ित हैं । वे अपने मत को रुपयों में बेच डालते हैं । अनेक मतदाता मोहमुग्ध हैं, इसलिए उनका मत शराब की बोतलों के पीछे लुढ़क जाता है ।''<sup>3</sup>

इसी प्रसंग सें उनकी निम्न टिप्पणी जनता की आंखों को खोलने वाली है —''जो जनता अपने वोटों को चंद चांदी के टुकड़ों में बेच देती हो, सम्प्रदाय या जाति के उन्माद में योग्य-अयोग्य की पहचान खो देती हो, वह जनता योग्य उम्मीदवार को संसद में कैसे भेज पाएगी ?''<sup>8</sup> उनके विचारों से स्पष्ट है कि स्वच्छ प्रशासन लाने का दायित्व जनता का है । चुनाव के समय वह जितनी जागरूक होगी, उतना ही देश का हित होगा ।

आचार्य तुलसी ने अणुअत के माध्यम से चुनावी वातावरण को स्वस्थ बनाने का प्रयत्न किया है। उनका मानना है कि चुनाव का माहौल तूफान से भी अधिक भयंकर होता है। उस समय अणुव्रत के माध्यम से नैतिकता का एक छोटा-सा दीप भी जलता है तो कम-से-कम वह प्रकाश के अस्तित्व को तो व्यक्त करता ही है। यदि चुनाव को पवित्र संस्कार नहीं दिया गया तो भारत की त्यागप्रधान परम्परा दुर्बल एवं क्षीण हो जाएगी।''<sup>4</sup>

- १. विज्ञप्ति सं० ५९९।
- २. अणुव्रत, १ फरवरी, १९९१ ।
- ३. राजपथ की खोज , पृ० १२८ ।
- ४. जैन भारती**, १**० फरवरी, १९६० ।
- १. विज्ञप्ति सं० ९७२।

चुनाव-शुद्धि की दृष्टि से उन्होंने अणुव्रत के माध्यम से मतदाता और उम्मीदवार की एक नैतिक आचार-संहिता तो प्रस्तुत की ही है, साथ ही अपने प्रवचनों एवं निवन्धों में भी अनेक महत्त्वपूर्ण मुद्दों को उठाकर जनता को प्रशिक्षित किया है । चुनावशुद्धि के सन्दर्भ में दिए गए उनके तीन विकल्प अत्यन्त महत्त्वपूर्ण हैं----

- पहला—हम विजयी बनें या न बनें, पर चुनाव में भ्रष्ट तरीकों का प्रयोग नहीं करेंगे ।
- दूसरा----सत्तारूढ़ दल चुनाव-शुद्धि के लिए संकल्पबद्ध हो । तीसरा---जनमत जागत हो ।'''

# सांसद एवं विधायक

लोकतंत्र में शासनतंत्र की बागडोर जनता द्वारा चुने गए सांसदों और विधायकों के हाथों में होती है। लोकतंत्र की यह दुर्बलता है कि (सांसदों) विधायकों का चुनाव अर्हता, गुणवत्ता एवं योग्यता के आधार पर न होकर, दल या संस्थ। के आधार पर होता है। इससे राजनीति स्वस्थ नहीं बन सकती। आचार्य तुलसी का मानना है कि राष्ट्रीय चरित्र अपने चरित्र को भारतीय मूल्यों एवं आदर्शों के अनुरूप ढाले, यह अत्यन्त आवश्यक है। अतः प्रत्याशियों को प्रतिबोध देते हुए वे कहते हैं—''लोगों में चुनाव के लिए पार्टी का टिकट पाने की जितनी उत्सुकता होती है, उतनी उत्सुकता यदि योग्य बनने की हो तो कितना अच्छा काम हो सकता है।''<sup>ब</sup>

चुनाव के माहौल में एक पत्रकार ढारा पूछा गया प्रश्न कि हम किसको वोट दें, का उत्तर देते हुए वे कहते हैं—''इस प्रसंग में पार्टी, पक्ष, विपक्ष, सम्प्रदाय, जाति आदि के लेबल को नजरअंदाज कर सही व्यक्ति की खोज करनी चाहिए । अणुव्रत के अनुसार उस व्यक्ति की पहचान यह हो सकती है—जो नैतिक मूल्यों के प्रति आस्थाशील हो, ईमानदार हो, निर्लोभी हो, सत्यनिष्ठ हो, व्यसनमुक्त हो तथा निष्कामसेवी हो ।''<sup>3</sup> इसी सन्दर्भ में उनका दूसरा वक्तव्य भी स्वस्थ राजनीतिज्ञ की अनेक विशेषताओं को उजागर करने वाला है—''स्वस्थ राजनीति में ऐसे नेतृत्व की आवश्यकता है, जो निष्पक्ष हो, सक्षम हो, सुदृढ़ हो, स्पष्ट व सर्वजनहिताय का लक्ष्य लेकर चलने वाला हो ।''

सांसद और विधायक के रूप में वे ऐसे व्यक्तित्व की कल्पना करते हैं,

- १. एक बूंद : एक सागर, पृ० ४८४।
- २. उद्बोधन, पृ० १२९ ।
- ३. जीवन की सार्थक दिशाएं, पृ० ३६।

जो शिखर पर बैठकर भी तलहटी से जुड़ा रहे। जो देश की समस्याओं से जूभने के हिमालयी संकल्प की पूर्ति के साधन जुटाता रहे और अंतिम पंक्ति में खड़े व्यक्ति को भी सड़क पर फेंके गये केले के छिलकों-सी नियति न समभे।

सांसदों और विधायकों का सही चयन हो इसके लिए उनका अमूल्य सुफाव है—''राजनीति का चेहरा साफ-सुथरा रहे, इसके लिए अपेक्षित है कि इस क्षेत्र में आने वाले व्यक्तियों के चरित्र का परीक्षण हो । आई क्यू टेस्ट की तरह करेक्टर टेस्ट की कोई नई प्रविधि प्रयोग में आए ।'''

आचार्य तुलसी का विचार है कि लोकतंत्र में सत्ता पाने का प्रयत्न एकान्ततः बुरा नहीं है पर नैतिकता और सिद्धान्तवादिता को दूर रखकर हिंसा, उच्छु खलता द्वारा केवल सत्ता पाने का प्रयत्न जनतंत्र का कलंक है।'<sup>2</sup> आज की दूषित राजनीति का आकलन करते हुए वे कहते हैं--''राष्ट्रहित और जनहित की महत्त्वाकांक्षा व्यक्तिहित और पार्टीहित के दबाव से नीचे बैठती जा रही है। सत्ता के स्थान पर स्वार्थ आसीन हो रहा है। जनता के दुःख-दर्द को दूर करने के वायदे चुनाव घोषणा-पत्र की स्याही सूखने से पहले विस्मृति के गले में टंग जाते हैं।''<sup>3</sup> राजनेताओं की सत्तालोलुपता को उन्होंने गांधी के आदर्श के समक्ष कितने तीखे व्यंग्य के साथ प्रस्तुत किया है--''गांधी ने कहा था--'मेरा ईश्वर दरिद्र-नारायणों में रहता है।' आज यदि उनके भक्तों से यही प्रश्न पूछा जाए तो संभवतः यही उत्तर मिलेगा कि हमारा ईश्वर कुर्सी में रहता है, सत्ता में रहता है, फोंपड़ी में रहने वाला ईश्वर आज प्रासाद में रहने लगा है। इससे अधिक गांधी के सिद्धान्तों का मजाक और क्या हो सकता है ?''<sup>8</sup>

चुनाव के समय होने वाले संघर्ष तथा उसके परिणामों को प्रकट कर विधायकों की ओर अंगुलिनिर्देश करने वाली उनकी निम्न टिप्पणी यथार्थ का उद्घाटन करने वाली है—''ऐसा लगता है राजनीतिज्ञ का अर्थ देश में सुव्यवस्था बनाए रखना नहीं, अपनी सत्ता और कुर्सी बनाए रखना है। राजनीतिज्ञ का अर्थ उस नीतिनिपुण व्यक्तित्व से नहीं, जो हर कीमत पर राष्ट्र की प्रगति, विकास-विस्तार और समृद्धि को सर्वोपरि महत्त्व दे, किन्तु उस विदूषक -विशारद व्यक्तित्व से है, जो राष्ट्र के विकास और समृद्धि को अवनति के गर्त में फेंककर भी अपनी कुर्सी को

- १. बैसाखियां विश्वास की, पृ० ९७।
- २. १-३-६९ के प्रवचन से उद्धृत ।
- ३. जैन भारती, १ फरवरी, १९७० ।
- ४. अणुव्रतः गति प्रगति, पृ० १८७ ।

सर्वोपरि महत्त्व देता है।'''

वे इस बात को मानकर चलते हैं कि राजनैतिक लोगों से महात्म। बनने की आशा नहीं की जा सकती, पर वे पशुता पर उतर आएं, यह ठीक नहीं है। अतः राजनीतिज्ञों को प्रेरणा देते हुए वे कहते हैं----''यदि राजनीतिज्ञ स्थायी शांति चाहते हैं तो उन्हें हिंसा के स्थान पर अहिंसा, प्रतियोगिता के स्थान पर सहयोगिता और हृदय की वक्रता के स्थान पर सरलता को अपनाना होगा।''<sup>ब</sup>

यदि शासक में विलासिता, आलस्य और कदाचार है तो देश को अनुशासन का पाठ कौन पढ़ाएगा ? अतः सत्ताधीशों के विलासी जीवन पर कटाक्ष करने से भी वे नहीं चूके हैं—''देखा जाता है कि एक ओर लोगों के पास चढ़ने को साइकिल भी नहीं है और दूसरी ओर नेता लोग लाखों रुपयों की कीमती कारों में घूमते हैं। एक ओर देश के लाखों-लाखों व्यक्तियों को भोंपड़ी भी उपलब्ध नहीं है और दूसरी ओर नेता लोग एयरकंडी शन बंगलों में रहते हैं। पिता मिठाई खाए और बच्चे भूखे मरें, क्या यह भी कोई न्याय है ?''<sup>3</sup>

सत्तादल और प्रतिपक्ष दोनों को ही छींटाकशी एवं विद्वेष को भुलाकर एकता एवं सामंजस्य की प्रेरणा वे कितने तीखे एवं सटीक शब्दों में दे रहे हैं — ''दोनों ही दलों को यह चिन्ता कहां है कि हमारी आपसी लड़ाई से ४० करोड़ (वर्तमान में ५४ करोड़) जनता का कितना अहित हो रहा है ? विरोधी राष्ट्रों को इससे लाभ उठाने का कैंसा अवसर मिल रहा है ? '' वे अनेक बार यह दृढ़ विश्वास व्यक्त कर चुके हैं कि यदि चरित्रसम्पन्न व्यक्ति राजनीति के रथ को हांकते रहेंगे तो उसके उत्पथ में भटकने की संभावना क्षीण हो जाएगी।''<sup>४</sup>

### लोकतंत्र

वर्तमान में भारत सबसे बड़ा लोकतांत्रिक देश है। आचार्य तुलसी का मानना है कि लोकतंत्र एक जीवित तंत्र है, जिसमें सबको समान रूप से अपनी-अपनी मान्यताओं के अनुसार चलने की पूरी स्वतंत्रता होती है। लोकतंत्र की नींव जनता के मतों पर टिकी होती है। यदि मत भ्रष्ट हो जाए तो प्रशासन तो भ्रष्ट होगा ही। इस संदर्भ में उनके निम्न उद्धरण

- ४. बैसाखियां विक्वास की, पृ० ९७।
- ६. राजपथ की खोज, पृ० १२८।

१-२. एक बूंद : एक सागर, पृ० ११६२ ।

३. जैन भारती, ५ जुलाई, १९७० ।

४. वही, ३० नव० १९६९।

लोकतंत्र के हृदय को छूने वाले हैं ---

''वोटों के गलियारे में सत्ता के सिंहासन तक पहुंचने की आकांक्षा और जैसे-तैसे वोट बटोरने का मनोभाव---ये दोनों ही लोकतंत्र के शत्रु हैं। लोकतंत्र में जिस ढंग से वोटों का दुरुपयोग हो रहा है, उसे देखकर इस तंत्र को लोकतंत्र कहने का मन नहीं होता।'''

सत्ता और सम्पदा के शीर्ष पर बैठकर यदि जनतंत्र के आदर्शों को भुला दिया जाता है तो वहां लोकतंत्र के आदर्शों की रक्षा नहीं हो सकती। इस संदर्भ में उनका मौलिक मंतव्य है----''तंत्र के व्यासपीठ पर जो व्यक्ति बैठता है, उसकी दृष्टि जन पर होनी चाहिए, तंत्र या पार्टी पर नहीं। आज जन पीछे छूट गया है तथा तंत्र आगे आ गया है। इसी कारण हिंसा भड़क रही है। मेरी दृष्टि में वही लोकतंत्र अधिक सफल होता है, जिसमें आत्मतंत्र का विकास हो, अन्यथा जनतंत्र में भी एकाधिपत्य, अव्यवस्था और अराजकता की स्थितियां उभर सकती हैं।''र

लोकतंत्र की मूलभूत समस्याओं की ओर इंगित करते हुए आचार्य तुलसी का कहना है — ''जब राष्ट्र में हिंसा और आतंक के स्फुलिंग उछलते हैं, सम्प्रदायवाद सिर उठाता है, जातिवाद के आधार पर वोटों का विभाजन होता है, अस्पृश्यता के नाम पर मनुष्य के प्रति घृणा का भाव बढ़ता है, तब लोकतंत्रीय चेतना मूच्छित हो जाती है।'' लोकतंत्र के प्रासाद को सुदृढ़ आधार प्रदान करने के लिए वे चार स्तम्भों को आवश्यक मानते हैं— ''स्वतंत्रता, सापेक्षता, समानता और सह-अस्तित्व । इनके बिना लोकतंत्र का अस्तित्व टिक नहीं सकता।''<sup>3</sup>

- २. जैन भारती, २२ जून, १९८६ ।
- ३. एक बूंद : एक सागर, पृ० ११९५।
- ४. अणुव्रत पाक्षिक, १ फर, १९९१।

१. मनहंसा मोती चुगे, पृ० ८६।

को लिखने, बोलने, सोचने और करने की स्वतंत्रता होती है। जनता के स्वतंत्र अधिकारों का हनन करने वाले शासकों के समक्ष आचार्य तुलसी चेतावनी की भाषा में प्रश्न उपस्थित करते हैं—''जिस देश के शासक यह कहते हैं कि जनता को सोचने की जरूरत नहीं है, सरकार उसके लिए देखेगी। जनता को बोलने की अपेक्षा नहीं है, सरकार उसके लिए दोलेगी और जनता को कुछ करने की जरूरत नहीं है, सरकार उसके लिए कोलेगी और जनता को कुछ करने की जरूरत नहीं है, सरकार उसके लिए करेगी। क्या शासक इन घोषणाओं के द्वारा जनता को पंगु, अशक्त और निष्क्रिय बनाकर लोकतंत्र की हत्या नहीं कर रहे हैं ?''<sup>9</sup>

समानता लोकतंत्र का हृदय है । आचार्य तुलसी कहते हैं—''कुछ लोग कोठियों में रहें, कुछ को फुटपाथ पर रात बितानी पड़े, यह विषमता आज के विश्व को मान्य नहीं हो सकती क्योंकि इसकी अंतिम परिणति हिंसा और संघर्ष है ।''<sup>र</sup> लोकतंत्र के संदर्भ में समानता को स्पष्ट करने वाली डा० अम्बेडकर की निम्न पंक्तियां उल्लेखनीय हैं—''प्रत्येक बालिग स्त्री पुरुष को मतदान का अधिकार देकर संविधान ने राजनीतिक समता तो ला दी किंतु आर्थिक और सामाजिक समता अभी आयी नहीं है । यदि इस दिशा में भारत ने सफल प्रयत्न नहीं किया तो राजनीतिक समता निकम्मी सिद्ध होगी, संविधान टूट जाएगा ।''

आचार्य तुलसी अनेक बार इस चिंतन को अभिव्यक्ति दे चुके हैं कि यदि देश के लोकतंत्र को मजबूत और संगठित बनाना है तो मंत्रियों, सांसदों और विधायकों को प्रशिक्षित करना होगा। इसी बात की प्रस्तुति व्यंग्यात्मक शैली में पठनीय है—''मुफ्ते बड़ा आश्चर्य होता है कि इन मंत्रियों, विधायकों आदि को कोई प्रशिक्षण नहीं मिलता, जबकि एक वकील, इंजीनियर या डाक्टर को पहले प्रशिक्षण लेना पड़ता है। मैं सोचता हूं कि विधायकों के लिए भी एक प्रशिक्षण केन्द्र होना आवश्यक है।'''बिना प्रशिक्षण चुनाव में कोई उम्मीदवार के रूप में खड़ा न हो। मेरा विश्वास है—अणुव्रत यह प्रशिक्षण देने में समर्थ है।'''

# राष्ट्रीय एकता

अनेकता में एकता भारतीय संस्कृति का आदर्श रहा है। यहां अनेक धर्म, सम्प्रदाय, जाति, वर्ण, प्रान्त एवं राजनैतिक पार्टियां हैं, पर भिन्नता और अनेकता होने मात्र से सांस्कृतिक एवं राष्ट्रीय एकता को विघटित नहीं किया जा सकता। आचार्य तुलसी का मंतव्य है कि भिन्नताओं का लोप कर

- १. सफर : आधी शताब्दी का, पृ० ९८ ।
- २. एक बूंद : एक सागर, पृ० १२७२ ।
- ३. जैन भारती, ३० नवम्बर, १९६९।

सबको एक कर देना असंभव है। ऐसी एकता में विकास के द्वार अवरुद्ध हो जाते हैं। अनेकता भी वही कीमती है, जो हमारी मौलिक एकता को किसी प्रकार का खतरा पैंदा न करे।''<sup>9</sup> इसी बात को उदाहरण के माध्यम से प्रस्तुति देते हुए वे कहते हैं— ''एक वृक्ष की अनेक शाखाओं की भांति एक राष्ट्र के अनेक प्रांत हो सकते हैं, पर उनका विकास राष्ट्रीयता की जड़ से जुड़कर रहने में है, जब भेद में अभेद को मूल्य देने की बात व्यावहारिक बनेगी, उसी दिन राष्ट्रीय एकता की सम्यक् परिणति होगी।''<sup>9</sup> वे कहते हैं— ''जहां विविधता एकता को विघटित करे, उसमें बाधक बने, उस विविधता को समाप्त करना आवश्यक हो जाता है। शरीर में कोई अवयव शरीर को नुकसान पहुंचाने लगे तो उसे काटने या कटवाने की मानसिकता हो जाती है।''<sup>9</sup>

राष्ट्र की विषम स्थितियों एवं विघटनकारी तत्त्वों के विरुद्ध आचार्य तुलसी ने सक्षक्त आवाज उठाई है। राष्ट्रीय एकता को उन्होंने अपनी श्रम की बूंदों से सींचा है। अपने अठहत्तरवें जन्मदिन पर वे लाडनूं में देश की हिंसक स्थितियों को अहिंसक नेतृत्व प्रदान करने हेतु अपने दायित्व-बोध का उच्चारण इन शब्दों में करते हैं—''मैं राष्ट्रीय एकता परिषद् के एक सदस्य के नाते अपना दायित्व समफता हूं कि अपनी शक्ति देश की समस्याओं को सुलफाने में लगाऊं। मुफ्ते लगता है कि हिंसा, आतंक, अपहरण और क्रूरता आदि समस्याओं से भी बड़ी समस्या है—मानवीय मूल्यों के प्रति अनास्था। इस दिशा में मुफ्ते अणुव्रत के माध्यम से लोकतंत्र की शुद्धि हेतु और भी तीत्र गति से कार्य करना है।'' उनकी इसी सेवा का मूल्यांकन करते हुए भारत सरकार ने उन्हें राष्ट्रीय एकता परिषद् के सदस्य के रूप में मनोनीत किया है।

राष्ट्रीय एकता के अनेक घटकों में एक घटक है—भाषा । इस संदर्भ में आचार्य तुलसी का मंतव्य है—''यदि देश की एक भाषा होती है तो हर प्रांत के व्यक्ति का दूसरे प्रांत के व्यक्ति के साथ सम्पर्क जुड़ सकता है । मैं मानता हूं कि देश की एकता के लिए राष्ट्र में एक भाषा का होना अत्यन्त आवश्यक है ।''<sup>8</sup>

आचार्य तुलसी इस सत्य से परिचित हैं कि केवल भौगोलिक एकता के नाम पर राष्ट्रीय एकता को चिरजीवी नहीं बनाया जा सकता, फिर भी प्रांतवाद देश की अखंडता को विघटित करने में मुख्य कारण बनता है। वे अलगाववादी तत्त्वों को स्पष्ट शब्दों में कहते हैं---''हरेक प्रांत जब अपने

४. रक्ष्मियां, प्र० ५।

१. विज्ञप्ति सं० ९९३।

२-३. अणुव्रत पाक्षिक, १६ मई १९९० ।

ही हित की बात सोचता है, तब राष्ट्र की एकता खतरे में पड़ जाती है। उत्तर के लोग उत्तर की चिन्ता करते हैं, दक्षिण के लोग दक्षिण की, लेकिन भारत की चिन्ता कौन करे ? भारत सलामत है तो सब सलामत हैं। भारत ही नहीं रहा तो उत्तर और दक्षिण का क्या होगा ? आचार्य तुलसी मानते हैं कि प्रांतीय व्यवस्था देश के शासनसूत्र में स्थिरता लाने के लिए थी पर आज चंद स्वार्थों के पीछे एक जटिल पहेली बनकर रह गयी है। जब तक राष्ट्र के लिए स्वतत्त्व को विसर्जित करने की भावना पुष्ट नहीं होगी, राष्ट्रीय एकता का नारा सार्थक नहीं हो सकता।''

आचार्य तुलसी जब दक्षिण यात्रा पर थे तब दो प्रांतों के वैचारिक वैषम्य में समन्वय करती निम्न उक्ति उनके गंभीर चिंतन की साक्षी है— ''केरल और तमिलनाडु एक-दूसरे से सटे हुए होने पर भी प्रकृति से भिन्न हैं । एक भक्तिप्रधान है तो दूसरा तर्कप्रधान । तमिलनाडु में तर्क है ही नहीं और केरल में भक्ति है ही नहीं, ऐसा मैं नहीं कहता हूं । मैं दोनों के मध्य ढूं. दोनों का समन्वय करना चाहता हूं ।''

साम्प्रदायिक उन्माद में उन्मत्त व्यक्ति कृत्य-अकृत्य के विवेक को खो देता है । इस संदर्भ में आचार्य तुलसी का सापेक्ष चिन्तन है --''व्यक्ति अपने-अपने मजहब की उपासना में विश्वास करे, इसमें कोई बुराई नहीं, पर जहां एक सम्प्रदाय के लोग दूसरे सम्प्रदाय के प्रति ढेष और घृणा का प्रचार करते हैं, वहां देश की मिट्टी कलंकित होती है, राष्ट्र शक्तिहीन होता है तथा व्यक्ति का मन अपवित्र बनता है ।''<sup>8</sup> धर्मगुरु होते हुए भी वे साम्प्रदायिकता से कोसों दूर हैं । वे अनेक बार इस बात की अभिव्यक्ति दे चुके हैं कि मैं जैन शब्द को भी वहीं तक पकड़े रहना चाहता हूं, जहां तक वह सम्पूर्ण मानव-हितों से विसंगत नहीं होता ।''

- १. जैन भारती, २३ मार्च १९६९ ।
- २. वही, १० मार्च **१९६**३।
- ३. त्रिवेन्द्रम्, १४-३-६९ के प्रवचन से उद्धृत ।
- ४. विज्ञप्ति सं० ९८८ ।
- ४. एक बूंद : एक सागर, पृ० १४६४ ।
- ६. मनहंसा मोती चुगे, पृ० ८४ ।

धर्म और राजनीति की समस्या को सुलभाने के लिए वे राजनयिकों को भी अनेक बार सुभाव दे चुके हैं— ''यदि धर्मनिरपेक्षता को सम्प्रदाय-निरपेक्षता के रूप में मान्यता देकर मानवतावादी दृष्टिकोण अपनाया जाय तो राष्ट्रीय एकता की नींव सशक्त हो सकती है । मेरा विश्वास है कि हिंदुस्तान सम्प्रदायनिरपेक्ष होकर अपनी एकता बनाए रख सकता है किंतु धर्महीन होकर अपनी एकता को सुरक्षित नहीं रख सकता ।'''

राष्ट्रीय एकता को सबसे बड़ा खतरा उन स्वार्थी राष्ट्र-नेताओं से भी है, जो केवल अपने हित की बात सोचते हैं। देश-सेवा के नाम पर अपना घर भरते हैं; तथा धर्म, सम्प्रदाय, वर्ग आदि के नाम पर जनता को बांटने का प्रयत्न करते हैं। इस संदर्भ में आचार्य तुलसी का उन लोगों के लिए संदेश है—

- पूरे विष्व को चरित्र की शिक्षा देने वाला भारत आज इतना दीन-हीन क्यों होता जा रहा है ? स्वार्थ का कौन सा ऐसा दैत्य उसे इस प्रकार नचा रहा है ? क्या इस देश की जनता परार्थ और परमार्थ की भूमिका पर खड़ी होकर नहीं सोच सकती ?<sup>२</sup>
- राष्ट्रीय धरा से जुड़कर रहने में ही सबकी अस्मिता सुरक्षित रह सकती है तथा सबको विकास का अवसर मिल सकता है।<sup>9</sup>

राष्ट्रीय एकता परिषद् की दूसरी संगोष्ठी के अवसर पर प्रेषित अपने एक विशेष संदेश में वे खुले शब्दों में कहते हैं—दलगत राजनीति और चुनाव समस्याओं को उभारने में सक्रिय भूमिका निभाते हैं। अपने-अपने दल की सत्ता स्थापित करने के लिए कभी-कभी वे काम भी हो जाते हैं, जो राष्ट्र के हित में नहीं हैं। .....सत्ता को हथियाने की स्पर्धा होना अस्वाभाविक नहीं है पर स्पर्धा के वातावरण में जैसे-तैसे बहुमत और सत्ता पाने पर ही ध्यान केन्द्रित रहता है। यह एक समस्या है, जो राष्ट्रीय एकता की बहुत बड़ी बाधा है।'' वे भारत के राजनैतिक दलों की बदतर स्थिति का जिक करते हुए कहते हैं—''भारत में एक-दो दल नहीं, दल में भी उपदल हैं। उपदल में भी और दलदल हैं। सभी में ऐसे दुर्दान्त कलह पनय रहे हैं कि भाड़ में चने की भांति एक एक ओर भागता है तो दूसरा दूसरी ओर। .....कभी-कभी तो वे बच्चों के खेल से भी ज्यादा घटिया हो जाते हैं।''<sup>2</sup> इस प्रकार अपने ही

- १. युवादृष्टि, फर० १९९४ ।
- २. बैसाखियां विश्वास की, पृ० ५७।
- ३. अणुव्रत पाक्षिक**, १६ मई १९९०** ।
- ४. बैसाखियां विख्वास की, पृ० १०५ ।
- ५. विज्ञप्ति सं० ९४४।

हित का चक्ष्मा चढ़ाकर चारों ओर देखने वाले व्यक्ति राष्ट्रीय चरित्र से कोसों दूर हैं । ऐसे लोग ही देश की भावात्मक एकता में दरार डालते हैं ।

राष्ट्रीय एकता को अक्षुण्ण बनाए रखने के लिए वे जनता को प्रतिबोध देते हुए कहते हैं— ''राष्ट्रीय एकता की शुभ शुरुआत हर व्यक्ति अपने से करे, यह अपेक्षित है । यदि राष्ट्र का प्रत्येक नागरिक यह संकल्प कर ले कि वह अपने किसी भी आचरण और व्यवहार से राष्ट्रीय एकता को नुकसान नहीं पहुंचाएगा तो यह उसका इस क्षेत्र में बहुत बड़ा सहयोग होगा ।'' साथ ही वे कुछ आचरणीय बिंदु एवं विकल्प भी प्रस्तुत करते हैं, जिससे राष्ट्रीय एकता में बाधक तत्त्वों को अलग कर एकता एवं अखंडता को सुदुढ़ किया जा सके—

- ''१. भारतीय जनता के बड़े भाग में राष्ट्रीयता की कमी महसूस हो रही है। राष्ट्रीयता के बिना राष्ट्रीय एकता की कल्पना नहीं की जा सकती। इसलिए सर्वप्रथम राष्ट्रीय चेतना को जगाने की दिशा में शक्ति का नियोजन हो।
  - राष्ट्रीयता के प्रशिक्षण-शिविरों की आयोजना तथा शिक्षा के साथ राष्ट्रीयता के प्रशिक्षण की व्यवस्था हो ।
  - लोकतंत्र में सबको समान अवसर और अधिकार प्राप्त हैं। इस
     स्थिति में बहुसंख्यक, अल्पसंख्यक जैसी विभक्त करने वाली
     व्यवस्थाओं पर पुनर्विचार किया जाए।
  - ४. जातीयता तथा साम्प्रदायिकता को राष्ट्रीयता के साथ न जोड़ा जाए।
  - ४. केन्द्रित अर्थ-व्यवस्था और केन्द्रित शासन-व्यवस्था अव्यवस्था और संघर्ष को जन्म देती हैं। इसलिए उनके विकेन्द्रीकरण पर चिन्तन किया जाए।'<sup>2</sup>

इन विकल्पों के अतिरिक्त वे तीन मुख्य बिंदुओं पर सबका ध्यान केन्द्रित करना चाहते हैं — ''मैं मानता हूं अध्यात्म का अभाव, अर्थ की प्रधानता और मौलिक चिन्तन की कमी चिन्द्रत तीन बिन्दुओं पर ध्यान केन्द्रित किया जाए तो देश की अखंडता और स्वतंत्रता सार्थक हो सकती है तथा देश के भविष्य को स्थिरता दी जा सकती है।''<sup>3</sup>

राष्ट्र की एकता में भेद डालने वाली स्थितियों को समाहित करने के लिए आचार्य तुलसी राजनेताओं को आह्वान करते हुए कहते हैं—''कानून के

३. जीवन की सार्थक दिशाएं, पृ० ४६ ।

१. विज्ञप्ति सं० ९८८ ।

२. बैसाखियां विश्वास की, पृ० १०५,१०६।

नियमों ढ़ारा एकता प्रतिष्ठित नहीं हो सकती । इसके लिए हृदय-परिवर्तन, समता और मैत्री तो अपेक्षित है ही, साथ ही यह भी आद श्यक है कि सत्ता से अलिप्त कोई ऐसा पराक्रम जागे, जो राष्ट्र का मार्गदर्शन कर सके तथा जनता को वास्तविक स्वतन्त्रता का अहसास करा सके ।

डा० के. के. शर्मा ने 'हिन्दी साहित्य के राष्ट्रीय काव्य' में राष्ट्रीय भावनाओं से सम्बन्धित निम्न विषयों का वर्णन किया है'—

- १. जन्मभूमि के प्रति प्रेम ।
- २. स्वर्णिम अतीत के चित्र ।
- ३. प्रकृति प्रेम ।
- ४. विदेशी शासन की निंदा ।
- ४. वर्तमान दशा पर क्षोभ।
- ६. सामाजिक सुधार —भविष्य निर्माण ।
- ७. वीर पुरुषों या नेताओं की स्तुति ।
- पीड़ित जनता का चित्रण।
- 🖏 भाषा-प्रेम ।

आचार्य तुलसी के साहित्य में लगभग इन सभी विषयों का विस्तृत विवेचन हुआ है। अनेक वक्तव्य एवं निबंध तो इतने भावपूर्ण हैं कि पढ़कर व्यक्ति के मन में राष्ट्र के लिए सब कुछ न्यौछावर करके उसके नव-निर्माण की भावना जाग जाती है।

आचार्य तुलसी की राष्ट्रीय भावनाएं भौगोलिक सीमा में आबढ़ नहीं हैं। यद्यपि वे अपने को सार्वजनीन मानते हैं, अतः उनके विचार विशाल एवं व्यापक हैं, फिर भी भारत में जन्म लेन को वे अपना सौभाग्य मानते हैं। अपने सौभाग्य एवं दायित्वबोध को वे निम्न शब्दों में प्रकट करते हैं—''मैं सौभाग्यशाली हूं कि भारत जैसे पवित्र देश में मुफे जन्म मिला, उसमें भ्रमण किया, उसके अन्न-जल का उपयोग किया और श्रद्धा एवं स्नेह को पाया। इसलिए मेरा फर्ज है कि सामस्याओं के निवान और समाधान में त्याग और बलिदान ढारा जितना बन सके, मानवता का कार्य करूं। मैंने अपने सम्पूर्ण सम्प्रदाय को इस दिशा में मोड़ने का प्रयास किया है।'' सचमुच, जिस महाविभूति का हर क्वास, हर वाणी राष्ट्रभक्ति के भावों से अनुप्राणित हो, उनके ढारा किए जा रहे राष्ट्रीय एकता के कार्यों का सम्पूर्ण आकलन अनेकों लेखनियों से भी संभव नहीं है।

- १. हिन्दी साहित्य में राष्ट्रीय काव्य, पृ० १९।
- २. एक बूंद : एक सागर, पृ. १७१५।

# समाज-दर्शन

साहित्य समाज की चेतना में सांस लेता है, अतः साहित्यकार समाज की चेतना को तो प्रतिध्वनित करता ही है, साथ ही साथ वह अपने मौलिक एवं क्रांत चिन्तन से समाज को नया विचार एवं नया दिशादर्शन भी देता है। डॉ० वी० डी० वैश्य कहते हैं—''समाज का यथार्थ ऊपर-ऊपर नहीं तैरता, उसकी कई परतें होती हैं। साहित्यकार की सूक्ष्म दृष्टि ही परतों को भेदकर उस यथार्थ को जनता के समक्ष प्रस्तुत करती है।''

प्राचीन मनीषियों ने भी साहित्य और समाज का घनिष्ठ सम्बन्ध माना है। नरेन्द्र कोहली कहते हैं "'यदि साहित्य में दुःख, वेदना या निराशा होगी तो समाज में भी निराशा एवं दुःख की वृद्धि होगी। साहित्य में उच्च गुणों की प्रशंसा होगी तो समाज में भी उसका सम्मान बढ़ेगा। साहित्य समाज से कहीं अधिक शक्तिशाली है क्योंकि समाज का निर्माण साहित्यकार के हाथों होता है। अतः साहित्यकार समाज का महत्त्वपूर्ण सदस्य है।'''

समाज धनी-निर्धन, पूजीपति-मजदूर, शिक्षित-अशिक्षित आदि अनेक वर्गों में बंटा हुआ है । इन दोनों वर्गों में सन्तुलन का कार्य साहित्यकार ही कर सकता है ।

प्रेमचन्द इस बात को स्वीकार करते हैं कि समाज स्वयं नहीं चल सकता । उसका नियन्त्रण करने वाली सदा ही कोई अन्य शक्ति रही है । उसमें धर्माचार्य और साहित्यकार महत्त्वपूर्ण भूमिका अदा करते हैं ।

आचार्य तुलसी धर्माचार्य के साथ साहित्यकार भी हैं अतः उनके साथ सहज ही मणिकांचन योग हो गया है । जिस प्रकार कबीर ने जो कुछ लिखा वह किताबी ज्ञान से नहीं, अपितु आंखों देखी वात लिखी, वैसे ही आचार्य तुलसी ने सामाजिक चेतना को अपनी अनुभव की आंखों से देखकर उसे संवारने का प्रयत्न किया है । उनके समाजदर्शन की विशेषता है कि उन्होंने सब कुछ स्वीकारा नहीं है, गलत मान्यताओं को फटकार एवं चुनौती भी दी है तथा उसके स्थान पर नए मूल्य-निर्माण का संदेश दिया है ।

धर्माचार्यं होने के नाते वे स्पष्ट शब्दों में अपने सामाजिक दायित्व को स्वीकारते हैं --''धर्मगुरुओं का काम सामायिक, ध्यान, तपस्या, कीर्तन

१. प्रेमचन्द, पृ० १७२, १९०।

### आ० तुलसी साहित्य : एक पर्यंवेक्षण

आदि की प्रेरणा देना ही नहीं है। समाज के नैतिक और सांस्कृतिक मूल्यों की प्रतिष्ठा के साथ सामाजिक मूल्यों के परिष्कार का दायित्व भी उन्हीं पर होता है क्योंकि किसी भी समाज में धर्मगुरु के निर्देश का जितना पालन होता है, अन्य किसी का नहीं होता।'''

आचार्य तुलसी के उद्बोधन से समाज ने एक नयी करवट ली है तथा उसने युग के अनुसार अपने को बदलने का प्रयास भी किया है। दक्षिण यात्रा की एक घटना इसका बहुत बड़ा निदर्शन है—-कन्याकुमारी के बाद जब आचार्य तुलसी केरल जाने लगे तब उन्होंने सोचा कि केरल में साम्यवादी सरकार है। यात्रा में इतनी बहिनें घूंघट और आभूषणों से लदी हैं, यह ठीक नहीं होगा। कोई मुसीबत खड़ी हो सकती है अतः रात्री में यात्रा-संघ की गोष्ठी बुलाई गई। महिलाओं को निर्देश दिया गया कि या तो घूंघट और आभूषणों का मोह त्यागें अथवा मंगलपाठ सुनकर राजस्थान की ओर रवाना हो जाएं। बहिनों के मन में उथल-पुथल मच गयी। वर्षों के संस्कार को एक क्षण में छोड़ना कठिन था। आचार्यश्री को भी विश्वास नहीं था कि बहिनें वैसा कर पाएंगी क्या ? पर आश्चर्य ! दूसरे ही दिन सभी बहिनें अपने धर्मगुरु के एक आह्वान पर परिवर्तन कर चुकी थीं। उनके उद्बोधनों ने समाज की अनेक रूढ़ियों को इसी प्रकार विदाई दी है।

समाज के सम्यक् विकास एवं गति हेतु वे नारी जाति को उचित सम्मान देने के पक्षपाती हैं। उन्होंने अनेक बार इस स्वर को मुखर किया है—''जो समाज नारी को सम्मानपूर्वक जीने, स्वतन्त्र चिंतन करने और अपनी अस्मिता को पहचानने का अधिकार नहीं देता, वह विकास नहीं कर सकता।''<sup>8</sup> वे समाज को प्रतिबोध देते हैं कि स्त्री होने के कारण महिला जाति की क्षमताओं का समुचित अंकन और उपयोग न हो, इस चिंतन के साथ मेरी सहमति नहीं है।

समाज में उचित व्यवस्था एवं सामंजस्य बनाए रखने के लिए आचार्य तुलसी नारी और पुरुष – समाज के इन दोनों वर्गों को सावधान करते हुए कहते हैं — ''यदि पुरुष नारी बनने की कोशिश करेगा एवं नारी पुरुष बनने का प्रयत्न करेगी तो समाज और परिवार रुग्ण बने बिना नहीं रह सकेगा।'' उसकी स्वस्थता का एक ही आधार है कि दोनों की विशेषताओं का पूरा-पूरा समादर किया जाए।''<sup>3</sup>

प्रगतिशील एवं आधुनिक कहलाने का दम्भ भरने वाले नारी समाज

- १. दोनों हाथ : एक साथ, पृ० ४२ ।
- २. एक बूंद : एक सागर, पृ० १४९४ ।
- ३. अणुव्रत अनुशास्ता के साथ, पृ० २७ ।

१६४

को वे विशेष रूप से प्रतिबोध देते हैं—''नारी के मुख से जब मैं समानाधिकार की बात सुनता हूं तो मुफे जचता नहीं। कैसा समानाधिकार ? नारी के तो अपने अधिकार ही बहुत बड़े हैं। वह परिवार, समाज और राष्ट्र की निर्मात्री है। वह समान अधिकार की नहीं, स्व-अधिकार की अधिकारिणी है। कभी-कभी मुफे लगता है नारी पुरुष के बराबर ही नहीं, उसके विरोध में खड़ी होने का प्रयत्न कर रही है पर यह प्रतिक्रिया है; उसके विकास में बाधा है।''' आचार्य तुलसी के इस चितन का यही निष्कर्ष है कि समाज तभी विकसित, गतिशील एवं सचेतन रह सकता है, जब स्त्री और पुरुष दोनों अपनी-अपनी सीमाओं में रहकर अपने कर्त्तव्यों का पालन करते रहें।

### परिवार

परिवार समाज की महत्त्वपूर्ण एवं बुनियादी इकाई है। पाझ्चात्त्य देशों में परिवार पति-पत्नी पर आधारित हैं पर भारतीय परिवारों के मुख्य केन्द्र बालक, माता-पिता एवं दादा-दादी होते हैं। आचार्य तुलसी संयुक्त परिवार के पक्षपाती हैं क्योंकि इसमें निश्चिन्तता और स्थिरता रहती है। उनका मानना है कि परिवार के टूटने का प्रभाव केवल वर्तमान पीढ़ी पर ही नहीं पड़ता उससे भावी पीढ़ियां भी प्रभावित हुए बिना नहीं रहतीं। ......वर्तमान पीढ़ी की थोड़ी-सी असावधानी आने वाली कई पीढ़ियों को मानसिक दुष्टि से अपाहिज या संकीर्ण बना सकती है।''

आज संयुक्त परिवारों में तेजी से बिखराव आ रहा है । समाज-शास्त्रियों ने पारिवारिक विघटन के अनेक कारणों की मीमांसा की है । आचार्य तुलसी की दृष्टि में व्यक्तिवादी मनोवृत्ति, असहिष्णुता, सन्देह, अहंकार, औद्योगीकरण, मकान तथा यातायात की समस्या आदि तत्त्व परिवार-विघटन में मुख्य निमित्त बनते हैं । पर सबसे बड़ा कारण वे पश्चिमी सभ्यता के प्रभाव को मानते हैं—''पश्चिमी सभ्यता की घुसपैंठ ने परिवार में बिखराव तो ला दिया, पर अकेलेपन की समस्या का समाधान नहीं किया ।''<sup>3</sup>

पारिवारिक विघटन से उत्पन्न कठिनाइयों को प्रस्तुत करते उनके ये सटीक प्रश्न आज की असहिष्णु पीढ़ी को कुछ सोचने को मजबूर कर रहे हैं—-''स्वतन्त्र परिवार में कुछ सुविधाएं भले ही हों, पर उनकी तुलना में कठिनाइयां अधिक हैं। सबसे बड़ी कठिनाई है विरासत में प्राप्त होने वाले

- जैन भारती, १६ मार्च १९४८ ।
- २. बीति ताहि विसारि दे, पृ० ६८ ।
- ३. मनहंसा मोती चुगे, पृ० १०३।

### आ० तुलसी साहित्य : एक पर्यवेक्षण

संस्कारों की । लड़की ससुराल जाते ही सास-ससुर आदि के साथे से दूर रहने लगेगी तो उसे संस्कार कौन देगा ? पति के ऑफिस चले जाने पर सुबह से शाम तक अकेली स्त्री क्या करेगी ? बीमारी आदि की परिस्थिति में सहयोग किसका मिलेगा ? कहीं आने-जाने के प्रसंग में घर और बच्चों का दायित्व कौन ओढ़ेगा ? ऐसे ही कुछ और सवाल हैं, जो संयुक्त परिवार से मिलने वाली सुविधाओं को उजागर कर रहे हैं।"'

अच्छे संस्कारों का संक्रमण संयुक्त परिवार की सबसे बड़ी उपयोगिता है । इस तथ्य को आचार्य तुलसी अनेक बार भारतीय जनता के समक्ष प्रस्तुत करते रहते हैं । भारत की प्राचीन संस्कृति की अवगति देते हुए वे आज की युवापीढ़ी को प्रतिबोध दे रहे हैं—''प्राचीनकाल में बूढ़ी नानियों-दादियों के पास संस्कारों का अखूट खजाना हुआ करता था । सूर्यास्त के बाद बच्चों का जमघट उन्हीं के आस-पास रहता था । वे मीठी-मीठी कहानियां सुनातीं, लोरियां गातीं, बच्चों के साथ संवाद स्थापित करतीं और बातों ही बातों में उन्हें संस्कारों की अमूल्य धरोहर सौंप जातीं । जिन लोगों को अपना बचपन नानियों-दादियों के साथे में बिताने का मौका मिला है, वे आज भी उच्च संस्कारों से सम्पन्न हैं।''

अलगाववादी मनोवृत्ति वाली युवापीड़ी को रूपान्तरण का प्रतिबोध देते हुए उनका कहना है— ''जो व्यक्ति परिवार में बढ़ते हुए भगड़ों के कारण अलग रहने का निर्णय लेते हैं, उन्हें स्थान के बदले स्वभाव बदलने की बात सोचनी चाहिए ''' इसी प्रकार परिवार की बुजुर्ग महिलाओं को भी मनोवैज्ञानिक तरीके से स्वभाव-परिवर्तन एवं व्यवहार परिष्कार की बात सुभाते हैं—''जिस प्रकार महिलाएं अपनी बेटी की गलती को शांति से सह लेती हैं, उसी प्रकार बहू को भी सहन करना चाहिए । अन्यथा उनके जीवन में दोहरे संस्कार और दोहरे मानदण्ड सक्रिय हो उठेंगे।''<sup>8</sup>

परिवार में शान्त सहवास का होना अत्यन्त अपेक्षित है । आचार्य तुलसी तो यहां तक कह देते हैं—''जहां एक सदस्य दूसरे के जीवन में विघ्न बने बिना रहता है, जहां सापेक्षता बहुत स्पष्ट होती है, वहीं सही अर्थ में परिवार बनता है ।''<sup>४</sup> संयुक्त परिवार में शांत एवं सौहार्दपूर्ण सहवास के लिए आचार्य तुलसी चार गुणों का होना अनिवार्य मानते हैं— १. सहनशीलता,

२. आह्वान, पृ० ४।

५. क्या धर्म बुद्धिगम्य है ?, पृ० ६६ ।

१. दोनों हाथ : एक साथ, पृ० ४।

३. बीती ताहि विसारि दे, पृ० ६७।

४. अतीत का विसर्जन : अनागत का स्वागत, पृ० १४२।

### गद्य साहित्य : पर्यालोचन और मूल्यांकन

२. स्नेहग्नीलता, ३. श्रमग्नीलता, ४. पारस्परिक विश्वास । उनका विश्वास है कि ये चार तत्त्व जिस परिवार के सदस्यों में हैं, वहां सैंकड़ों सदस्यों की उपस्थिति में भी विघटन एवं तनाव की स्थिति घटित नहीं हो सकती ।

पाश्चात्त्य विद्वान् मैकेंजी कहते हैं— ''यदि परिवार को छोटा राज्य कहें तो शिशु उसका वास्तविक सम्राट् है ।'' बालकों के निर्माण में परिवार की अहंभूमिका रहती है । जिस परिवार में बच्चों के संस्कार-निर्माण की ओर ध्यान नहीं दिया जाता, कालान्तर में उस परिवार में सुख समृद्धि एवं विकास के द्वार अवरुद्ध हो जाते हैं । आज समाज शास्त्री यह स्पष्ट उद्घोषणा कर चुके हैं कि जैसा परिवार होगा, वैसा ही बालक का व्यक्तित्व निर्मित होगा । आचार्य तुलसी की निम्न प्रेरणा अभिभावकों को दायित्वबोध कराने में सक्षम है— ''आश्चर्य है कि रोटी कपड़े के लिए मनुष्य जब इतने कष्ट सह सकता है तो सन्तान को संस्कारी बनाने की ओर उसका ध्यान क्यों नहीं जाता ?''<sup>9</sup>

### सामाजिक रूढ़ियां

अंधविश्वास और रूढ़ियां किसी न किसी रूप में सर्वत्र रहेंगी । यदि उसके विरोध में आवाज उठती रहे तो समाज जड़ नहीं बनता । आचार्य हजारीप्रसाद द्विवेदी कहते हैं—''साहित्य सामाजिक मंगल का विधायक है । यह सत्य है कि वह व्यक्ति विशेष की प्रतिभा से रचित होता है किन्तु और भी अधिक सत्य यह है कि प्रतिभा सामाजिक प्रगति की ही उपज है ।''

आचार्य तुलसी ने समाज से पराङ्मुख होकर अपनी लेखनी एवं वाणी का उपयोग नहीं किया । समाज की किसी भी रूढ़ि या गलत परम्परा को अनदेखा नहीं किया । यही कारण है कि उनके पूरे साहित्य में समाज के सभी वर्गों की सामाजिक एवं धार्मिक कुरूढ़ियों पर प्रहार करने वाले हजारों वक्तव्य हैं । समाज की समस्याओं के बारे में आचार्य तुलसी नवीन सन्दर्भ में सोचने, देखने व परखने में सिद्धहस्त हैं । उन्होंने समाज की इस विवेक दृष्टि को खोलने का प्रयत्न किया कि सभी पूर्व मान्यताओं को नवीन कसौटियों पर नहीं कसा जा सकता । पुरानी चौखट पर नवीन तस्वीर को नहीं मढा जा सकता । उसमें भी कुछ युगीन एवं अपेक्षित संशोधन आवश्यक हैं । कहा जा सकता है कि उनके साहित्य में प्राचीन परम्परा और युगचेतना एक साथ साकार देखी जा सकती है ।

सामाजिक परम्पराओं के बारे में उनका चिन्तन स्पष्ट है कि

- १. एक बूंद : एक सागर, पृ० १४१९।
- २. विचार और तर्क, पृ० २४४।

सामाजिक परम्पराएं एवं रीति-रिवाज एक पीढ़ी से दूसरी पीढ़ी में संक्रांत होते हैं और समाज को जोड़कर रखते हैं। पर जब उन परम्पराओं और रीति-रिवाजों में अपसंस्कृति का मिश्रण होने लगे, आडम्बर और प्रदर्शन होने लगे तो वे अपनी सांस्कृतिक गरिमा खो देते हैं।''' इन क्रांत विचारों के कारण आचार्य तुलसी को रूढ़ि किसी भी क्षेत्र में प्रिय नहीं है। अच्छी से अच्छी बात में भी उनको यह आशंका हो जाए कि यह आगे जाकर रूढ़ि या देखादेखी का रूप ले सकती है तो वे स्थिति आने से पूर्व ही समाज को सावचेत कर उसमें नया उन्मेष लाने की बात सुफ्ता देते हैं।

आचार्य तुलसी हर परम्परा को अंधविश्वास या रूढ़ि नहीं मानते, क्योंकि वे मानते हैं कि सत्य अनन्त है अतः बुद्धिगम्य भाग को छोड़कर शेष विपुल सत्य को अन्धविश्वास कहना उचित नहीं है। पर जब उसमें अवांछनीय तत्त्व प्रवेश कर जाते हैं, तब समाज को दिशादर्शन देते हुए उनका कहना है— ''जिस परम्परा की अर्थवत्ता समाप्त हो जाए, जो रूढ़ि का रूप ले ले, जिसके कारण व्यक्ति या समाज पर आर्थिक दबाव पड़े और जो बुद्धि एवं आस्था के द्वारा भी समक्ष का विषय न बने, उस परम्परा का मूल्य एक शव से अधिक नहीं हो सकता।''

परिवर्तन एवं अनुकरण के बारे में आचार्य हजारीप्रसाद दिवेदी की निम्न उक्ति अत्यन्त मार्मिक है—''लज्जा प्रकाश ग्रहण करने में नहीं, अन्धानुकरण में होनी चाहिए । अविवेक पूर्ण ढंग से जो भी सामने पड़ गया उसे सिर माथे चढा लेना, अन्धभाव से अनुकरण करना जातिगत हीनता का परिणाम है । जहां मनुष्य विवेक को ताक पर रखकर सब कुछ ही अंधभाव से नकल करता है, वहां उसका मानसिक दैन्य और सांस्कृतिक दारिद्रच प्रकट होता है । जहां सोच समफकर ग्रहण करता है......वहां वह अपने जीवन्त स्वभाव का परिचय देता है ।''<sup>र</sup> आचार्य तुलसी की निम्न उक्ति रूढ़ एवं अन्धविश्वासी चेतना को परिवर्तन की प्रेरणा देने में पर्याप्त है—''समाज सदा परिवर्तनशील है अतः समय-समय पर उपयुक्त परिवर्तन के लिए हमें सदैव तैयार रहना चाहिए अन्यथा जीवन रूढ़ बन जाएगा और अनेक समस्याओं का सामना करना पड़ेगा ।''<sup>3</sup>

आचार्य तुलसी समाज को अनेक बार चुनौती दे चुके हैं—-सामाजिक कुरूढ़ि एवं अन्धविश्वासों से समाज इतना जर्जर, दुःखी, निष्क्रिय, जड़ और सत्त्वहीन हो जाता है कि वह युग की किसी चुनौती को फ्रेल नहीं

३. जैन भारती, १६ अग० १९६९।

१. एक बूंद : एक सागर, पृ० ५४२ ।

२. हजारीप्रसाद द्विवेदी-ग्रन्थावली-भाग ७, पृ० १३८ ।

सकता । यही कारण है कि वे समाज में व्याप्त दुर्बलता, कुरी ति एवं कमजोरी की तीखी आलोचना करते हैं पर उस आलोचना के पीछे उनका प्रगतिशील एवं सुधारवादी दृष्टिकोण रहता है, जो कम लोगों में मिलता है । निम्न वार्तालाप उनके व्यक्तित्व की उसी छवि को अंकित करता है —

एक कवि ने आचार्य तुलसी से पूछा—आप धर्मगुरु हैं ? राजनीतिज्ञ हैं या समाज सुधारक ? आचार्य तुलसी ने उत्तर दिया —''धर्मगुरु तो आप मुफ्ते कहें या नहीं, पर मैं साधक हूं, समाज सुधारक भी हूं ।'' साधक होने के कारण उनका सुधारवादी दृष्टिकोण किसी कामना या लालसा से संपृक्त नहीं है, यही उनके सुधारवादी दृष्टिकोण का महत्त्वपूर्ण पहलू है ।

### दहेज

दहेज की परम्परा समाज के मस्तक पर कलंक का अमिट धब्बा है। इस विक्ठत परम्परा से अनेक परिवार क्षत-विक्षत एवं प्रताड़ित हुए हैं। अनेक कन्याओं एवं महिलाओं को असमय में ही कुचल दिया गया है। आचार्य तुलसी की प्रेरणा ने लाखों परिवारों को इस मर्मान्तक पीड़ा से मुक्त ही नहीं किया वरन् सैकड़ों कन्याओं के स्वाभिमान को भी जागृत करने का प्रयत्न किया है, जिससे समाज की इस विषैली प्रथा के विरुद्ध वे अपनी विनम्र एवं शालीन आवाज उठा सकें। राणावास में मेवाड़ी बहिनों के सम्मेलन में कन्याओं के भीतर जागरण का सिंहनाद करते हुए वे कहते हैं — ''दहेज वह कैंसर है, जिसने समाज को जर्जर बना दिया है। इस कष्टसाध्य बीमारी का इलाज करने के लिए बहिनों को कुर्बानी के लिए तैयार रहना होगा। आप लोगों में यह जागृति आए कि जहां दहेज की मांग होगी, ठहराव होगा, वहां हम शादी नहीं करेंगी। आजीवन ब्रह्मचारिणी रहकर जीवन व्यतीत करेंगी, तभी वांछित परिणाम आ सकता है।''

दहेजलोलुप लोगों की विवेक चेतना जगाते हुए आचार्य तुलसी कहते हैं—''कहां तो कन्या का गृहलक्ष्मी के रूप में सर्वोच्च सम्मान और कहां विवाह जैसे पवित्र संस्कार के नाम पर मोल-तोल ! यह कुविचार ही नहीं, कुकर्म भी है।''<sup>9</sup>

आचार्य तुलसी ने समाज की इस कुप्रथा के विविध रूपों को पैनेपन के साथ उकेरकर वेधक प्रश्नचिह्न भी उपस्थित किए हैं---''दहेज की खुली मांग, ठहराव, मांग पूरी करने की बाध्यता, प्राप्त दहेज का प्रदर्शन और टीका-टिप्पणी---इससे आगे बढ़कर देखा जाए तो नवोढा के मन को व्यंग्य बाणों से छलनी बना देना, उसके पितृपक्ष पर टोंट कसना, बात-बात में उसका अपमान करना आदि क्या किसी शिष्ट और संयत मानसिकता की

# १. एक बूंद : एक सागर, पृ० ५४३ ।

उपज है ? दहेज की इस यात्रा का अन्त इसी बिन्दु पर नहीं होता....... अनेक प्रकार की शारीरिक, मानसिक यातनाएं, मार-पीट, घर से निकाल देना और जिन्दा जला देना, क्या एक नारी की नियति यही है'''

पिशाचिनी की भांति मुंह बाए खड़ी इस समस्या के उन्मूलन के प्रति आचार्य तुलसी आस्थावान् हैं । दहेज उन्मूलन हेतु प्रतिकार के लिए समाज को दिशाबोध देते हुए वे कहते हैं—''जहां कहीं, जब कभी दहेज को लेकर कोई अवांछनीय घटना हो, उस पर अंगुलिनिर्देश हो, उसकी सामूहिक भर्त्सना हो तथा अहिंसात्मक तरीके से उसका प्रतिकार हो । ऐसे प्रसंगों को परस्मेपद की भाषा न देकर आत्मनेपद की भाषा में पढ़ा जाए, तभी इस असाध्य बीमारी से छुटकारा पाने की सम्भावना की जा सकती है ।''

### जातियांद

''मेरा अस्पृश्यता में विश्वास नहीं है। यदि कोई अवतार भी आकर उसका समर्थन करे तो भी मैं इसे मानने को तैयार नहीं हो सकता। मेरा मनुष्य की एक जाति में विश्वास है''—आचार्य तुलसी की यह क्रांतवाणी जातिवाद पर तीखा व्यंग्य करने वाली है। आचार्य तुलसी समता के पोषक हैं अतः उन्होंने पूरी शक्ति के साथ इस प्रथा पर प्रहार कर मानवीय एकता का स्वर प्रखर किया है। लगभग ४५ वर्षों से वे समाज की इस विषमता के विरोध में अपना आंदोलन छेड़े हुए हैं। इस बात की पुष्टि निम्न घटना प्रसंग से होती है—

सन् १९४४,४५ की बात है। आचार्यश्री के मन में विकल्प उठा कि मानव-मानव एक है, फिर यह भेद क्यों ? यह विचार मुनिश्री नथमलजी (युवाचार्य महाप्रज्ञ) के समक्ष रखा। उन्होंने एक पुस्तिका लिखी, जिसमें जातिवाद की निरर्थकता सिद्ध की गयी। पुस्तिका को देखकर आचार्यप्रवर ने कहा — अभी इसे रहने दो, समाज इसे पचा नहीं सकेगा। दो क्षण बाद फिर दृढ़ विक्वास के साथ उन्होंने कहा— "जब इन तथ्यों की स्थापना करनी ही है तो फिर भय किसका है ? ऊहापोह होगा, होने दो। किताब को समाज के समक्ष आने दो। इससे मानवता की प्रतिष्ठा होगी। हमारे सामने उन लाखों-करोड़ों लोगों की तस्वीरें हैं, जिन्हें पददलित एवं अस्पृक्ष्य कहकर लोगों ने ठुकरा दिया है। ऐसे लोगों को हमें ऊंचा उठाना है, सहारा देना है।" इस घटना में आचार्य तुलसी का अप्रतिम साहस बोल रहा है।

उच्चता और हीनता के मानदंडों को प्रकट करने वाली उनकी ये

- १. अनैतिकता की धूप : अणुव्रत की छतरी, पृ० १७७।
- २. अमृत सन्देश, पृ० ७० ।

पंक्तियां कितनी सटीक बनकर श्रीमंतों और महाजनों को अंतर में फांकने को प्रेरित कर रही हैं—''जाति के आधार पर किसी को दीन, हीन और अस्पृश्य मानना, उसको मौलिक अधिकारों से वंचित करना सामाजिक विषमता एवं वर्गसंघर्ष को बढ़ावा देना है। मैं तो मानता हूं जाति से व्यक्ति नीच, भ्रष्ट या घृणास्पद नहीं होता। जिनके आचरण खराब हैं, आदतें बुरी हैं, जो शराबी हैं, जुआरी हैं, वे भ्रष्ट हैं, चाहे वे किसी जाति के हों।''

जातिवाद पनपने का एक बहत बड़ा कारण वे रूढ़ धर्माचार्यों को मानते हैं। समय आने पर सामाजिक वैषम्य फैलाने वाले धर्माचार्यों को ललकारने से भी वे नहीं चूके हैं --- ''देश में लगभग पन्द्रह करोड़ हरिजन हैं। उनका सम्बन्ध हिन्दू समाज के साथ है । उनकी जो दुर्दशा हो रही है, उसका मुख्य कारण है—धर्मान्धता । ये धर्मान्ध लोग कभी उनके मन्दिर-प्रवेश पर रोक लगाते हैं और कभी अन्य बहाना बनाकर अकारण ही उन्हें सताते हैं। क्या ऐसा कर उन्हें धर्म-परिवर्तन की ओर धकेला नहीं जा रहा है ? क्या ऐसा होना समाज के हित में होगा ? कुछ धर्मगुरु भी बेबुनियादी बातों को प्रश्रय देते हैं, जातिवाद का विष घोलते हैं और हिन्दु-समाज को आपस में लड़ाकर अपनी अहंवादी मनोवृत्ति का परिचय देते हैं।''' उनका यह कथन इस बात का संकेत है कि सभी धर्माचार्य और धर्मनेता चाहें तो वे समाज को टूटन और बिखराव की स्थिति से उबार सकते हैं। धर्मगुरुओं को वे विनम्र आह्वान करते हुए कहते हैं -- ''देश के धर्मगुरुओं और धर्मनेताओं को मेरा विनम्र सुफाव है कि वे अपने अनुयायियों को नैतिक मूल्यों की ओर अग्रसर करें। उन्हें हिंसा, छुआछूत एवं साम्प्रदायिकता से बचाएं। पारस्परिक सौहार्द एवं सद्भावना बढ़ाने की प्रेरणा दें तथा इन्सानियत को सुरक्षित रखने का प्रयत्न करें तो अनेक समस्याओं का समाधान हो सकता है।"

आचार्य तुलसी ने जातिवाद के विरुद्ध आवाज ही नहीं उठाई, जीवन के अनेक उदाहरणों से समाज को सक्रिय प्रशिक्षण भी दिया है। सन् १९६१ के आसपास की घटना है। आचार्यवर कुछ साधु-साध्वियों को अध्ययन करवा रहे थे। सहसा प्रवचन सभा में बलाई जाति के लोगों को दरी छोड़ देने को कड़े शब्दों में कहा गया, देखते ही देखते उनके पैरों के नीचे से दरी निकाल ली गयी। आचार्यश्री को जब यह ज्ञात हुआ तो तत्काल अध्यापन का कार्य छोड़कर प्रवचनस्थल पर पधारे और कड़े शब्दों में समाज को ललकारते हुए कहा—''जाति से स्वयं को ऊंचा मानने वाले जरा सोचें तो

२. बैसाखियां विक्वास की, पू० ७९ ।

१. क्या धर्म बुद्धिगम्य है ? पृ० १४३।

सही ऐसा कौन-सा मानव है, जिसका सृजन हाड़-मांस या रक्त से न हुआ हो ? ऐसी कौन-सी माता है, जिसने बच्चे की सफाई में हरिजनत्व न स्वीकारा हो ? भाइयो ! मनुष्य अछूत नहीं होता, अछूत दुष्प्रवृत्तियां होती हैं।''' ऐसे ही एक विशेष प्रसंग पर लोक-चेतना को प्रबुद्ध करते हुए वे कहते हैं----''मैं समफ नहीं पाया, यह क्या मखौल है ? जिस घृणा को मिटाने के लिए धर्म है, उसी के नाम पर घृणा और मनुष्य जाति का विघटन ! मन्दिर में आप लोग हरिजनों का प्रवेश निषिद्ध कर देंगे पर यदि उन्होंने घर बैठे ही भगवान् को अपने मनमंदिर में बिठा लिया तो उसे कौन रोकेगा ?''<sup>2</sup>

लम्बी पदयात्राओं के दौरान अनेक ऐसे प्रसंग उपस्थित हुए, जबकि आचार्यश्री ने उन मंदिरों एवं महाजनों के स्थान पर प्रवास करने से इन्कार कर दिया, जहां हरिजनों का प्रवेश निषिद्ध था। १ जुलाई १९६० की घटना है। आचार्य तुलसी दक्षिण के वेलोर गांव में विराज रहे थे। अचानक वे मकान को छोड़कर बाहर एक वृक्ष की छाया में बैठ गए। पूछने पर मकान छोड़ने का कारण बताते हुए उन्होंने कहा—''मुफ्ने जब पता चला कि कुछ हरिजन भाई मुफ्ते मिलने नीचे खड़े हैं, उन्हें ऊपर नहीं आने दिया जा रहा है, यह देखकर मैं नीचे मकान के बाहर असीम आकाश के नीचे आ गया। इस विषम स्थिति को देखकर मेरे मन में विकल्प उठता है कि समाज में कितनी जड़ता है कि एक कुत्ता मकान में आ सकता है, साथ में खाना खा सकता है किंतु एक इन्सान मकान में नहीं आ सकता, यह कितने आश्चर्य की बात है ?''<sup>3</sup> आचार्य तुलसी मानते हैं—''जाति, रंग आदि के मद से सामाजिक विक्षोभ पैदा होता है इसलिए यह पाप की परम्परा को बढ़ाने वाला पाप है।''

आचार्य तुलसी के इन सघन प्रयासों से समाज की मानसिकता में इतना अन्तर आया है कि आज उनके प्रवचनों में बिना भेदभाव के लोग एक दरी पर बैठकर प्रवचन का लाभ लेते हैं ।

# सामाजिक क्रान्ति

देश में अनेक कांतियां समय-समय पर घटित होती रही हैं, उनमें सामाजिक कांति की अनिवार्यता सर्वोपरि है क्योंकि रूढ़ परम्पराओं में जकड़ा समाज अपनी स्वतंत्र पहचान नहीं बना सकता । आचार्य तुलसी को सामाजिक क्रांति का सूत्रधार कहा जा सकता है । समाज को संगठित करने, उसे नई दिशा देने, जागृत करने तथा अच्छा-बुरा पहचानने में उनका

- १. जैन भारती, ३० अप्रैल १९६१।
- २. २४-९-६५ के प्रवचन से उद्धत।
- ३. जैन भारती, २१ जुलाई १९६८ ।

कांतिकारी दृष्टिकोण स्पष्ट रूप से उभर कर सामने आया है। क्रांति के संदर्भ में आचार्य तुलसी का निजी मंतव्य है कि क्रांति की सार्थकता तब होती है, जब व्यक्ति-चेतना में सत्य या सिद्धांत की सुरक्षा के लिए गलत मूल्यों या गलत तत्त्वों को निरस्त करने का मनोभाव जागता है।''' वे रूढ़ सामाजिक मान्यताओं के परिवर्तन हेतु क्रांति को अनिवार्य मानते हैं पर उसका साधन शुद्ध होना आवश्यक मानते हैं।

आचार्य तुलसी सामाजिक क्रांति की सफलता में मुख्य केन्द्र-बिन्दु युवा समाज को स्वीकारते हैं। इस सन्दर्भ में उनकी निम्न टिप्पणी पठनीय है—''क्रांति का इतिहास युवाशक्ति का इतिहास है। युवकों के सहयोग और असहयोग पर ही वह सफल एवं असफल होती है।''<sup>द</sup> युवकों को अतिरिक्त महत्त्व देने पर भी उनका संतुलित एवं समन्वित दृष्टिकोण इस तथ्य को भी स्वीकारता है—''मैं मानता हूं समाज की प्रगति एवं परिवर्तन के लिए बृढों का अनुभव तथा युवकों की कर्तृ त्व शक्ति दोनों का उपयोग है। मैं चाहता हूं वृढ अपने अनुभवों से युवकों का पथदर्शन करें और युवक वृढों के पथदर्शन में अपने पौरुष का उपयोग करें।''<sup>3</sup>

आचार्य तुलसी की दृष्टि में सामाजिक क्रांति का प्रारम्भ व्यक्ति से होना चाहिए, समाज से नहीं। वे अनेक बार इस तथ्य को अभिव्यक्ति दे चुके हैं कि व्यक्ति-परिवर्तन के माध्यम से किया गया समाज-परिवर्तन ही चिरस्थायी होगा। व्यक्ति-परिवर्तन की उपेक्षा कर थोपा गया समाज-परिवर्तन भविष्य में अनेक समस्याओं का उत्पादक बनेगा।''<sup>8</sup> आचार्य तुलसी व्यक्ति-सुधार के माध्यम से समाज-सुधार करने में अधिक लाभ एवं स्थायित्व देखते हैं। 'अणुव्रत गीत' में भी वे इसी सत्य का संगान करते हैं----

सुधरे व्यक्ति, समाज व्यक्ति से, राष्ट्र स्वयं सुधरेगा ।

'तुलसी' अणुव्रत सिंहनाद सारे जग में पसरेगा ॥

सामाजिक क्रांति की सफलता के संदर्भ में आचार्य तुलसी का मानना है कि जब तक परिवर्तन और अपरिवर्तन का भेद स्पष्ट नहीं होगा, तब तक सामाजिक क्रांति का चिरस्वप्न साकार नहीं होगा।''<sup>४</sup>

सामाजिक संकट की विभीषिका को उनका दूरदर्शी व्यक्तित्व समय से पहले पहचान लेता है । इसी दूरदृष्टि के कारण वे परिवर्तन और स्थिरता

- १. सफर : आधी शताब्दी का, पृ० ⊏३ ।
- २. भोर भई, पृ० २० ।
- ३. धर्मचक का प्रवर्त्तन, पूर्० २१७।
- ४. एक बूंद : एक सागर, पृ० १४९७ ।
- <u> ५</u>. वही, पृ० **१**५५९ ।

के बीच सेतु का काम करते रहते हैं। आचार्य तुलसी ने अपने साहित्य में अंधरूढ़ियों के विरोध में क्रांति की आवाज ही बुलन्द नहीं की अपितु उनके संशोधन एवं परिवर्तन की प्रक्रिया एवं प्रयोग भी प्रस्तुत किए हैं क्योंकि उनकी मान्यता है कि परिवर्तन और क्रांति के साथ यदि नया विकल्प या नई परम्परा समाज के समक्ष प्रकट नहीं की जाए तो वह क्रांति या परिवर्तन सफल नहीं हो पाता है।

आचार्य तुलसी के क्रांतिकारी व्यक्तित्व का अंकन करते हुए राममनोहर त्रिपाठी कहते हैं —''क्रांति की बात करना आसान है पर करना बहुत कठिन है। इसके लिए समग्रता से प्रयत्न करने की अपेक्षा रहती है। आचार्य तुलसी जैसे तपस्वी मानव ही ऐसा वातावरण निर्मित कर सकते हैं।''

आचार्य तुलसी के समक्ष यह सत्य स्पष्ट है कि परम्परा का व्यामोह रखने वाले और विरोध की आग से डरने वाले कोई महत्त्वपूर्ण कार्य संपन्न नहीं कर सकते ।''' जब आचार्य तुलसी ने सड़ी-गली मान्यताओं के विरोध में अपनी सशक्त आवाज उठाई, तब समाज में होने वाली तीव्र प्रतिक्रिया उनकी स्वयं की भाषा में पठनीय है—''मैंने समाज को सादगीपूर्ण एवं सक्रिय जीवन जीने का सूत्र तब दिया, जब आडम्बर और प्रदर्शन करने वालों को प्रोत्साहन मिल रहा था। इससे समाज में गहरा ऊहापोह हुआ। धर्माचार्य के अधिकारों की चर्चाएं चलीं। सामाजिक दायित्व का विश्लेषण हुआ और मुफ परम्पराओं का विघटक घोषित कर दिया गया। मेरा उद्देश्य स्पष्ट था इसलिए समाज की आलोचना का पात्र बनकर भी मैंने समय-समय पर प्रदर्शनमूलक प्रवृत्तियों, अंधपरम्पराओं और अंधानुकरण की वृत्ति पर प्रहार किया।''<sup>ब</sup>

वे प्रवचनों एवं निबंधों में स्पष्ट कहते रहते हैं—''मैं रुढ़ियों का विरोधी हूं, न कि परम्परा का। समाज में उसी परम्परा को जीवित रहने का अधिकार है, जो व्यक्ति, समाज एवं राष्ट्र की धारा से जुड़कर उसे गतिशील बनाने में निमित्त बचती है। पर मैं इतना रूढ़ भी नहीं हूं कि अर्थहीन परम्पराओं को प्रश्नय देता रहूं।''<sup>3</sup> वे इस सत्य को जीवन का आदर्श मानकर चल रहे हैं— ''मैं परिवर्तन के समय में स्थिरता में विश्वास बनाए रखना चाहता हूं और स्थिरता के लिए परिवर्तन में विश्वास करता हूं। वह परिवर्तन मुफ्ने मान्य नहीं, जहां सत्य की विस्मृति हो जाए।''

- १. एक बूंद ः एक सागर, पृ० ५४१ ।
- २. राजपथ की खोज, पृ० २०**१**।
- ३. एक बूंद : एक सागर, पृ० ५५२,५५३ ।
- ४. वही, पृ० ५६१।

## गद्य साहित्य : पर्यालोचन और मूल्यांकन

सामाजिक क्रांति को घटित करने के कारण वे युगप्रवर्त्तक एवं युगप्रधान के रूप में प्रतिष्ठित हुए हैं। उन्होंने सदैव युग के साथ आवश्यकतानुसार स्वयं को बदला है तथा दूसरों को भी बदलने की प्रेरणा दी है।

## नया मोड़

आडम्बर, प्रदर्शन एवं दिखावे की प्रवृत्ति से सामाजिक परम्पराएं इतनी बोफिल हो जाती हैं कि उन्हें निभाते हुए सामान्य व्यक्ति की तो आर्थिक रीढ ही टूट जाती है और न चाहते हुए भी उसके कदम अनैतिकता की ओर अग्रसर हो जाते हैं। आचार्य तुलसी सामाजिक कुरीतियों को जीवन-विकास का सबसे बड़ा बाधक तत्त्व मानते हैं।

समाज के बढ़ते हुए आर्थिक बोफ तथा सामाजिक विक्रतियों को दूर करने हेतु उन्होंने सन १९४८ के कलकत्ता प्रवास में अणुव्रत आंदोलन के अन्तर्गत 'नए मोड़' का सिंहनाद फूंका ।

आचार्य तुलसी के शब्दों में 'नए मोड़' का तात्पर्य है—''जीवन दिशा का परिवर्तन । आडम्बर और कुरूढ़ियों के चक्रव्यूह को भेदकर संयम, सादगी की ओर अग्रसर होना । विषमता और शोषण के पंजे से समाज को मुक्त करना । अहिंसा और अपरिग्रह के माध्यम से जीवन-विकास का मार्ग प्रस्तुत करना । जीवन की कृष्ठित धारा को गतिशील बनाना ।'''

दहेज प्रथा को मान्यता देना, शादी के प्रसंग में दिखावा करना, मृत्यु पर प्रथा रूप से रोना, पति के मरने पर वर्षों तक स्त्री का कोने में बैठे रहना, विधवा स्त्री को कलंक मानना, उसका मुख देखने को अपशकुन वहना – आदि ऐसी रूढ़ियां हैं, जिनको आचार्य तुलसी ने इस नए अभिकम में उनको ललकारा है। आज ये कुरूढ़ियां उनके प्रयत्न से अपनी अन्तिम सांसें ले रही हैं।

इस नए अभिकम की विधिवत् शुरुआत राजनगर में तेरापथ की दिशताब्दी समारोह (१९५९) की पुनीत बेला में हुई । आचार्य तुलसी ने 'नए मोड़' को जन-आंदोलन का रूप देकर नारी जाति को उन्मुक्त आकाण में सांस लेने की बात समफाई । बहिनों में एक नयी चेतना का सचार किया । नए मोड़ के प्रारम्भ होने से राजन्थानी बहिनों का अपूर्व विकास हुआ । जो स्त्री पर्दे में रहती थी, शिक्षा के नाम पर जिसे एक अक्षर भी नहीं पढ़ाया जाता था, यात्रा के नाम पर जो स्वतन्त्र रूप से घर की दहलीज भी नहीं लांघ सकती थी, उस नारी को सार्वजनिक मंच पर उपस्थित कर उसे अपनी शक्ति और अस्तित्व का अहसास करवा दिया ।

१. जैन भारती, १७ सित० १९६१।

अपने प्रयाण गीत में वे क्रांतिकारी भावनाओं को व्यक्त करते हुए वे कहते हैं—

''नया मोड़ हो उसी दिशा में, नयी चेतना फिर जागे,

तोड़ गिराएं जीर्ण-शीर्ण जो अंधरूढ़ियों के धागे।

आगे बढ़ने का अब युग है, बढ़ना हमको सबसे प्यारा ॥''

जन्म, विवाह एवं मृत्यु के अवसर पर लाखों-करोड़ों रुपयों को पानी की भांति बहाया जाता है। इन क्रूठे मानदंडों को प्रतिष्ठित करने से समाज की गति अवरुद्ध हो जाती है। 'नए मोड़' अभियान के माध्यम से आचार्य तुलसी ने समाज की प्रदर्शनप्रिय एवं आडम्बरप्रधान मनोवृत्ति को संयम, सादगी एवं शालीनता की ओर मोड़ने का भागीरथ प्रयत्न किया है।

आचार्य तुलसी का चिन्तन है कि मानव अपनी आंतरिक रिक्तता पर आवरण डालने के लिए प्रदर्शन का सहारा लेता है । उन्होंने समाज में होने वाले तर्कहीन एवं खोखले आडम्बरों का यथार्थ चित्रण अपने साहित्य में अनेक स्थलों पर किया है । यहां उसके कुछ बिन्दु प्रस्तुत हैं, जिससे समाज वास्तविकता के धरातल पर खड़ा होकर अपने आपको देख सके । निम्न विचारों को पढ़ने से समफा जा सकता है कि वे समाज की हर गतिविधि के प्रति कितने जागरूक हैं ?

जन्म दिन पर होने वाली पाझ्चात्य संस्कृति का अनुकरण आचार्य तुलसी की दृष्टि में सम्यक् नहीं है। इस पर प्रश्नचिह्न उपस्थित करते हुए वे कहते हैं — ''केक काटना, मोमबत्तियां जलाना या बुफाना आदि जैन क्या भारतीय संस्कृति के भी अनुकूल नहीं है। फिर भी आधुनिकता के नाम पर सब कुछ चलता है। कहां चला गया मनुष्य का विवेक ? क्या यह आंख मूंदकर चलने का अभिनय नहीं है ?''

शादी आज सादी नहीं, बर्बादी बनती जा रही है । विवाह के अवस पर होने वाले आडम्बरों एवं रीति-रिवाजों की एक लम्बी सूची प्रस्तुत करते हुए वे समाज को कुछ सोचने को मजबूर कर रहे हैं—

"विवाह से पूर्व सगाई के अवसर पर बड़े-बड़े भोज, साते या बींटी में लेन-देन का असीमित व्यवहार, बारात ठहराने एवं प्रीतिभोजों के लिए फाइव स्टार (पंचसितारा) होटलों का उपयोग, घर पर और सड़क पर समूह-नृत्य, मण्डप और पण्डाल की सजावट में लाखों का व्यय, कार से उतरने के स्थान से लेकर पण्डाल तक फूलों की सघन सजावट, बिजली की अतिरिक्त जगमगाहट, कुछ मनचले लोगों द्वारा बारात में शराब का प्रयोग, एक-एक खाने में सैंकड़ों किस्म के खाद्य, अनेक प्रकार के पेय, प्रत्येक दस मिनट के

१. आह्वान पृ० १३।

## गद्य साहित्य : पर्यालोचन और मूल्यांकन

बाद नए-नए खाद्य-पेय की मनुहार क्या यह सब धार्मिक कहलाने वाले परिवारों में नहीं हो रहा है ? समाज का नेतृत्व करने वाले लोगों में नहीं हो रहा है ? एक और करोड़ों लोगों को दो समय का पूरा भोजन मयस्सर नहीं होता, दूसरी ओर भोजन-व्यवस्था में लाखों-करोड़ों की बर्बादी । समफ में नहीं आता, यह सब क्या हो रहा है ? "

शादी की वर्षगांठ को धूमधाम से मनाना आधुनिक युग की फैशन बनती जा रही है। इसकी तीखी आलोचना करते हुए वे समाज का घ्यान आक्टष्ट करना चाहते हैं—

"प्राचीनकाल में एक बार विवाह होता और सदा के लिए छुट्टी हो जाती । पर अब तो विवाह होने के बाद भी बार-बार विवाह का रिहर्सल किया जाता है । विवाह की सिल्वर जुबली, गोल्डन जुबली, षष्टिपूर्ति आदि न जाने कितने अवसर आते हैं, जिन पर होने वाले समारोह प्रीतिभोज आदि देखकर ऐसा लगता है मानो नए सिरे से शादी हो रही है।"<sup>14</sup>

मृतक प्रया पर होने वाले आडम्बर और अपव्यय पर उनका व्यंग्य कितना मार्मिक एवं वेधक हैं—-''आश्चर्य है कि जीवनकाल में दादा, पिता और माता को पानी पिलाने की फुरसत नहीं और मरने के बाद हलुआ, पूड़ी खिलाना चाहते हैं, यह कैसी विडम्बना और कितना अंधविश्वास है ! ''<sup>3</sup>

इसके अतिरिक्त 'नए मोड़' के माध्यम से उन्होंने विधवा स्त्रियों के प्रति होने वाली उपेक्षा एवं दयनीय व्यवहार को भी बदलने का प्रयत्न किया है। इस संदर्भ में उन्होंने समाज को केवल उपदेश ही नहीं दिया, बल्कि सक्रिय प्रयोगात्मक प्रशिक्षण भी दिया है। हर मंगल कार्य में अपशकुन समभी जाने वाली विधवा स्त्रियों का उन्होंने प्रस्थान की मंगल बेला में अनेक बार शकुन लिया है तथा समाज की भ्रांत धारणा को बदलने का प्रयत्न किया है। विधवा स्त्रियों की दयनीय स्थिति का चित्रण करती हुई उनकी ये पंक्तियां समाज को चिन्तन के लिए नए बिन्दु प्रस्तुत करने वाली हैं —''विधवा को अपने ही घर में नौकरानी की तरह रहना पड़ता है। क्या कोई पुरुष अपनी पत्नी के वियोग में ऐसा जीवन जीता है? यदि नहीं तो स्त्री ने ऐसा कौन-सा अपराध किया, जो उसे ऐसी हृदय-विदारक वेदना भोगनी पड़े। समाज का दायित्व है कि ऐसी वियोगनी योगिनियों के प्रति सहानुभूतिपूर्ण वातावरण का निर्माण करे और उन्हें सचेतन जीवन जीने का अवसर दे।''

- २. वही, पृ० १३ ।
- ३. एक बूंद : एक सागर, पृ० ९ ।

१. आह्वान, पृ० ११,१२ ।

सती प्रथा के विरोध में भी उन्होंने अपना स्वर प्रखर किया है। वे स्पष्ट कहते हैं—''समाज और धर्म के कुछ ठेकेदारों ने सती प्रथा को धार्मिक परम्परा का जामा पहना कर प्रतिष्ठित कर दिया। यह अपराध है, मातृ जाति का अपमान है और विधवा स्त्रियों के शोषण की प्रक्रिया है।''

समाज ही नहीं, धार्मिक स्थलों पर होने वाले आडम्बर और प्रदर्शन के भी वे खिलाफ हैं। धार्मिक समारोहों को भी वे रूढ़ि एवं प्रदर्शन का रूप नहीं लेने देते। उदयपुर चातुर्मास प्रवेश पर नागरिक अभिनन्दन का प्रत्युत्तर देते हुए वे कहते हैं— ''मैं नहीं चाहता कि मेरे स्वागत में बैंड बाजे बजाए जाएं, प्रवचन पंडाल को क्रुत्रिम फूलों से सजाया जाए। यह धर्मसभा है या महफिल ? कितना आडम्बर ! कितनी फिजूल खर्ची !! मैं यह भी नहीं चाहता कि स्थान-स्थान पर मुफ्ते अभिनन्दन-पत्र मिलें। हार्दिक भावनाएं मौखिक रूप से भी व्यक्त की जा सकती हैं, सैंकड़ों की संख्या में उनका प्रकाशन करना धन का अपव्यय है। माना, आपमें उत्साह है पर इसका मतलब यह नहीं कि आप धर्म को आडम्बर का रूप दें।"

बगड़ी में प्रदत्त निम्न प्रवचनांश भी उनकी महान् साधकता एवं आत्मलक्ष्यी वृत्ति की ओर इंगित करता है—''···· प्प्रवचन पंडालों में अनावश्यक बिजली की जगमगाहट का क्या अर्थ है ? प्रत्येक कार्यक्रम के वीडियो कैसेट की क्या उपयोगिता है ?''<sup>२</sup> वे कहते हैं—''धार्मिक समाज ने यदि इस सन्दर्भ में गम्भीरता से चिन्तन नहीं किया तो अनेक प्रकार की जटिलताओं का सामना करना पड़ सकता है।''<sup>3</sup>

आचार्यं तुलसी समाज की मानसिकता को बदलना चाहते हैं पर बलात् या दबाव से नहीं, अपितु हृदय-परिवर्तन से । यही कारण है कि अनेक स्थलों पर उन्हें मध्यस्थ भी रहना पड़ता है । अपनी दक्षिण यात्रा का अनुभव वे इस भाषा में प्रकट करते हैं—''मेरी दक्षिण-यात्रा में ऐसे कई प्रसंग उपस्थित हुए, जिनमें बैंड बाजों से स्वागत किया गया । हरियाली के द्वार बनाए गए । तोरणद्वार सजाए गए । पूर्ण जलकुंभ रखे गये । फलों, फूलों और फूल-मालाओं से स्वागत की रस्म अदा की गई । चावलों के साथिए बनाए गए । कन्याओं द्वारा कच्चे नारियल के जगमगाते दीपों से आरती उतारी गई । कुकुम-केसर चरचे गए । शंखनाद के साथ वैंदिक मंत्रोच्चारण हुआ । स्थान-स्थान पर मेरी अगवानी में सड़क पर घड़ों भर पानी छिड़का गया । उन लोगों को समफाने का प्रयास हुआ, पर उन्हें मना नहीं सके । वे हर मूल्य

३. आह्वान, पृ० १६ ।

१. जैन भारती, १० जून १९६२।

२. जीवन की सार्थक दिशाएं, पृ० ८८ ।

पर अपनी परम्परा का निर्वाह करना चाहते थे। ऐसी परिस्थिति में मैं अपना दृष्टिकोण स्पष्ट कर सकता हूं, किन्तु किसी पर दबाव नहीं डाल सकता।""

सामाजिक कांति से आचार्य तुलसी का स्पष्ट अभिमत है-- "जहां कांति का प्रग्न है, वहां दबाव या भय से काम तो हो सकता है, पर उस स्थिति को कांति नाम से रूपायित करने में मुफे संकोच होता है।''<sup>द</sup> उनकी दृष्टि में कांति की सफलता के लिए जनमत को जागृत करना आवश्यक है। हजारीप्रसाद द्विवेदी का मंतव्य है---"सिर्फ जानना या अच्छा मानना ही काफी नहीं होता, जानते तो बहुत से लोग हैं, परन्तु उसको ठीक-ठीक अनुभव भी करा देना साहित्यकार का कार्य है।''<sup>3</sup>

आचार्य तुलसी के सत्प्रयासों एवं ओजस्वी वाणी से समाज ने एक नई अंगड़ाई ली है, युग की नब्ज को पहचानकर चलने का संकल्प लिया है तथा अपनी शक्ति का नियोजन रचनात्मक कार्यों में करने का अभिक्रम प्रारम्भ किया है।

यह कहना अतिशयोक्ति नहीं होगा कि आचार्य तुलसी ढारा की गयी सामाजिक कांति का यदि लेखा-जोखा प्रस्तुत किया जाए तो एक स्वतंत्र शोधप्रबंध तैयार किया जा सकता है।''

#### ਗਾਵੀ

## पुरुष हृदय पाषाण भले ही हो सकता है, नारी हृदय न कोमलता को खो सकता है। पिघल-पिघल अपने अन्तर् को घो सकता है, रो सकता है, किंदु नहीं वह सो सकता है।

आचार्य तुलसी द्वारा उद्गीत इन काव्य-पंक्तियों में नारी की मूल्यवत्ता एवं गुणात्मकता की स्पष्ट स्वीकृति है । आचार्य तुलसी मानते हैं कि महिला वह धुरी है, जिसके आधार पर परिवार की गाड़ी सम्यक् प्रकार से चल सकती है । धुरी मजबूत न हो तो कहीं भी गाडी के अटकने की संभावना बनी रहती है ।''<sup>8</sup> उनकी दृष्टि में संयम, शालीनता, समर्पण, सहिष्णुता की सुरक्षा पंक्तियों में रहकर ही नारी गौरवशाली इतिहास का सृजन कर सकती है ।

आचार्य तुलसी के दिल में नारी की कितनी आकर्षक तस्वीर है,

- २. अनैतिकता की धूप : अणुव्रत की छतरी, पृ० १९३ ।
- ३. हजारीप्रसाद द्विवेदी ग्रन्थावली भाग ७, प० २०६।
- ४. दोनों हाथ : एक साथ, पृ० ४६ ।

१. राजपथ की खोज, पृ० २०२ ।

इस बात की भांकी निम्न पंक्तियों में देखी जा सकती है—-''मैं पहिला को ममता, समता और क्षमता की त्रिवेणी मानता हूं। उसके ममता भरे हाथों से नई पीढ़ी का निर्माण होता है, समता से परिवार में संतुलन रहता है और क्षमता से समाज एवं राष्ट्र को संरक्षण मिलता है।''' आचार्य तुलसी की प्रेरणा से युगों से आत्मविस्मृत नारी को अपनी अस्मिता और कर्षृ त्वशक्ति का तो अहसास हुआ ही है, साथ ही उसकी चेतना में कांति का ऐसा ज्वालामुखी फूटा है, जिससे अंधविश्वास, रूढसंस्कार, मानसिक कुंठा और अशिक्षा जैसी बुराइयों के अस्तित्व पर प्रहार हुआ है। आचार्य तुलसी अनेक बार महिला सम्मेलनों में अपने इस संकल्प को मुखर करते हैं --''ग्रताब्दियों से अशिक्षा के कुहरे से आच्छन्न महिला-समाज को आगे लाना मेरे अनेक स्वप्नों में से एक स्वप्न है। '''' महिला-समाज के अतीत को देखता हूं तो मुफे लगता है, उसने बहुत प्रगति की है। भविष्य की कल्पना करता हूं तो लगता है कि अभी बहुत विकास करना है।'''

यह कहना अत्युक्ति या प्रशस्ति नहीं होगा कि यह सदी आचार्य तुलसी को और अनेक रूपों में तो याद करेगी ही पर नारी उढ़ारक के रूप में उनकी सदैव अभिवन्दना करती रहेगी ।

इसी संदर्भ में उनकी निम्न प्रेरणा भी नारी को उसकी अस्मिता का अहसास कराने वाली हैं—''पुरुषवर्ग नारी को देह रूप में स्वीकार करता है, किंतु वह उसके सामने मस्तिष्क बनकर अपनी क्षमताओं का परिचय दे, तभी वह पुरुषों को चुनौती दे सकती है।''<sup>8</sup>

नारी जाति में अभिनव स्फूर्ति एवं अटुट आत्मविश्वास भरने वाले निम्न उद्धरण कितने सजीव एवं हृदयस्पर्शी बन पड़े हैं---

केवल लक्ष्मी और सरस्वती बनने से ही महिलाओं का काम नहीं

- **१. एक बूंद**ः एक सागर, पृ० १०६६ ।
- २. वही, पृ० १७३२ ।
- ३. वही, पृ० १०६६ ।
- ४. दोनों हाथ : एक साथ, पृ० = ४ ।

चलेगा, उन्हें दुर्गा भी बनना होगा। दुर्गा बनने से मेरा मतलब हिंसा या अतंक फैलाने से नहीं, शक्ति को संजोकर रखने से है।''<sup>9</sup> ० नारी अबला नहीं, सबला बने। बोफ नहीं, शक्ति बने। कलहकारिणी

- नहीं, कल्याणी बने।
- आज का क्षण महिलाओं के हाथ में है। इस समय भी अगर महिलाएं सोती रहीं, घड़ी का अलाम सुनकर भी प्रमाद करती रहीं तो भी सूरज को तो उदित होना ही है। वह उगेगा और अपना आलोक बिखेरेगा।
- स्त्री में सृजन की अद्भुत क्षमता है। उस क्षमता का उपयोग विश्वशांति या समस्याओं के समाधान की दिशा में किया जाए तो वह सही अर्थ में विश्व की निर्मात्री और संरक्षिका होने का सार्थक गौरव प्राप्त कर सकती है।''<sup>२</sup>

आचार्य तुलसी ने नारी जाति को उसकी अपनी विशेषताओं से ही नहीं, कमजोरियों से भी अवगत कराया है, जिससे कि उसका सर्वांगीण विकास हो सके। महिला-अधिवेशनों को संबोधित करते हुए नारी समाज को दिशा-दर्शन देते हुए वे अनेक बार कह चुके हैं—-''मैं बहिनों को सुफाना चाहता हूं कि यदि उन्हें संघर्ष ही करना है तो वे अपनी दुर्बलताओं के साथ संघर्ष करें। उनके साहित्य में नारी जाति से जुड़ी कुछ अर्थहीन रूढियों एवं दुर्बलताओं का खुलकर विवेचन ही नहीं, उन पर प्रहार भी हुआ है तथा उसकी गिरफ्त से नारी-समाज कैंसे बचे, इसका प्रेरक संदेश भी है।

सौन्दर्य-सामग्री और फैशन की अंधी दौड़ में नारी ने अपने आचार-विचार एवं संस्कृति को भी ताक पर रख दिया है। इस संदर्भ में उनके निम्न उद्धरण नारी जाति को कुछ सोचने, समफने एवं बदलने की प्रेरणा देते हैं—

- मातृत्व के महान् गौरव से महनीय, कोमलता, दयालुता आदि अनेक गुणों की स्वामिनी स्त्री पता नहीं भीतर के किस कोने से खाली है, जिसे भरने के लिए उसे ऊपर की टिपटॉप से गुजरना पड़ता है। '''मैं मानता हूं कि फैशनपरस्ती, दिखावा और विलासिता आदि दुर्गुण स्त्री समाज के अन्तर् सौन्दर्य को ढकने वाले आवरण हैं।''<sup>9</sup>
- ० अपने क्वत्रिम सौन्दर्य को निखारने के लिए पणू-पक्षियों की निर्मम

- २. एक बूंद : एक सागर, पृ० १९१४।
- ३. वही, पू० १६१३ ।

१. दोनों हाथ : एक साथ, पृ० २१।

हत्या को किस प्रकार बर्दाश्त किया जा सकता है, यह प्रश्नचिह्न मेरे अंतःकरण को बेचैन बना रहा है।''<sup>9</sup>

उनका चिंतन है कि यदि वैज्ञानिक संवेदनशील यंत्रों के माध्यम से वायुमंडल में विकीर्ण उन बेजुबान प्राणियों की करुण चीत्कारों के प्रकम्पनों को पकड़ सके और उनका अनुभव करा सके तो कृत्रिम सौन्दर्य सम्बन्धी दृष्टि बदल सकती है।

आज कन्याभ्रूणों की हत्या का जो सिलसिला बढ़ रहा है, इसे वे नारी-शोषण का आधुनिक वैज्ञानिक रूप मानते हैं तथा उसके लिए महिला समाज को ही दोषी ठहराते हैं। नारी जाति को भारतीय संस्कृति से परिचित कराती हुई उनकी निम्न प्रेरणादायिनी पंक्तियां पठनीय ही नहीं, मननीय भी हैं--

''भारतीय मां की ममता का एक रूप तो वह था, जब वह अपने विकलांग, विक्षिप्त और बीमार बच्चे का आखिरी सांस तक पालन करती थी। परिवार के किसी भी सदस्य ढ़ारा की गई उसकी उपेक्षा से मां पूरी तरह से आहत हो जाती थी। वही भारतीय मां अपने अजन्मे, अबोल शिशु को अपनी सहमति से समाप्त करा देती है। क्यों ? इसलिए नहीं कि वह विकलांग है, विक्षिप्त है, बीमार है पर इसलिए कि वह एक लड़की है। क्या उसकी ममता का स्रोत सूख गया है ? कन्याभ्रूणों की बढ़ती हुई हत्या एक ओर मनुष्य को नृशंस करार दे रही है, तो दूसरी ओर स्त्रियों की संख्या में भारी कमी से मानविकी पर्यावरण में भारी असंतुलन उत्पन्न कर रही है।''

वे नारी जाति के विकास हेतु उचित स्वातंत्र्य के ही पक्षधर हैं, क्योंकि सावधानी के अभाव में स्वतंत्रता स्वच्छंदता में परिणत हो जाती है तथा प्रगति का रास्ता नापने वाले पग उत्पथ में बढ़ जाते हैं। विकास के नाम पर अवांछित तत्त्व भी जीवन में प्रवेश कर जाते हैं। इस दॄष्टि से वे भारतीय नारी को समय-समय पर जागरूकता का दिशाबोध देते रहते हैं।

आचार्य तुलसी पोस्टरों तथा पत्र-पत्रिकाओं में नारी-देह की अझ्लील प्रस्तुति को नारी जाति के गौरव के प्रतिकूल मानते हैं। इसमें भी वे नारी जाति को ही अधिक दोषी मानते हैं, जो धन के प्रलोभन में अपने शरीर का प्रदर्शन करती है तथा सामाजिक शिष्टता का अतिक्रमण करती है। नारी के अश्लील रूप की भर्त्सना करते हुए वे कहते हैं—

''मुफो ऐसा लगता है कि एक व्यवसायी को अपना व्यवसाय चलाने

- १. विचार वीथी, पृ० १७० ।
- २. कुहासे में उगता सूरज, पृ० ९७।

की जितनी आकांक्षा होती है, शायद उससे भी अधिक आकांक्षा उन महिलाओं के मन में ढेर सारा धन बटोरने की पल रही होगी, जो समाज के मूल्य-मानकों को ताक पर रखकर कैमरे के सामने प्रस्तुत होती हैं।'''

आचार्य तुलसी ने अनेक बार इस सत्य को अभिव्यक्त किया है कि पुरुष नारी के विकास में अवरोधक बन। है, इसमें सत्यांश हो सकता है पर नारी स्वयं नारी के विकास में बाधक बनती है, यह वास्तविकता है। दहेज की समस्या को बढ़ाने में नारी जाति की अहंभूमिका रही है, इसे नकारा नहीं जा सकता। इसी बात को आश्चर्यमिश्रित भाषा में प्रखर अभिव्यक्ति देते हुए वे कहते हैं—''आश्चर्य इस बात का है कि दहेज की समस्या को बढ़ाने में पुरुषों का जितना हाथ है, महिलाओं का उससे भी अधिक है। दहेज के कारण अपनी बेटी की दुर्दशा को देखकर भी एक मां पुत्र की शादी के अवसर पर दहेज लेने का लोभ संवरण नहीं कर सकती। अपनी बेटी की व्यथा से व्यथित होकर भी वह बहू की व्यथा का अनुभव नहीं करती।'

इसी संदर्भ में उनका दूसरों उद्बोधन भी नारी-चेतना एवं उसके आत्मविश्वास को जागृत करने वाला है—''दहेज के सवाल को मैं नारी से ही शुरू करना चाहता हूं। मां, सास तथा स्वयं लड़की जब दहेज को अस्वीकार करेगी तभी उसका सम्मान जागेगा। इस तरह एक सिरे से उठा आत्मसम्मान धीरे-धीरे पूरी समाज-व्यवस्था में अपना स्थान बना सकता है।''<sup>3</sup>

एक धर्माचार्य होने पर भी नारी जाति से जुड़ी ऐसी अनेक रूढियों एवं कमजोरियों की जितनी स्पष्ट अभिव्यक्ति आचार्य तुलसी ने अपने साहित्य में दी है, वैसी अन्यत्र दुर्लभ है। नारी जाति को विकास का सूत्र देते हुए उनका कहना है— ''विकास के लिए बदलाव एवं ठहराव दोनों जरूरी हैं। मौलिकता स्थिर रहे और उसके साथ युगीन परिवर्तन भी आते रहें, इस क्रम से विकास का पथ प्रशस्त होता है।''<sup>४</sup>

आचार्य तुलसी नारी की शक्ति के प्रति पूर्ण आश्वस्त हैं। उनका इस बात में विश्वास है कि अगर नारी समाज को उचित पथदर्शन मिले तो वे पुरुषों से भी आगे बढ़ सकती हैं। वे कहते हैं — ''मेरे अभिमत से ऐसा कोई कार्य नहीं है, जिसे महिलाएं न कर सकें।''<sup>४</sup> अपने विश्वास को

- १. कुहासे में उगता सूरज , पृ० ११३ ।
- २. अनैतिकता की धूपः अणुव्रत की छतरी, पृ० १७८ ।
- ३. अणुव्रत अनुशास्ता के साथ, पृ० २९।
- ४. दोनों हाथ : एक साथ, पृ० ४५ ।
- ५. बहता पानी निरमला, पृ० २५१।

महिला समाज के समक्ष वे इस भाषा में रखते हैं— ''महिलाओं की शक्ति पर मुफ्ने पूरा भरोसा है। जिस दिन मेरे इस भरोसे पर महिलाओं को पूरा भरोसा हो जाएगा, उस दिन सामाजिक चेतना में क्रान्ति का एक नया विस्फोट होगा, जो नवनिर्माण की पृष्ठभूमि के रूप में सामने आएगा।'' नारी जाति के प्रति अतिरिक्त उदारता की अभिव्यक्ति कभी-कभी तो इन शब्दों में प्रस्फुटित हो जाती है — ''मैं उस दिन की प्रतीक्षा में हूं, जब स्त्री-समाज का पर्याप्त विकास देखकर पुरुष वर्ग उसका अनुकरण करेगा।'' एक पुरुष होकर नारी जाति के इस उच्च विकास की कामना उनके महिमा-मंडित व्यक्तित्व का महत्त्वपूर्ण दस्तावेज है।

## युवक

युवक शक्ति का प्रतीक और राष्ट्र का भावी कर्णधार होता है पर उचित मार्गदर्शन के अभाव में जहां वह शक्ति विध्वसक बनकर सम्पूर्ण मानवता का विनाश कर सकती है, वहां वही शक्ति कुशल नेतृत्व में सृजनात्मक एवं रचनात्मक ढंग से कार्य करके देश का नक्शा बदल सकती है। आचार्य तुलसी ने युवकों की सॄजन चेतना को जागृत किया है। उनका विश्वास है कि देश की युवापीढ़ी तोड़-फोड़ एवं अपराधों के दौर से तभी गुजरती है, जब उसके सामने कोई ठोस रचनात्मक कार्य नहीं होता है। आचार्यश्री ने युवापीढ़ी के समक्ष करणीय कार्यों की एक लम्बी सूची प्रस्तुत कर दी है, जिससे उनकी शक्ति को सृजन की धारा के साथ जोड़ा जा सके। उनकी अनुभवी, हृदयस्पर्शी और ओजस्वी वाणी ने सैकड़ों धीर, वीर, गंभीर, तेजस्वी, मनीषी और कर्मठ युवकों को भी तैयार किया है। वे कहते हैं—

- युवक वह होता है, जिसकी आंखों में सपने हों, होठों पर उन सपनों को पूरा करने का संकल्प हो और चरणों में उस ओर अग्रसर होने का साहस हो, विचारों में ठहराव हो, कार्यों में अंधानुकरण न हो।'''
- जहां उल्लास और पुरुषार्थ अठखेलियां करे, वहां बुढ़ापा कैसे आए ?
   तम गता भी तता होता है जिसमें उल्लास और पौरुष नहीं होता ।

वह युवा भी बूढ़ा होता है, जिसमें उल्लास और पौरुष नहीं होता । आचार्य तुलसी की युवकों के नवनिर्माण की बेचैनी को निम्न शब्दों में देखा जा सकता है—''मुफ्ने युवकों के नवनिर्माण की चिन्ता है, न कि उन्हें शिष्य बनाए रखने की । मैं युवापीढ़ी के बहुआयामी विकास को देखने के लिए बेचैन हूं । मेरी यह बेचैनी एक-एक युवक के भीतर उतरे, उनकी ऊर्जा का केन्द्र प्रकम्पित हो और उस प्रकम्पन धारा का उपयोग सकारात्मक काम

१. एक बूंद : एक सागर, पृ० ११४५।

में हो तो उनके जीवन में विशिष्टता का आविर्भाव हो सकता है।'''

उन्होंने अपने साहित्य में आज की दिग्ध्रान्त युवापीढ़ी की कमजोरियों का अहसास कराया है तो विशेषताओं को कोमल शब्दों में सहलाया भी है। कहीं उन्हें दायित्व-बोध कराया है तो कहीं उनसे नई अपेक्षाएं भी व्यक्त की हैं। कहीं-कहीं तो उनकी अन्त वेदना इस कदर व्यक्त हुई है, जो प्रत्येक मन को आंदोलित करने में समर्थ है— ''यदि भारत का हर युवक शक्ति सम्पन्न होता और उत्साह के साथ शक्ति का सही नियोजन करता तो भारत की तस्वीर कुछ दूसरी ही होती।''

आचार्य तुलसी अपने साहित्य में स्थान-स्थान पर अकर्मण्य, आलसी और निरुत्साही युवकों को कककोरते रहते हैं। औपमिक भाषा में युवकों की अन्तःशक्ति जगाते हुए वे कहते हैं—''जिस प्रकार दिन जैसे उजले महानगरों में मिलों के कारण शाम उत्तर आती है, वैसे ही संकल्पहीन युवक पर बढ़ापा उत्तर आता है।''

वे आज की युवापीढ़ी से तीन अपेक्षाएं व्यक्त करते हैं—

- युवापीढ़ी का आचार-व्यवहार, खान-पान तथा रहन-सहन सादा तथा सात्त्विक हो ।
- युवापीढ़ी विघटनमूलक प्रवृत्तियों से ऊपर उठकर अपने संगठन-पथ को सुदृढ़ बनाए ।
- युवापीढ़ी समाज की उन जीर्ण-शीर्ण, अर्थहीन एवं भारभूत परंपराओं को समाप्त करने के लिए कटिबद्ध हो, जिसका संबंध युवकों से है।'<sup>12</sup>

युवापीढ़ी में बढ़ती नशे की प्रवृत्ति से आचार्य तुलसी अत्यन्त चिंतित हैं। वे मानते हैं—''किसी भी समाज या देश को सत्य।नाश के कगार पर ले जाकर छोड़ना हो तो उसकी युवापीढ़ी को नशे की लत में डाल देना ही काफी है।''<sup>3</sup>

आचार्य तुलसी का मानना है कि मादक पदार्थों की बढ़ती हुई घुसपैठ

- १. दोनों हाथ : एक साथ, पृ० १०१ ।
- २. समाधन की ओर, पृ० १०।
- ३. कुहासे में उगता सूरज, पृ० १२५ ।
- ४. एक बूंद : एक सागर, पृ० १३२० ।

क ोनहीं रोका गया तो भविष्य हमारे हाथ से निकल जाएगा । राष्ट्र के नाम अपने एक विशेष सन्देश में समाज को सावचेत करते हुए वे अपने उद्गार प्रकट करते हुए कहते हैं — ''पशु अज्ञानी होता है, उसमें विवेक नहीं होता फिर भी वह नशा नहीं करता । मनुष्य ज्ञानी होने का दम्भ भरता है । विवेक की रास हाथ में लेकर चलता है, फिर भी नशा करता है । क्या उसकी ज्ञान-चेतना सो गयी ? जान-बूक्षकर अश्रेयस् की यात्रा क्यों ?'' उनके द्वारा रचित काव्य की ये पंक्तियां आज की दिग्ध्रमित युवापीढ़ी को जागरण का नव सन्देश दे रही हैं —

> यदि सुख से जीना है तो, स्यागो मदिरा की बोतल । यदि अमृत पीना है तो त्यागो यह जहर हलाहल ॥ सोचो यह इन्द्रधनुष सा जीवन है कैसा चंचल । फिर तुच्छ तृष्ति के खातिर क्यों है व्यसनों की हलचल ॥

आचार्य तुलसी ने निषेध की भाषा में नहीं, अपितु वैज्ञानिक और मनोवैज्ञानिक तरीके से युवा-समाज के मन में नशीले पदार्थों के प्रति वितृष्णा पैदा की है । अणुव्रत के माध्यम से उन्होंने देशव्यापी नशामुक्ति अभियान चलाया है, जिससे लाखों युवकों ने व्यसनमुक्त जीवन जीने का संकल्प अभिव्यक्त किया है ।

आदर्श युवक के लिए आचार्य तुलसी पांच कसौटियां प्रस्तुत करते हैं—

- ० **भद्वाशोल**—श्रद्धा वह कवच है, जिसे धारण करने वाला व्यक्ति श्रांतियों और अफवाहों के नुकीले तीरों से आविद्ध नहीं हो सकता ।
- सहनशील सहनशीलता वह मरहम है, जो मानसिक आघातों से बने घावों को अविलम्ब भर सकती है।
- विचारशील–विचारशीलता वह सेतु है, जो पारस्परिक दूरियों
   को पाटकर एक समतल धरातल का निर्माण करती
   है।
- कर्मशोल—-कर्मशीलता वह पुरुषार्थ है, जो अधिकार की भावना समाप्त कर कर्तव्यबोध की प्रेरणा देती है।
- चरित्रशोल─चरित्रशीलता वह निधि है, जो सब रिक्तताओं को भरकर व्यक्ति को परिपूर्ण बना देती है।'''

आचार्य तुलसी ने युवापीढ़ी का विश्वास लिया ही नहीं, मुक्त मन से विश्वास किया भी है । यही कारण है कि उनके हर मिशन से युवक जुड़े हुए हैं और उसे सफल करने का प्रयत्न करते हैं । युवापीढ़ी पर विश्वास व्यक्त

१. दोनों हाथ : एक साथ, पृ० १०७।

## गद्य साहित्य : पर्यालोचन और मूल्यांकन

करने वाली निम्न पंक्तियां उनके सार्वजनिक एवं आत्मीय व्यक्तित्व की अभिव्यक्ति है—-''युवापीढ़ी सदा से मेरी आशा का केन्द्र रही है, चाहे वह मेरे दिखाए मार्ग पर कम चल पायी हो या अधिक चल पाई हो, फिर भी मेरे मन में उनके प्रति कभी भी अविश्वास और निराशा की भावना नहीं आती । मुफ्ने युवक इतने प्यारे लगते हैं, जितना कि मेरा अपना जीवन । मैं उनकी अद्भुत कार्यजा शक्ति के प्रति पूर्ण विश्वस्त हूं।''<sup>9</sup>

#### समाज और अर्थ

समाज से अर्थ को अलग नहीं किया जा सकता । क्योंकि सामाजिक जीवन में यह विनियोग का साधन है । अपरिग्रही एवं अकिंचन होने पर भी आचार्य तुलसी ने अपने साहित्य में समाज के सभी विषयों पर सूक्ष्म विश्लेषण प्रस्तुत किया है । अर्थ के बारे में उनका चिंतन है कि सामाजिक प्राणी के लिए धन जीवन चलाने का साधन हो सकता है, पर जब उसे जीवन का साध्य मान लिया जाता है, तब शोषण, उत्पीड़न, अनाचरण, अप्रामाणिकता, हिंसा और भ्रष्टाचार से व्यक्ति बच नहीं सकता ।

अर्थशास्त्री उत्पादन-वृद्धि के लिए इच्छा-तृप्ति एवं इच्छा-वृद्धि की बात कहते हैं । पर आचार्य तुलसी इच्छा-तृप्ति के स्थान पर इच्छा-परिमाण एवं इच्छा-रूपान्तरण की बात सुफाते हैं, क्योंकि इच्छाओं का क्षेत्र इतना विशाल है कि उनकी पूर्ण तृप्ति असंभव है । उनके इच्छा-परिमाण का अर्थ वस्तु-उत्पादन बन्द करना या गरीब होना नहीं, अपितु अनावश्यक संग्रह के प्रति आकर्षण कम करना है । आचार्य तुलसी का चितन है कि निस्सीम इच्छाएं व्यक्ति को आनंदोपलब्धि की विपरीत दिशा में ले जाती हैं अतः इच्छाओं का परिष्कार ही समाज-विकास या जीवन-विकास है ।

राष्ट्र-विकास के संदर्भ में वे इच्छा-परिमाण को व्याख्यायित करते हुए कहते हैं—''इच्छाओं का अल्पीकरण विलासिता को समाप्त करने के लिए है। अनन्त आसक्ति और असीम दौड़धूप से बचने के लिए है, न कि देश की अर्थव्यवस्था का अवमूल्यन करने के लिए।'' वे इस सत्य को स्वीकार करते हैं कि संसारी व्यक्ति भौतिक सुखों से सर्वथा विमुख बन जाए, यह आकाश-कुसुम जैसी कल्पना है किंतु अन्याय के द्वारा धन-संग्रह न हो, अनर्थ में अर्थ का प्रयोग न हो, यह आवश्यक है।

समाज के आर्थिक वैषम्य को दूर करने हेतु वे नई सोच प्रस्तुत करते हैं —-''आर्थिक वैषम्य मिटाओे' इसकी जगह हमारा विचारमूलक प्रचार कार्य यह होना चाहिए कि 'आर्थिक दासता मिटाओ' ।''<sup>\*</sup> इसके लिए आचार्य

२. एक बूंद : एक सागर, पू० ३८९।

१. एक बूंद : एक सागर, पृ० १७११।

उुलसी विकेन्द्रित अर्थव्यवस्था के पक्षधर हैं। क्योंकि अधिक संग्रह उपभोक्ता संस्कृति को जन्म देता है। इस संदर्भ में उनका मंतव्य है कि जिस प्रकार बहता हुआ पानी निर्मल रहता है, उसी प्रकार चलता हुआ अर्थ ही ठीक रहता है। ''अर्थ का प्रवाह जहां कहीं रुकता है, वह समाज के लिए अभिशाप और पीड़ा बन जाता है।''' अतः स्वस्थ, संगठित, व्यवस्थित एवं संवेदनशील समाज में अर्थ के प्रवाह को रोकना सामाजिक विकास में बाधा है।

संग्रह के बारे में आचार्य तुलसी का चितन है—''मेरी दृष्टि में संग्रह भीतर ही भीतर जलन पैदा करने वाला फोड़ा है और वही जब नासूर के रूप में रिसने लगता है तो अपव्यय हो जाता है।''<sup>\*</sup>

संग्रह के कारण होने वाले सामाजिक वैषम्य का यथार्थ चित्र उपस्थित करते हुए वे समाज को सावधान करते हुए कहते हैं—''एक ओर जनता के दुःख-दर्द से बेखबर विलासिता में आकंठ डूबे हुए लोग और दूसरी ओर जीवन की न्यूनतम आवश्यकताओं से भी वंचित अभावों से घिरे लोग। सामाजिक विषमता की इस धरती पर समस्याओं के नए-नए फाड़ उगते ही रहेंगे।''<sup>3</sup>

आर्थिक वैषम्य की समस्या के समाधान में वे अपना मौलिक चिंतन प्रस्तुत करते हैं— ''मेरा चिंतन है कि अतिभाव और अभाव के मध्य से गुजरने वाला समाज ही तटस्थ चिंतन कर सकता है, अन्यथा वहां विलासिता और पीड़ा जन्म लेती रहती है।'' इसी बात को कभी-कभी वे इस भाषा में भी प्रस्तुत कर देते हैं— ''गरीबी स्वयं बुरी स्थिति है, अमीरी भी अच्छी स्थिति नहीं है। इन दोनों से परे जो त्याग या संयम है, इच्छाओं और वासनाओं की विजय है, वही भारतीय जीवन का मौलिक रूप है और इसी ने भारत को सब देशों का सिरमौर बनाया था।''<sup>8</sup>

अपरिग्रह के प्रबल पक्षधर होने पर भी वे पूजीपतियों के विरोधी नहीं हैं। पर पूंजीवादी मनोवृत्ति पर समय-समय पर प्रहार करते रहते हैं— ''पूंजीवादी मनोवृत्ति ने जहां एक ओर मानव के वैयक्तिक और पारिवारिक जीवन को विघटित कर डाला है, व्यक्ति को भाई-भाई के खून का प्यासा बना दिया है, पिता पुत्र के बीच वैमनस्य और रोष की भयावह दरार पैदा कर दी है, वहां सामाजिक और सार्वजनिक जीवन पर भी इसने करारी

- ३. एक बूदः एक सागर, पृ. १४६२।
- ४. २१-११-५४ के प्रवचन से उद्ध्त ।

१. एक बूंद : एक सागर, पृ० १९१ ।

२. अणुव्रत के आलोक में, पृ० ९३ ।

#### गद्य साहित्य : पर्यालोचन और मूल्यांकन

चोट पहुंचाई है। ...... जिस आवश्यकता से दूसरे का अधिकार छीना जाता है या उसमें बाधा पहुंचती है, वह आवश्यकता नहीं, अनधिकार चेष्टा हो जाती है।'' ......यदि पूंजीपति लोग अपने आपको नहीं बदलेंगे तो इसके संभावित भीषण परिणाम भी उन्हें अतिशीघ्र भोगने होंगे।''

जीवन के यथार्थ सत्य को वे अनुभूति के साथ जोड़कर मनोवैज्ञानिक भाषा में कहते हैं--''मैं पर्यटक हूं । मुभे गरीब-अमीर सभी तरह के लोग मिलते हैं, पर जब उन कोट्याधीश धनवानों को देखता हूं तो वे मुभे अन्न व पानी के स्थान पर हीरे-पन्ने खाते नजर नहीं आते । मुभे आश्चर्य होता है कि तब फिर क्यों वे धन के पीछे शोषण और अत्याचारों से अपने आपको पाप के गड्ढे में गिराते हैं ।''

वे अनेक बार इस बात को अभिव्यक्ति देते हैं—''जागृत समाज वह है, जिसके प्रत्येक सदस्य के पास अपने मूलभूत अधिकार हों, सामान्य आवश्यकताओं की पूर्ति के साधन हों और सुख दुःख में एक-दूसरे के प्रति समभागिता हो।

समाज की इस विषम स्थिति में परिवर्तन लाने हेतु वे ऐसी समाज-व्यवस्था की आवश्यकता महसूस करते हैं, जिसमें पैसे का नहीं, अपितु त्याग का महत्त्व रहे।'' इसके लिए वे मार्क्स की आर्थिक क्रांति को असफल मानते हैं बल्कि ऐसी आध्यात्मिक क्रांति की अपेक्षा महसूस करते हैं, जो समाज में बिना किसी रक्तपात एवं हिंसा के सन्तुलन बनाए रख सके। उस आध्यात्मिक क्रांति के महत्त्वपूर्ण सूत्र के रूप में उन्होंने समाज को विसर्जन का सूत्र दिया। ! वे खुले ग्रब्दों में समाज को प्रतिबोध देते रहते हैं— ''विसर्जन के बिना अर्जन दु:खदायी और नुकसान पहुंचाने वाला होगा ! विसर्जन की वेतना विकसित होते ही अनैतिक और अमानवीय ढंग से किए जाने वाले संग्रह पर स्वत: रोकथाम लग जाएगी।''

अर्थ के सम्यक् उपयोग एवं नियोजन के बारे में भी आचार्य तुलसी ने समाज को नई दृष्टि दी है। वे लोगों की विसंगतिपूर्ण मानसिकता पर व्यंग्य करते हैं—''समाज के अभावग्रस्त जरूरतमंद लोगों के लिए कहीं अर्थ का नियोजन करना होता है तो दस बार सोचा जाता है और बहाने बनाए जाते हैं, जबकि विवाह आदि प्रसंगों में मुक्त मन से अर्थ का व्यय किया जाता है।''… फैंशन के नाम पर होने वाली वस्तुओं की खरीद-फरोख्त में कितना ही पैसा लग जाए, कभी चिन्तन नहीं होता और धार्मिक साहित्य लेना हो तो कीमतें आसमान पर चढ़ी हुई लगती हैं। क्या यह चिंतन का

२. जैन भारती, २६ जून १९४४ ।

१. एक बूंद : एक सागर, पृ० १४९३ ।

दारिद्रच नहीं है ?''' उक्त उद्धरण का अर्थ यह नहीं कि वे समाज में सभी को संन्यासी जैसा जीवन व्यतीत करने का संदेश देते हैं। निम्न वक्तव्य उनके सन्तुलित एवं सटीक चिन्तन का प्रमाणपत्र कहा जा सकता है---''मैं सामाजिक जीवन में आमोद-प्रमोद की समाप्ति की बात नहीं कहता, न उसमें रुकावट डालता हूं, किन्तु यदि हमने युग की धारा को नहीं समभा तो हम पिछड़ जाएंगे।''<sup>■</sup>

#### त्यव साय

सामाजिक प्राणी के लिए आजीविका हेतु व्यवसाय करना आवश्यक है। क्योंकि उसके बिना जीवन की आवश्यकताओं की पूर्ति नहीं होती। आचार्य तुलसी व्यवसाय में नैतिकता को अनिवार्य मानते हैं। इस सन्दर्भ में उनका निम्न सम्बोध अत्यन्त प्रेरक है—''व्यवसाय में नैतिक मूल्यों की अवहेलना जघन्य अपराध है। शस्त्रास्त्र द्वारा मनुष्य का विनाश कब होगा, निश्चित नहीं है, लेकिन मानव यदि नैतिक और प्रामाणिक नहीं बना तो वह स्वयं अपनी नजरों में गिर जाएगा, यह स्थिति विनाश से भी अधिक खतरनाक होगी।''<sup>3</sup> सम्पूर्ण व्यापारी समाज को उनका प्रतिबोध है—'' 'जाए लाख पर रहे साख' इस आदर्श की मीनार पर खड़े व्यक्ति कभी नैतिक मूल्यों का अतिक्रमण नहीं कर सकते। नैतिक और सांस्कृतिक मूल्यों की खोज करने वाला समाज प्रकाश की खोज करता है, अमृत की खोज करता है और आनन्द की खोज करता है।''

व्यापार के क्षेत्र में चलने वाली अनैतिकता एवं अप्रामाणिकता को देख-सुनकर उनका मानस कभी-कभी बेचैन हो जाता है। इसलिए वे समय-समय पर प्रवचन-सभाओं में इस विषय में अपने प्रेरक विचारों से समाज को लाभान्वित करते रहते हैं। दक्षिण यात्रा के दौरान एक सभा को सम्बोधित करते हुए वे कहते हैं— ''आप व्यापार करते हैं, पैसा कमाते हैं, इसमें मुभे कोई आपत्ति नहीं। किन्तु व्यापार में जो बुराई है, धोखा है, उसे छुड़ाने के लिए मैं उपदेश नहीं दूं, समाज को नई सूभ न दूं, यह कैंसे सम्भव है ? मैं आपके विरोध के भय से नैतिकता की आवाज बन्द नहीं कर सकता। शोषण और अमानवीय व्यवहार के विरोध में मैं जीवन भर आवाज उठाता रहंगा।<sup>४</sup>

```
१. आह्वान, पृ० १२,१३ ।
```

```
२. एक बूंद : एक सागर, पृ० १७२७ ।
```

```
४. वही, पृ० ५३३ ।
```

५. २-७-१९६८ के प्रवचन से उद्धृत ।

## गद्य साहित्य : पर्यालोचन और मूल्यांकन

कभी-कभी वे मनोवैज्ञानिक तरीके से व्यापारियों की विशेषताओं को सहलाकर उन्हें नैतिकता की प्रेरणा देते हैं—''व्यापारी वर्ग को साहूकार का जो खिताब मिला है, वह किसी राष्ट्रपति या सम्राट् को भी नहीं मिला, इसलिए इस शब्द को सार्थक करने की अपेक्षा है।''

अर्थार्जन के साधन की शुद्धता पर भगवान् महावीर ने विस्तृत विवेक दिया है। आचार्य तुलसी ने उसे आधुनिक परिवेश एवं आधुनिक सन्दर्भों में व्याख्यायित करने का प्रयत्न किया है। उनके साहित्य में हिंसाबहुल एवं उत्तेजक व्यवसायों की खुले शब्दों में भर्त्सना है।

आचार्य तुलसी खाद्य पदार्थों में मिलावट के सख्त विरोधी हैं। वे इसे हिंसा एवं अक्षम्य अपराध मानते हैं। 'अमृत महोत्सव' के अवसर पर अपने एक विशेष सन्देश में वे कहते हैं—''मिलावट करने वाले व्यापारी समाज एवं राष्ट्र के तो अपराधी हैं ही, यदि वे ईश्वरवादी हैं तो भगवान् के भी अपराधी हैं। … " मिलावट ऐसी छेनी है, जो आदर्श की प्रतिमा को खंड-खंड कर खंडहर में बदल देती है।''

आचार्य तुलसी उस व्यवसाय एवं व्यापार को समाज के लिए घातक मानते हैं, जो हमारी संस्कृति की शालीनता एवं संयम पर प्रहार करते हैं, मानव की अस्मिता पर प्रश्नचिह्न खड़ा करते हैं। विज्ञापन-व्यवसाय के बारे में उनकी निम्न टिप्पणी अत्यन्त मामिक है—''विज्ञापन एक व्यवसाय है। अन्य व्यवसायों की तरह ही यह व्यवसाय होता तो टिप्पणी करने की अपेक्षा नहीं थी। किन्तु जब इससे व्यक्ति के चरित्र और सूभ-बूभ दोनों पर प्रश्नचिह्न खड़े होने लगे, तो सचेत होना पड़ेगा। .....साड़ियों के विज्ञापन में एक युवा लड़की का चित्र देकर लिखा जाता है कि मैं शादी दिल्ली में ही करूंगी क्योंकि यहां मुभे उत्तम साड़ियां पहनने को मिलेंगी। पर्यटन एजेंसियों का विज्ञापनदाता विवाह योग्य कन्या के मुख से कहलवाता है कि वह उसी व्यक्ति के साथ शादी करेगी, जो उसे विदेश यात्रा करा सके। इस प्रकार के विज्ञापन युवा मानसिकता को ग्रूमराह कर देते हैं।''<sup>2</sup>

इसी सन्दर्भ में उनका निम्न वक्तव्य भी अत्यन्त मार्मिक एवं प्रेरक है — ''महिलाओं के लिए खासतौर से सिगरेट बनाना और उसे विज्ञापनी चमक से जोड़ना महिलाओं को पतन के गर्त में धकेलना है। सिगरेट बनाने वाली कम्पनी को उससे आधिक लाभ हो सकता है, पर देश की संस्कृति का इससे कितना नुकसान होगा, यह अनुमान कौन लगाएगा ?''<sup>3</sup>

- २. दोनों हाथ : एक साथ, पृ० ५४,५४ ।
- ३. अणुव्रत, १ अप्रैल १९९० ।

१. अनैतिकता की धूपः अणुव्रत की छतरी, पृ०१७९ ।

विज्ञापन व्यवसाय से होने वाली हानियों का मनोवैज्ञानिक विश्लेषण वे इन शब्दों में करते हैं— ''यह मानवीय दुर्बलता है कि मनुष्य किसी घटना के अच्छे पक्ष को कम पकड़ता है और गलत प्रवाह में अधिक बहता है । बच्चे तो नासमफ होते हैं अतः विज्ञापन की हर चीज की मांग कर बैठते हैं । खाने-पीने, पहनने-ओढ़ने अथवा किसी अन्य काम में आने वाली नई चीज का विज्ञापन देखते ही वे उसे पाने के लिए मचल उठते हैं । ऐसी स्थिति में माता-पिता के लिए समस्या खडी हो जाती है ।''

फिल्म-व्यवसाय को वे राष्ट्र के चरित्रबल को क्षीण करने का बहुत बड़ा कारण मानते हैं। यद्यपि वे फिल्म-व्यवसाय पर सर्वथा प्रतिबन्ध लगाने की बात अव्यावहारिक और अमनोवैज्ञानिक मानते हैं, फिर भी उनका सुफाव है—''एक उम्र विशेष तक फिल्म देखने पर यदि प्रतिबन्ध हो तो मैं इसमें लाभ ही लाभ देखता हूं। … …भारत की युवापीढ़ी इस प्रतिबन्ध के लिए कहां तक तैयार है, यह अवश्य ही शोचनीय प्रश्न है। किन्तु इसके सुखद परिणाम सुनिश्चित हैं।''<sup>8</sup> फिल्म व्यवसाय से होने वाले दुष्परिणामों की चर्चा करते हुए वे कहते हैं—''फिल्म के कामोत्तेजक दृश्य और गाने, वासना को उभारने वाले पोस्टर, अंग प्रत्यंगों को उभारकर दिखाने वाली या अधनंगी पोशाकों —ये सब युवापीढ़ी के चरित्र को गुमराह करती हैं। मैं मानता हूं, फिल्म-व्यवसाय राष्ट्र के चारित्रिक पतन का मुख्य कारण है।''

बढ़ती बेरोजगारी का कारण आचार्य तुलसी विज्ञान द्वारा आविष्कृत नए-नए यन्त्रों को मानते हैं । यद्यपि आचार्य तुलसी यन्त्रों के विरोधी नहीं हैं पर उनके सामने चेतन प्राणी का अस्तित्व शून्य हो जाए, वह निष्क्रिय और अकर्मण्य बन जाए, इसके वे विरोधी हैं । इस सन्दर्भ में उनकी निम्न टिप्पणियां वैज्ञानिकों को भी कुछ सोचने को मजबूर कर रही है — "यन्त्र का अपना उपयोग है पर यन्त्र का निर्माता और नियंता स्वयं यन्त्र बन गया तो इस दिशा में नए आयाम कैसे खुल्होंगे ?<sup>४</sup> "……" प्रश्न होता है कि क्या करेंगे इतने यन्त्र मानव ? मनुष्य तो वैसे भी निकम्मा होता जा रहा है । मशीनों की कार्यक्षमता इतनी बढ़ रही है कि एक मशीन सैकड़ों-सैकड़ों मनुष्यों का काम कुछ ही समय में निपटा देती है । मशीनी मानवों के सामने इतना कौन-सा काम रहेगा, जो उनको निरन्तर व्यस्त रख सके अन्यथा ये यत्र मानव निकम्मे होकर आपस में लड़ेंगे, मनुष्यों को तंग करेंगे या और कुछ

४. बैसाखियां विश्वास की, पृ० १८,१९।

१. कुहासे में उगता सूरज, पृ० ४९।

२. अणुव्रतः गति प्रगति, पृ० १७२ ।

३. वही, पृ० १७१।

करेंगे। इनमें कुछ पार्ट्स गलत लग गए अथवा इनके उपयोग में कहीं प्रमाद रह गया तो ये मनुष्यों को मारने पर उतारू हो जाएंगे। यह कम शुरू भी हो चुका है। समाचार पत्रों में तो यह आशंका व्यक्त की गई है कि ये अलग देश की माँग करेंगे या इन्सान पर राज करेंगे। ऐसा कुछ न भी हो, फिर भी यह तो सम्भव लगता है कि ये उत्पात मचाए बिना नहीं रहेंगे।'''

इस उद्धरण का तात्पर्य उनकी भाषा में इन शब्दों में रखा जा सकता है—''भौतिक विकास एवं यन्त्रों का विकास कभी दु:खद नहीं होगा यदि वह संयम शक्ति के विकास से सन्तुलित हो ।''\*

#### रुवस्थ समाज-निर्माग

आचार्य तुलसी के महान् एवं ऊर्जस्वल व्यक्तित्व को समाज-सुधारक के सीमित दायरे में वांधना उनके व्यक्तित्व को सीमित करने का प्रयत्न है। उन्हें नए समाज का निर्माता कहा जा सकता है। आचार्य तुलसी जैसे व्यक्ति दो-चार नहीं, अद्वितीय होते हैं। उनका गहन चिन्तन समाज के आधार पर नहीं, वरन् उनके चिन्तन में समाज अपने को खोजता है। उन्होंने साहित्य के माध्यम से स्वस्थ मूल्यों को स्थापित करके समाज को सजीव एवं शक्तिसम्पन्न बनाने का प्रयत्न किया है। समाज-निर्माण की कितनी नयी-नयी कल्पनाएं उनके मस्तिष्क में तरंगित होती रहती हैं, इसकी पुष्टि निम्न उद्धरण से हो जाती है--''मेरा यह निश्चित विश्वास है कि यदि हम समाज को अपनी कल्पना के अनुरूप ढाल पाते तो आज उसका स्वरूप इतना भव्य और सुघड़ होता कि मैं बता नहीं सकता।''<sup>3</sup>

आचार्य तुलसी केवल व्यक्तियों के समूह को समाज मानने को तैयार नहीं हैं। उनकी दृष्टि में समाज के सदस्यों में निम्न विशेषताओं का होना आवश्यक है—''जिस समाज के सदस्यों में इस्पात सी दृढ़ता, संगठन में निष्ठा, चारित्रिक उज्ज्वलता, कठिन काम करने का साहस और उद्देश्य पूर्ति के लिए स्वयं को फोंकने का मनोमाव होता है, वह सनाज अपने निर्धारित लक्ष्य तक बहुत कम समय में पहुंच जाता है।''<sup>8</sup>

आचार्य तुलसी समाज-निर्माण की आधारणिला के रूप में मर्यादा और अनुशासन को अनिवार्य मानते हैं। उनका निम्न वक्तव्य इसका स्वयंभू साक्ष्य है —''समाज हो और मर्यादा न हो, वह समाज अधिक समय तक जीवित नहीं रह सकता। समाज हो और मर्यादा न हो तो विकास के नए

- २. मेरा धर्मः केन्द्र और परिधि, पृ० ३२ ।
- ३. आह्वान, पृ० २१।
- ४. एक बूंद : एक सागर, पृ० १३८६ ।

१. बैसाखियां विश्वास की, पू० १=,१९ ।

रास्ते नहीं खुलते । समाज हो और मर्यादा न हो तो न्याय और समविभाग नहीं मिल सकता । समाज को स्वस्थ और गतिशील बनाए रखने के लिए मर्यादा की अहंभूमिका रहती है ।'''

स्वस्थ समाज-संरचना के लिए वे सुविधावाद और विलासिता को बहुत बड़ा खतरा मानते हैं। वे स्पष्ट शब्दों में कहते हैं—''विलास का अन्त विनाश में होता है – पानी में से घी निकल सके तो विलासिता में लिप्त रहकर दुनिया सुख पा सकती है।'' कभी-कभी तो वे इतने भावपूर्ण शब्दों में यह तथ्य जनता के गले उतारते हैं कि देखते ही बनता है —''मैं आपको यह कैसे समफाऊं कि विलास में सुख नहीं है। यह कोई पदार्थ होता तो आपके सामने रख देता पर यह तो अनुभव है। अनुभव बिना स्वयं के आचरण के प्राप्त नहीं हो सकता।''

आज मानव श्रम को भूलकर यंत्राश्वित हो रहा है, इसे वे उज्ज्वल समाज के भविष्य का प्रतीक नहीं मानते । उनका मानना है कि जीवन की धरती पर सत्य, शिव और सौन्दर्य की धाराएं प्रवाहित करने के लिए यंत्रों पर निर्भर रहने से काम नहीं बनेगा ।''<sup>२</sup>

गांधीजी ने आदर्श समाज के लिए रामराज्य की कल्पना प्रस्तुत की । आचार्य तुलसी ने आदर्श, निर्द्व न्द्व, स्वस्थ एवं शोषणमुक्त समाज-संरचना के लिए अणुव्रत समाज की संकल्पना की । वे कहते हैं — ''मेरे मस्तिष्क में जिस आदर्श समाज की कल्पना है, वह समूचे विश्व के लिए नए सृजन की दिशा में वर्तमान युग और युवापीढ़ी के लिए उदाहरण बन सकती है पर उस आदर्श तक पहुंचने के लिए वे वल कल्पना के ताने-बाने बुनने से काम नहीं होगा । उसके लिए तो दृढ़ संकल्प और निष्ठा से आगे बढ़ने की जरूरत है।'' पदयात्रा के दौरान एक प्रवचन में वे अपने संकल्प को अभिव्यक्त करते हुए कहते हैं — ''स्वस्थ समाज की संरचना के लिए कार्य करना मेरी जीवन-चर्या का अंग है। इसलिए जब-तक वैयक्तिक साधना के साथ-साथ ये सारी बातें नहीं होती, तब तक मेरी यात्रा सम्पन्न कैसे हो सकती है ?

स्वस्थ समाज की कल्पना आचार्य तुलसी के शब्दों में यों उतरती है—''मेरी दृष्टि में वह समाज स्वस्थ है, जिसमें व्यसन न हो, कुरूढ़ियां न हो, जिसकी जीवन-शैली सात्त्विक, सादगीपूर्ण और श्रम पर आधारित हो। दूसरे शब्दों में ज्ञान-दर्शन व चारित्र की त्रिवेणी से आप्लावित समाज, स्वस्थ समाज है। ज्ञान, दर्शन और चारित्र का प्रतिनिधि शब्द है—धर्म या

- १. एक बूंद : एक सागर, पृ० १४९६ 🗈
- २. बैसाखियां विश्वास की, पृ० १८ ।
- ३. जैन भारती २८ अक्टूबर, १९६२ ।

अध्यात्म । जहां धर्म विकसित होता है, वहां जीवन का निर्माण होता है और समाज स्वस्थ रहता है।''' उनकी दृष्टि में वह समाज रुग्ण है, जहां संग्रह, शोषण, चोरी एवं छीनाभपटी चलती है। अतः जहां सब अपने अधिकारों में सन्तुष्ट तथा सहयोग और सामंजस्य की भावना लिए चलते हों, वही स्वस्थ एवं आदर्श समाज हो सकता है।

अणुव्रत द्वारा वे एक ऐसे समाज का स्वप्न देखते हैं, जहां हिंसा व संग्रह न हो। न कानून हो और न दण्ड देने वाला कोई सत्ताधीश हो। न कोई अमीर हो न गरीब। एक का जातिगत अहं और दूसरे की हीनता समाज में वैषम्य पैदा करती है। अतः अणुव्रत प्रेरित समाज समान धरातल पर विकसित होगा। इसके लिए वे अनुशासन और संयम की शक्ति को अनिवार्य मानते हैं।

अणुव्रत के द्वारा शोषण-विहीन स्वस्थ समाज-रचना के कुछ करणीय बिन्दु प्रस्तुत करते हुए व कहते हैं---

- ''१. वह समाज अल्पेच्छा और अपरिग्रह को पहला स्थान देगा । अल्पेच्छा से तात्पर्य है कि उसकी आकांक्षाएं निरंकुश नहीं होंगी । आकांक्षाओं का विस्तार संग्रह या परिग्रह का कारण बनता है और संग्रह शोषण का कारण बनता है । ……इच्छा-संयम के साथ संग्रह-संयम स्वयं हो जाएगा ।
  - २. अणुव्रत अर्थ और सत्ता के केन्द्रीकरण को, फिर चाहे वह व्यक्तिगत स्तर पर हो या राष्ट्रीय स्तर पर, प्रश्रय नहीं देगा। अर्थ और सत्ता का केन्द्रीकरण ही शोषण और संग्रह की समस्याओं को जन्म देता है।
  - ३. उस समाज में श्रम और स्वावलम्बन की प्रतिष्ठा होगी। व्यक्ति आत्मनिर्भर बने और श्रम का मूल्यांकन सामाजिक स्तर पर हो, यह प्रयत्न किया जाएगा।
  - ४. संग्रह करने वाले को उसमें सामाजिक प्रतिष्ठा नहीं मिलेगी । मनुष्य बहुधा अधिक संग्रह प्रतिष्ठा पाने के लिए ही करता है । आवश्यकता पूर्ति के लिए मनुष्य को अधिक धन अपेक्षित नहीं होता । फिर भी धन के प्रति उसकी जो लालसा देखी जाती है, उसका एक मात्र कारण प्रतिष्ठा ही है । .......यही कारण है कि वह सब प्रकार के छल, प्रपंच, फरेब और षड्यन्त्र रचकर भी पैसा कमाना चाहता है । आज यदि अर्थ की भूमिका में से सामाजिक प्रतिष्ठा को निकाल लिया जाए तो दूसरे ही क्षण संग्रह का महल ढह जाएगा ।

१. आगे की सुधि लेइ, पृ० २६ ।

४. जस समाज के आधार में अहिंसा होगी । उसका यह विश्वास होगा समस्या का सही समाधान अहिंसा में ही है । अपनी हर समस्या को वह अहिंसा के माध्यम से ही सूलफाने का प्रयत्न करेगा ।''<sup>9</sup>

अणुवत जिस आदर्श एवं शोषणविहीन समाज की रूपरेखा प्रस्तुत करता है, साम्यवाद के सामने भी वही कल्पना है पर इन दोनों की प्रक्रिया में भिन्नता है। इस भेदरेखा को स्पष्ट करते हुए आचार्य तुलसी कहते हैं "शोषण-विहीन और स्वतन्त्र समाज की रचना साम्यवाद और अणुव्रत दोनों का उद्देश्य है पर दोनों की प्रक्रिया भिन्न है। साम्यवाद व्यवस्था देता है और अणुव्रत वृत्तियों को परिमाजित करता है। व्यवस्था की गति तीव्र हो सकती है किंतु वह उत्तरोत्तर लक्ष्य से प्रतिकूल होती जाती है। अणुव्रत की गति मंद है पर वह उत्तरोत्तर लक्ष्य से प्रतिकूल होती जाती है। अणुव्रत की गति मंद है पर वह उत्तरोत्तर लक्ष्य से अनुकूल है। त्वरित गति का उतना महत्त्व नहीं है, जितना लक्ष्य-प्रतिबद्ध गति का है। साम्यवादी देशों का व्यक्तिवाद की ओर बढ़ता हुआ फुकाव देखकर यह सहज ही जाना जा सकता है कि व्यवस्था-परिवर्तन की अपेक्षा वृत्ति-परिवर्तन का क्रम प्रशस्य है।''<sup>2</sup>

समग्र मानव समाज के लिए गहन एवं हितावह चिन्तन करने वाले युगद्रष्टा आचार्य तुलसी ने अपने आध्यात्मिक आंदोलनों द्वारा जिस शोषण-विहीन एवं सुखसमृद्धि से परिपूर्ण अणुव्रत समाज की कल्पना की है, उस कल्पना की पूर्ति सभी समस्याओं का निदान बनेगी, ऐसा विश्वास है।

कहा जा सकता है कि आचार्य तुलसी के समाज-चिंतन में जो क्रांतिकारिता, परिवर्तन एवं नए दिशाबोध हैं, वे समाजशास्त्रियों को भी चिन्तन की नयी खुराक देने में समर्थ हैं ।

१. अणुव्रतः गति-प्रगति, पृ० १३६ । २. अणुव्रत के आलोक में, पृ० २२ ।

# साहित्य-परिचय

"उत्तम पुस्तक महान आत्मा की प्राणशक्ति होती है"— मिल्टन की इस उक्ति को आचार्य तुलसी की प्रत्येक पुस्तक में चरितार्थ देखा जा सकता है। आचार्य तुलसी ने सलक्ष्य कुछ लिखा हो, ऐसा नहीं लगता पर सहज रूप से जो भी परिस्थिति उनके सामने आई, जो भी प्रसंग उनके सामने उपस्थित हुए या जिन भावों ने उन्हें उद्वेलित किया, वही सब कुछ कलम की नोक से या वाणी की शक्ति से मुखर हो गया। यह सब इतना स्वाभाविक एवं मार्मिक ढंग से चित्रित हुआ है कि किसी भी संवेदनशील पाठक का हृदय तरंगित एवं स्पंदित हुए बिना नहीं रह सकता।

सन १९५६ में जब आचार्य तुलसी दिल्ली पहुंचे, तब उनके प्रवचन को सुनकर बालकृष्ण शर्मा 'नवीन' ने अपनी अनुभूति को शब्दों का जामा पहनाते हुए कहा—''आचार्य तुलसी का प्रवचन सुनकर मेरे हृदय में श्रद्धा का स्रोत बह चला। उनके प्रवचन में मुभे द्रष्टा की वाणी सुनाई दी। जो केवल पढ़ लेता है, वह ऐसा भाषण नहीं कर सकता। अनुभूति से ही ऐसा बोला जा सकता है। साधारण व्यक्ति आंखों देखी बात कहता है, इसलिए उसकी वाणी का कोई महत्त्व नहीं होता। अनुभूत वाणी में वेग होता है, उसका असर भी होता है। अनुभव तपस्या का फल है। आचार्यश्री का जीवन तपस्वी का जीवन है।''

शरच्चंद्र कहते थे—''सबसे जीवत और उत्प्रेरक रचना वही है, जिसे पढ़ने से लगे कि ग्रन्थकार अपने अन्दर की उर्वरा से सब कुछ बाहर फूल की भांति खिला रहा हो''— यह उक्ति आचार्य तुलसी के साहित्य की सफल कसौटी कही जा सकती है।

आचार्य तुलसी की पुस्तकों का सबसे बड़ा वैशिष्ट्य यह है कि वे बृहत्तर मानव समाज की चेतना को फंक्वत करके उनमें सांस्क्वतिक मूल्यों को संप्रेषित करने में शत-प्रतिशत सफल हुए हैं। इसके अतिरिक्त विचारों की नवीनता के बिना कोई भी क्वति अपनी अहमियत स्थापित नहीं कर सकती। आचार्य तुलसी ने लगभग सभी विषयों पर अपना मौलिक चिंतन प्रस्तुत किया है अतः उनके द्वारा लिखित पुस्तकों के अक्षरों के भीतर जो तथ्य उद्गीर्ण हुए हैं, उसे काल की अनेक परतें भी आवृत या धूमिल नहीं कर सकतीं।

महर्षि अरविंद मानते थे -- ''किसी भी सद्ग्रंथ की पहचान दो बातों

से होती है—प्रथम उसमें सामयिक, नक्ष्वर, देशविशेष और कालविशेष से संबंध रखने वाली खातों का उल्लेख हो तथा दूसरी शाक्ष्वत, अविनक्ष्वर सब कालों तथा सब देशों के लिए समान रूप से उपयोगी और व्यवहार्य हो।''' आचार्य तुलसी ने शाक्ष्वत एवं सामयिक का समायोजन इतनी कुशलता से किया है कि उसकी दूसरी मिशाल मिलना मूश्किल है।

बेकन की प्रसिद्ध उक्ति है—''कुछ पुस्तकें चखने की होती हैं, कुछ निगलने की तथा कुछ चबाने एवं पचा जाने की ।'' आचार्य तुलसी की प्रत्येक पुस्तक चखने योग्य, निगलने योग्य तथा चबाकर पचाने योग्य है''—ऐसा कथन अत्युक्तिपूर्ण नहीं होगा ।

यहां हम उनकी गद्य साहित्य की क्वतियों का संक्षिप्त परिचय प्रस्तुत कर रहे हैं, जिससे पाठक उनके साहित्य का विहंगावलोकन और रसास्वादन कर सके ।

पुस्तक-परिचय में हमने सलक्ष्य सभी पुस्तकों का परिचय दिया है चाहे वे पुनर्मुद्रण में नाम-परिवर्तन के साथ प्रकाशित हुई हों। यदि पुनर्मुद्रण में पुस्तक का नाम परिवर्तित हुआ है तो उसका हमने उल्लेख कर दिया है, जिससे पाठकों को भ्रांति न हो। किंन्तु अणुव्रत की आचार-संहिता से सम्बन्धित अनेक पुस्तकें अनेक नामों से प्रकाशित हुई हैं। जैसे—'अणुव्रत आचार-संहिता', 'अणुव्रत : नैतिक विकास की आचार-संहिता', 'अणुव्रत आंदोलन', 'अणुव्रत', 'अणुव्रत आंदोलन : एक दृष्टि' आदि पर हमने केवल अणुव्रत आंदोलन का ही परिचय दिया है।

पुस्तकों के साथ कुछ विशेष संदेशों की पुस्तिकाओं का परिचय भी हमने इसमें समाविष्ट कर दिया है। 'अशांत विश्व को शांति का संदेश' आदि कुछ ऐसे महत्त्वपूर्ण संदेश हैं, जिनका अंग्रेजी एवं संस्कृत में भी रूपान्तरेण मिलता है।

## अणुवत आंदोलन

अणुव्रत एक ऐसी मानवीय आचार-संहिता है, जिसका किसी उपासना या धर्म विशेष के साथ संबंध न होकर सत्य, अहिंसा आदि मूल्यों से है। ''अणुबम एक क्षण में करोड़ों का नुकसान कर सकता है तो अणुव्रत करोड़ों का उद्धार कर सकता है''— आचार्य तुलसी की यह उक्ति अणुव्रत आंदोलन के महत्त्व को उजागर कर रही है। इस आंदोलन ने भारत की नैतिक-चेतना को प्रभावित कर आध्यात्मिक, सांस्कृतिक एवं राष्ट्रीय मूल्यों की सुरक्षा करने का प्रयत्न किया है।

'अणुब्रत आंदोलन' पुस्तिका में अणुव्रत की आचार-संहिता एवं उसके मौलिक आधार की चर्चा की गयी है। सामान्य रूप से अणुव्रत

१. गीता प्रबन्ध, भाग. १ पृ. ३।

की पृष्ठभूमि को समभने में यह पुस्तिका सफल मार्गदर्शन करती है।

## अणुवत के आलोक में

''अणुव्रत ने अब तक क्या किया ? कितना किया ? और कैसे किया ? इसका पूरा लेखा-जोखा एकत्रित करना दुःसंभव है। किंतु इतना निश्चित रूप से कहा जा सकता है कि मानवीय मूल्यों के संदर्भ में वैचारिक क्रांति की दृष्टि से भारत के धरातल पर यह एक प्रथम उपक्रम है। अणुव्रत भारत की जनता के लिए संजीवनी का कार्य करने वाला है, इस तथ्य से आज किसी को सहमति हो या न हो, पर कोई इतिहासकार जब नव भारत का इतिहास लिखेगा, तब अणुव्रत का नाम स्वर्णाक्षरों में अंकित होगा।'' लगभग ४० साल पूर्व अभिव्यक्त आचार्य तुलसी का यह आत्मविश्वास इसके उज्ज्वल भविष्य का द्योतक है। अणुव्रत ने देश के अनैतिक वातावरण के बिरोध में सशक्त आवाज उठाई है।

अणुव्रत दर्शन को स्पष्ट करने के लिए प्रचुर साहित्य का निर्माण हुआ । उसमें ''अणुव्रत के आलोक में'' पुस्तक का अपना विशिष्ट स्थान है । आलोच्य क्वति में नैतिकत। का सर्वांगीण विश्लेषण हुआ है । यह विश्लेषण सैद्धांतिक ही नहीं, व्यवहारिक भी है । इसमें यह भी प्रतिपादित है कि नैतिकता देश, काल, परिवेश, वर्ग एवं संप्रदाय से परिछिन्न नहीं, अपितु सार्वभौमिक एवं सार्वकालिक है ।

इसमें विषयों का स्पष्टीकरण वार्ताओं के रूप में हुआ है। साध्वी-प्रमुखा श्री कनकप्रभाजी की जिज्ञासाएं इतनी सामयिक और सटीक हैं कि हर पाठक यह अनुभव करता है मानो उसकी भीतरी समस्या को ही यहां प्रस्तुत किया जा रहा है।

प्रस्तुत क्रुति अणुव्रत की राजनैतिक, आध्यात्मिक, नैतिक और सामाजिक महत्ता को तो स्पष्ट करती ही है साथ ही इनसे सम्बन्धित समस्याओं का समाधान भी करती है । लगभग ४१ वार्ताओं को अपने भीतर समेटे हुए यह पुस्तक अणुव्रत की आचार-संहिता एवं उसके इतिहास का विस्तृत एवं वैज्ञानिक विश्लेषण प्रस्तुत करती है, साथ ही समाज की विविध विसंगतियों की ओर अंगुलिनिर्देश करके उसे दूर करने की प्रेरणा भी देती है ।

भारत के आध्यात्मिक एवं सांस्क्वतिक मूल्यों को नए स्वरूप एवं नए परिवेश में प्रस्तुत करने वाली यह क्वति आज की भटकती युवापीढ़ी को नयी दिशा दे सकेगी, ऐसा विश्वास है ।

## अणुव्रत के संदर्भ में

अणुव्रत एक साधना है, मानवीय आचार संहिता है पर आचार्य तुलसी

ने उसे युगबोध के साथ इस प्रकार प्रस्तुत किया है कि वह दिग्ध्रांत मानस के लिए पुष्ट आलम्बन बन सकता है। 'अणुव्रत के संदर्भ में' पुस्तक अणुव्रत के विविध पक्षों पर प्रश्नोत्तर शैली में प्रकाश डालती है। इसमें राष्ट्र, धर्म, नैतिकता और विज्ञान सम्बन्धी अनेक जिज्ञासाओं का अणुव्रत के परिप्रेक्ष्य में उत्तर दिया गया है तथा प्राचीन एवं अर्वाचीन, राष्ट्रीय एवं अन्तर्राष्ट्रीय अनेक समस्याओं पर अणुव्रत-दर्शन का समाधान प्रस्तुत है। अणुव्रत दर्शन को जन-भोग्य बनाने का यह सार्थक प्रयत्न है। आज नैतिक मूल्यों में जो गिरावट आ रही है, उसे रोकने एवं जीवन-मूल्यों के प्रति आस्था जगाने में इस प्रकार का साहित्य अपनी अहंभूमिका रखता है।

यह पुस्तक अपने अगले संस्करण में कुछ संशोधन एवं परिवर्धन के साथ 'अणुव्रत : गति प्रगति' शीर्षक से प्रकाशित है ।

# अणुव्रतः गति-प्रगति

किसी भी वैचारिक क्रांति को व्यापक बनाने में साहित्य का महत्त्वपूर्ण स्थान है। इसी दृष्टिकोण को ध्यान में रखकर अणुव्रत से सम्बन्धित आचार्य तुलसी की अनेक पुस्तकें प्रकाश में आई हैं। 'अणुव्रत : गति-प्रगति' में 'अणुव्रत' पाक्षिक पत्र में स्थायी स्तम्भ ''अणुव्रत के संदर्भ में'' आयी वार्ताएं तथा अन्य भी कुछ महत्त्वपूर्ण लेखों का संकलन है।

इस पुस्तक में नैतिकता के विविध रूपों की बहुत सुन्दर व्याख्या की गई है । कुछ लेखों में अणुव्रत आंदोलन का इतिहास एवं आचार-संहिता तथा कुछ वार्ताओं में सामाजिक, राष्ट्रीय, धार्मिक क्षेत्र में उत्पन्न समस्याओं का अणुव्रत द्वारा सटीक समाधान की चर्चा की गई है । 'अणुव्रत ग्राम' की सुन्दर परिकल्पना भी इसमें सन्निहित है । इसके अतिरिक्त प्रश्नोत्तरों के माध्यम से आंदोलन के अनेक वैचारिक एवं व्यावहारिक पक्ष भी आधुनिक शैली में इस पुस्तक में गुम्फित हैं । 'समाज व्यवस्था और अहिंसा' आदि कुछ वार्ताएं अहिंसा विषयक नवीन एवं मौलिक अवधारणाओं की अवगति देती हैं ।

इसमें कुल ६१ लेख हैं, जिनमें १९ प्रवचन तथा ४२ वार्ताएं हैं। इस पुस्तक के प्रश्न जितने सटीक, आधुनिक और मौलिक हैं, उत्तर भी उतने ही सजीव, ऋांतिकारी और मौलिकता लिए हुए हैं। पूरी पुस्तक का मुख्य विषय अणुव्रत और नैतिकता है। अणुव्रत प्रेमी एवं अध्यात्मजिज्ञासुओं के लिए यह अत्यन्त महत्त्वपूर्ण पुस्तक है।

## अणुवती क्यों बनें ?

आज के अनैतिक एवं भ्रष्ट वातावरण में अणुव्रत संजीवनी बूंटी है। अणुव्रत के माध्यम से आचार्य तुलसी ने हर धर्म के व्यक्तियों को सही मानव बनने की प्रेरणा दी है तथा जीर्ण-शीर्ण मानवता का पुनरुद्धार करने का प्रयत्न किया है । इस पुस्तिका में अणुव्रत-अधिवेशन पर दिए गए एक महत्त्वपूर्ण प्रवचन का संकलन है ।

समीक्ष्य आलेख संयम एवं सादगी की पृष्ठभूमि पर आधारित अणुव्रत आंदोलन की महत्ता स्पष्ट करता है ।

## अणुव्रती संघ

''जो देश, काल की सीमा को लांघकर जीवन के शाश्वत मूल्यों का उद्घाटन करती है, वह श्रेष्ठ पुस्तक है''—'अणुव्रती संघ' पुस्तिका इसका एक उदाहरण है। इस क्वति में 'अणुव्रत आंदोलन', जो अपने प्रारम्भिक काल में 'अणुव्रती संघ' के रूप में प्रसिद्ध था, उसके विधान एवं नियमावलियों की जानकारी दी गयी है। पुस्तक के आवरण पृष्ठ पर भूतपूर्व राष्ट्रपति डा० राजेन्द्रप्रसाद के अणुव्रत के बारे में विचार अंकित हैं। उसका कुछ अंश इस प्रकार है—

"अणुव्रती संघ की स्थापना करके और उसके काम को बढ़ाने के लिए अपना समय लगाकर आचार्यजी देश के लिए कल्याणकारी काम कर रहे हैं। ......यह संतोष की बात है कि आचार्यजी काल और देश की परिस्थिति को हमेशा सामने रखकर कार्यक्रम निर्धारित करते हैं और जो भिन्न-भिन्न श्रेणी के लोग हैं, उनकी भिन्न-भिन्न समस्याएं होती हैं, उन सबमें घुसकर भिन्न-भिन्न रीति से संगठित रूप से सदाचार और चरित्र को प्रोत्साहन देने का काम कर रहे हैं।"

इसमें अणुव्रती संघ के द३ नियमों का उल्लेख है, जिनका समाहार आज ११ नियमों में हो गया है। अणुव्रत के नियमों की ऐतिहासिक जानकारी देने में इस पुस्तक का गहत्त्वपूर्ण स्थान है। अन्त में ''अणुव्रत और अणुव्रती संघ'' नामक एक लेख भी प्रकाशित है। यह लेख 'अखिल भारतीय प्राच्य विद्या परिषद् के सतरहवें अधिवेशन के 'जैनदर्शन एवं प्राक्ठत विभाग' में प्रेषित किया गया था। इस महत्त्वपूर्ण लेख में अणुव्रती संघ की स्थापना का उद्देश्य तथा उसकी महत्ता का सर्वांगीण विवेचन है।

मैत्री, संयम, समन्वय और त्याग पर आधारित अणुत्रत आंदोलन की संक्षिप्त जानकारी देने में इस पुस्तक का महत्त्वपूर्ण स्थान है ।

#### अतीत का अनावरण

भारतीय ज्ञानपीठ ढारा प्रकाशित यह पुस्तक आचार्य तुलसी एवं युवाचार्य महाप्रज्ञजी की संयुक्त कृति है। इसमें आगम एवं उपनिषदों के आधार पर २५ शोधपूर्ण निबंधों का संकलन है। आलोच्य ग्रंथ में इतिहास एवं भूगोल से सम्बन्धित अनेक महत्त्वपूर्ण एवं खोजपूर्ण लेखों का समाहार है। श्रमण संस्कृति की ऐतिहासिकता एवं महावीर के बंग के बारे में अनेक नयी स्थापनाओं का प्रस्तुतीकरण इस ग्रन्थ में हुआ है । इस पुस्तक में अनेक संदर्भ ग्रन्थों का भी उपयोग हुआ है । अतः शोध विद्यार्थियों के लिए यह पुस्तक अत्यन्त उपयोगी है ।

## अतीत का विसर्जनः अनागत का श्वागत

तनावमुक्त, सार्थक एवं सफल जीवन का सूत्र है— अतीत की स्मृति एवं भविष्य की कल्पना से मुक्त होकर वर्तमान में जीना । आचार्य तुलसी ने इस सूत्र को प्रायोगिक रूप में अपने जीवन में उतारा है । इस सूत्र को जनता तक पहुंचाने के विशेष उद्देश्य से लिखे गये निबंधों का संकलन है— 'अतीत का विसर्जन : अनागत का स्वागत' । इस पुस्तक में एक ओर युवापीढ़ी को जैन दर्शन व संस्कृति से परिचित कराया गया है तो दूसरी ओर अहिंसा के विविध रूपों को भी मौलिक सोच के साथ प्रस्तुत किया गया है । इसमें भारतीय बुद्धिजीवी वर्ग को जहां रचनात्मक दिशा में अग्रसर होने की प्रेरणा है तो वहां समाज एवं राष्ट्र की चेतना को फकफोरने का सफल एवं सार्थक प्रयत्न भी है ।

प्रस्तुत पुस्तक के प्रारम्भिक लेख भगवान् महावीर एवं अणुवत आंदोलन की जानकारी देते हैं तथा शेष लेखों में अनेक सामयिक विषयों पर ऊहापोह किया गया है। 'समस्या के बीज ं हिंसा की मिट्टी' तथा 'लोकतंत्र और अहिंसा' जैसे कुछ लेख अहिंसक विश्व व्यवस्था का आधार प्रस्तुत करते हैं एवं युद्ध, हिंसा तथा आणविक नरसंहार से समूची दुनिया को बचाने के लिए एक नयी सोच तथा नया दिशादर्शन देते हैं।

प्रस्तुत पुस्तक के ४२ लेखों में युगबोध एवं नैतिक अवधारणाओं को युगीन संदर्भ में अभिव्यक्ति दी गयी है। इसी कारण सोच एवं व्यवहार को संस्कारों एवं आदर्श मूल्यों से अनुप्राणित करने में यह पुस्तक अच्छी भूमिका अदा करती है। हर वर्ग के पाठक को नयी सामग्री परोसने वाली यह क्रुति वैचारिक क्रांति घटित करने में सक्षम है।

## अनैतिकता की धूप : अणुवत की छतरी

नैतिक आंदोलनों में अणुव्रत का अपना महत्त्वपूर्ण एवं सर्वोपरि स्थान है। इस आंदोलन ने व्यक्ति-चेतना और समूह-चेतना को समान रूप से प्रभावित किया है। इसे जनता तक पहुंचाने तथा नैतिक-मूल्यों का अवबोध कराने के लिए प्रश्नोत्तरों एवं निबंधों का एक संकलन 'अनैतिकता की धूप : अणुव्रत की छतरी' के नाम से प्रकाशित हुआ है। इस पुस्तक में प्राच्य एवं पाश्चात्य आचारशास्त्र विषयक चितन की धाराओं में कितना भेद और अभेद है, उसका सूक्ष्म विश्लेषण तथा दोनों का तुलनात्मक अध्ययन प्रस्तुत किया गया है। यह पुस्तक आचारशास्त्र और नीतिशास्त्र का तुलनात्मक अध्ययन प्रस्तुत करती है । समीक्ष्य ग्रन्थ में प्रायः प्रश्न पाश्चात्य दर्शन से प्रभावित हैं पर आचार्य तुलसी ने उनमें भारतीय दर्शन के अनुसार सामञ्जस्य बिठाने का प्रयत्न किया है तथा कहीं-कहीं उन विचारों के प्रति विरोध भी प्रकट किया है । फिर भी सम्पूर्ण पुस्तक में उत्तर देते हुए लेखक ने अनैकान्तिक दृष्टि को नहीं छोड़ा है । सामान्यतः आचार्य तुलसी सहज, सुबोध एवं सरल शैली में बोलते अथवा लिखते हैं पर इस पुस्तक में नैतिकता, आचारशास्त्र, पाश्चात्य-दर्शन तथा अणुवत के विविध पक्षों का अत्यन्त गूढ़ एवं गंभीर विवेचन हुआ है । नैतिकता की नई व्याख्या एवं परिकल्पना जिस रूप से इस पुस्तक में उकेरी गई है, वैसी अन्यत्र दुर्लभ है ।

प्रारम्भिक ४२ लेखों में प्रश्नोत्तरों के माध्यम से भारतीय एवं पाश्चात्य आचार-विज्ञान का विश्लेषण है तथा द्वितीय खण्ड 'जीवन मूल्यों की तलाश' में २४ निबंधों के माध्यम से अणुव्रत एवं उससे सम्बन्धित नैतिक मूल्यों का विवेचन है। इस प्रकार अणुव्रत-दर्शन को तुलनात्मक रूप से गंभीर एवं प्राञ्जल भाषा में प्रस्तुत करने का सफल एवं स्तुत्य प्रयास यहां हुआ है।

#### अमृत-संदेश

आचार्य तुलसी के आचार्यकाल के ४० वर्ष पूरे होने के उपलक्ष्य में समाज ने अमृत महोत्सव की आयोजना कर उनका अभिनंदन किया क्योंकि आचार्य तुलसी ने स्वयं विष पीकर भी देश, समाज और राष्ट्र को अमृत ही बांटा है।

आलोच्य क्रुति का प्रारम्भ अमृत-संदेश से होता है, जो लेखक ने अपने जन्मदिन पर सम्पूर्ण देश की जनता के नाम दिया था। पुस्तक में अमृत वर्ष के अवसर पर दिए गए विशेष पाथेय, दिशाबोध एवं संदेश समाविष्ट हैं। इन विशिष्ट आलेखों में मानवीय मूल्यों को उजागर करने के साथ-साथ सांप्रदायिकता, कट्टरता एवं जातिवाद की जड़ों को भी काटने का सफल उपक्रम हुआ है।

'एक मर्मान्तक पीड़ा : दहेल' 'व्यवसाय जगत् की बीमारी : मिलावट' आदि लेखों में रचनात्मक एवं सृजनात्मक वातावरण निर्मित करने का सफल अभियान छेड़ा गया है । 'समाधान का मार्ग हिंसा नहीं' आलेख में लेखक ने लोंगोवालजी से मिलन के प्रसंग को अभिव्यक्ति दी है । मजहब के नाम पर विक्वत साहित्य लिखने वालों के सामने यह क्वति एक नया आदर्श प्रस्तुत करती है तथा समाज में व्याप्त विक्वतियों को धूं-धूंकर जलाने की शक्ति रखती है । विश्व के क्षितिज पर मानवधर्म के रूप में अणुव्रत आंदोलन का प्रतिष्ठापन करके आचार्य तुलसी ने अध्यात्म का नया सूर्य उगाया है । अणुव्रत आंदोलन के विविध रूपों को स्पष्ट करने हेतु दिए गए दिशाबोधों का महत्त्वपूर्ण संकलन इस पुस्तक में है । इन लेखों में भारतीय मानसिकता में व्याप्त विभिन्न कुरोतियों, विक्ठतियों एवं विसंगतियों पर भी प्रभावी ढंग से प्रहार किया गया है ।

३६ आलेखों में लेखक ने सामयिक एवं शाक्वत सत्यों के समन्वय का सुन्दर एवं सार्थक प्रयास किया है। यह क्रुति लोगों को पुरुषार्थी बनकर शक्तिशाली बनने का आह्वान करती है। सांस्क्रुतिक, आध्यात्मिक एवं वैचारिक खुराक की दृष्टि से साहित्य-जगत् में यह क्रुति अपना विशिष्ट स्थान रखती है तथा समस्या के तमस् को समाधान के आलोक में बदलने का सामर्थ्य रखती है। अगले संस्करण में इसके प्रायः लेख 'सफर ः आधी शताब्दी का' पुस्तक में समाविष्ट कर दिए गए हैं।

## अर्हत् वंदना

महावीर के प्रत्येक शब्द में वह शक्ति है, जो सोए मानस को जगा सके, घोर तिमिर में आलोक प्रदान कर सके तथा लड़खड़ाते कदमों को अस्खलित गति दे सके । आचार्य तुलसी महावीर की परम्परा के कीर्तिधर एवं यशस्वी पट्टधर हैं । उन्होंने अनेक माध्यमों से महावीर-वाणी को दिग-दिगन्तों तक फैलाने का कार्य किया है । उसी का एक लघु एवं सशक्त उपक्रम है — 'अईत् वंदना' ।

प्रायः सभी धर्म-सम्प्रदायों में प्रार्थना का महत्त्व स्वीक्वत है । इस युग के महापुरुष महात्मा गांधी कहते थे — ''प्रार्थना के बिना मैं कब का पागल हो गया होता । मैं कोई काम बिना प्रार्थना नहीं करता । मेरी आत्मा के लिए प्रार्थना उतनी ही अनिवार्य है, जितना शरीर के लिए भोजन'' — ये पंक्तियां प्रार्थना के महत्त्व को स्पष्ट उजागर कर रही हैं । आचार्य तुलसी ने जैन दर्शन के आत्मकर्तृ त्व के सिद्धांत के अनुरूप प्रार्थना शब्द को स्वीक्वत नहीं किया क्योंकि उसमें याचना का भाव होता है । अतः इसका नाम दिया 'अर्हत् वंदना' । अर्हत् अनन्त शक्तिसम्पन्न आत्मा का वाचक शब्द है । उनके प्रति वंदना या श्रद्धा की अभिव्यक्ति व्यक्ति के भीतर भी शक्ति जगाने में निमित्त बन सकती है । आचार्य तुलसी कहते हैं — ''व्यक्तित्व के निर्माण एवं रूपांतरण में इसकी शक्ति अमोघ है । शक्ति से शक्ति का जागरण, यही है अर्हत् वंदना की एक मात्र प्रेरणा ।''

अर्हत् वंदना आचार्य तुलसी की स्वोपज्ञ क्रुति नहीं है। महावीर-वाणी का संकलन है, पर आज लाखों-लाखों कंठ प्रतिदिन इसका संगान कर आध्यात्मिक संबल प्राप्त करते हैं। यह अपने आपको देखने तथा शांति प्राप्त करने का सशक्त उपक्रम है। इसका प्रत्येक पद व्यक्ति को भंक्रत करता है तथा मानसिक एवं भावनात्मक पोषण देता है।

अईत् वंदना पुस्तक की महत्ता इसलिए बढ़ गयी है कि इसका

सरल हिंदी एवं अंग्रेजी अनुवाद कर दिया गया है। साथ ही आचार्यश्री ने सब सूक्तों एवं पदों की इतनी सरस एवं सरल व्याख्या प्रस्तुत कर दी है कि सामान्य व्यक्ति भी उनका हार्द समफ कर उसमें तन्मय हो सकता है।

लघु होते हुए भी यह क्वति अध्यात्मरसिक लोगों को अध्यात्म के नए रहस्यों का उद्घाटन कर उन्हें आत्मदर्शन की प्रेरणा देती रहेगी ।

## अर्थात विश्व को शांति का संदेश

यह संदेश २९.६.४४ को सरदारशहर से लंदन में आयोजित 'विश्व धर्म सम्मेलन' के अवसर पर प्रेषित किया गया था। इस ऐतिहासिक संदेश में आज की विषम स्थिति का चित्रण करते हुए प्राचीन एवं अर्वाचीन युद्ध के कारणों पर प्रकाश डाला गया है। इसके साथ ही शांति की व्याख्या और उसकी प्राप्ति के उपायों का विवेचन भी बहुत मार्मिक शैली में हुआ है। अंत में विश्वशांति के सार्वभौम १३ उपायों की चर्चा है। इस क्रुति में करुणा, शांति, संवेदना एवं अहिंसा की सजीव प्रस्तुति हुई है।

आचार्य तुलसी के इस प्रेरक और हृदयस्पर्शी लेख को पढ़कर महात्मा गांधी ने अपनी टिप्पणी व्यक्त करते हुए कहा—''क्या ही अच्छा होता, जब सारी दुनिया इस महापुरुष के बताए हुए मार्ग पर चलती ।''

यह संदेश निश्चित रूप से अशांति से पीड़ित मानव को शांति की राह दिखा सकता है तथा अणुअस्त्रों की बिभीषिका से त्रस्त मानवता को त्राण दे सकता है ।

## अहिंसा और विश्वश्वांति

हिंसा और अहिंसा का ढन्ढ सनातन है। आदमी हिंसा के दुष्परिणामों से परिचित होते हुए भी हिंसा के नए-नए आविष्कारों/उपक्रमों की ओर अभिमुख होता जा रहा है, यह बहुत बड़ा विपर्यास है। आचार्य तुलसी ने 'अहिंसा और विश्वशांति' पुस्तिका में अहिंसा के वैज्ञानिक स्वरूप को प्रकट किया है तथा शांति प्राप्त करने के उपक्रमों को व्याख्यायित किया है। जो व्यक्ति अहिंसा को कायरों का अस्त्र मानते हैं, उनकी भ्रांति का निराकरण करते हुए वे कहते हैं — "कायरता अहिंसा का अंचल तक नहीं छू सवती। सोने के थाल बिना भला सिंहनी का दूध कय और कहां रह सकता है ? अहिंसा का वास वीर हृदय को छोड़कर और कहीं नहीं होता। वीर वह नहीं होता, जो मारे, वीर वह है, जो मर सके पर न मारे"। अहिंसक ही सच्चा वीर होता है, वह स्वयं मरकर दूसरे की वृत्ति को बदल देता है।"

अहिंसा के अमृत का रसास्वादन वहीं कर सकता है, जो उसके परिणाम को जानता है । लेखक की दृष्टि में सद्भावना, मैंत्री, निष्कपटवृत्ति, हृदय की स्वच्छता - ये सब अहिंसा देवी के अमर वरदान हैं । इस पूस्तिका में अहिंसा के प्रभाव को नए संदर्भ में प्रस्तुत करते हुए लेखक का कहना है— ''दूसरे की सम्पत्ति, ऐक्वर्य और सत्ता को देखकर मुंह में पानी नहीं भर आता, यह अहिंसा का ही प्रभाव है ।''

सम्पूर्ण लेख में अहिंसा को नए परिवेश के साथ प्रस्तुत किया गया है । आज के हिंसा-संकुल वातावरण में यह लेख अहिंसा की सशक्त भूमिका तैयार करने में अपनी अहंभूमिका रखता है ।

## आगे की सुधि लेइ

प्रवचन-साहित्य जन-साधारण को नैतिकता की ओर प्रेरित करने का सफल उपकम है। 'आगे की सुधि लेइ' प्रवचन पाथेय ग्रन्थमाला का तेरहवां पुष्प है। यह १९६६ में गंगाशहर (राज०) में प्रदत्त आचार्य तुलसी के प्रवचनों का संकलन है। प्रवचनकार श्रोता, समय एवं परिस्थिति को देखकर अपनी बात कहते हैं, अतः उसमें विषय-वैविध्य और पुनरुक्ति होना स्वाभाविक है। पर प्रवचनकार आचार्य तुलसी का मानना है कि भिन्न-भिन्न दृष्टियों से प्रतिपादित एक ही बात अपनी उपयोगिता के आगे प्रश्नचिह्न नहीं लगने देती।

इन प्रवचनों में जागरण का संदेश है, आत्मोत्थान की प्रेरणा है तथा व्यक्ति से लेकर अन्तर्राष्ट्रीय स्तर पर उभरने वाली समस्याओं का समाधान भी गुंफित है। प्रवचन-साहित्य की कड़ी में यह एक महत्त्वपूर्ण पुस्तक है, जो अज्ञान के अंधेरे में भटकते मानव को सही मार्गदर्शन देने में सक्षम है। पुस्तक के अंत में तीन परिशिष्ट जोड़े गए हैं, जिससे यह ग्रन्थ अधिक उपयोगी बन गया है।

आज से २७ वर्ष पूर्व के ये ४४ प्रवचन अपनी उपयोगिता के कारण आज भी ताजापन लिए हुए है ।

## आचार्य तुलसी के अमर संदेश

प्रसिद्ध विद्वान् विद्याधर शास्त्री कहते हैं—''आचार्य तुलसी के अमर संदेश पुस्तक विश्व दर्शन की उच्चतम पुस्तक है।'' यह सर्वोदय ज्ञानमाला का चौथा पुष्प है। इसमें चारित्रिक बल को जागृत कर आध्यात्मिक शक्ति को बढ़ाने की चर्चा है। प्रस्तुत पुस्तक में विशिष्ट अवसरों पर दिए प्रवचनों एवं महत्त्वपूर्णं आयोजनों में प्रेषित संदेशों का संकलन है। जैसे— लंदन में आयोजित 'विश्व-धर्म सम्मेलन' के अवसर पर भेजा गया महत्त्वपूर्ण लेख— 'अशांत विश्व को शांति का संदेश' आदि।

राजनीति और धर्म के अनेक अनछुए एवं महत्त्वपूर्ण पहलुओं पर प्रस्तुत पुस्तक नए विचारों की प्रस्तुति देती है साथ ही अन्तश्चेतना को फ़रूफोरने में भी पर्याप्त सहायक बनती है। ये प्रवचन पुराने होते हुए भी वर्तमान के संदर्भ में उतने ही सामयिक, उपयोगी, सार्थक एवं प्रासंगिक प्रतीत होते हैं। इनकी उपजीव्यता आज भी उतनी ही है, जितनी पहले थी। अहिंसा और स्वतंत्रता को जिस मौलिक चिंतन के साथ इस पुस्तक में प्रस्तुत किया गया है, वह पठनीय है।

ये लघु आलेख व्यक्ति, समाज एवं देश के आसपास घूमती समस्याओं को हमारे सामने रखते हैं, साथ ही सटीक समाधान भी प्रस्तुत करते हैं ।

## आत्मनिर्माण के इकतीस सूत्र

सन् १९४८ का चातुर्मास गुलाबी नगरी जयपुर में हुआ । चातुर्मास के दौरान भाद्रव शुक्ला नवमी से पूर्णिमा तक सात दिन के लिए आत्म-निर्माण सप्ताह का आयोजन किया गया । उस सप्ताह के अन्तर्गत आचार्य तुलसी द्वारा उद्बोधित ज्ञान-कणों का संकलन इस पुस्तिका में किया गया है । इसमें अहिंसा, सत्य, अस्तेय, ब्रह्मचर्य एवं अपरिग्रह का आंशिक पालन करने के नियमों का उल्लेख है । एक गृहस्थ अपने जीवन में अहिंसा आदि का पालन किस प्रकार कर सकता है, इसका सुंदर दिशादर्शन इस पुस्तिका में मिलता है ।

आकार में लघु होते हुए भी यह पुस्तक मानवीय आचार-संहिता को प्रस्तुत करने वाली है । ये ३१ सूत्र वैयक्तिक दृष्टि से तो महत्त्वपूर्ण हैं ही, सामाजिक एवं राष्ट्रीय स्तर को समुन्नत बनाने में भी इनका महत्त्वपूर्ण स्थान है ।

## आह्वान

आचार्य तुलसी का प्रत्येक वाक्य प्रेरक और मर्मस्पर्धी होता है, पर उनके कुछ विशेष उद्बोधन इतने महत्त्वपूर्ण हैं कि काल का विक्षेप भी उन्हें धूमिल नहीं कर सकता । एक धर्माचार्य होते हुए भी आचार्य तुलसी समाज के बदलते परिवेश के प्रति जागरूक हैं । ऐसा इसलिए संभव है क्योंकि उनके पास जीवन की मार्मिकता को समभने एवं व्यक्त करने की अद्भुत क्षमता एवं सूक्ष्म दृष्टि है ।

'अग्ह्वान' पुस्तिका में बगड़ी मर्यादा महोत्सव (१९९१) में हुए एक विशेष वक्तव्य का संकलन है। इस ओजस्वी वक्तव्य ने प्रवचन-पंडाल में बैठे इजारों व्यक्तियों की चेतना को फंक्रत कर उन्हें कुछ सोचने के लिए मजबूर कर दिया। लोगों की मांग थी कि यह प्रवचन जन-जन तक पहुंचना चाहिए, जिससे अनुपस्थित लोग भी इससे प्रेरणा ले सकें। इस प्रवचन का एक-एक वाक्य वेधक है। इसमें आचार्य श्री ने सामाजिक बुराइयों के प्रति समाज का ध्यान आक्रष्ट किया है तथा युग को देखते हुए उन्हें रूपान्तरण की प्रेरणा भी दी है। इस प्रवचन को पढ़ने से लगता है कि इसमें उनकी अथाह पीड़ा व्यक्त हुई है, पर घुटन नहीं है । इसमें उनके हृदय की वेदना बोल रही है, पर निराशा नहीं है ।

आचार्यश्री ने सफलता की अनेक सीढ़ियों को पार किया है, पर सफलता के मद ने उनकी अग्रिम सफलता को प्राप्त करने वाले रास्ते को अवरुद्ध नहीं किया। इसका सबसे बड़ा कारण यह है कि वे अपनी असफलता को भी देखते रहते हैं। इस दृष्टि से लेख का निम्न अंश पठनीय है ''धर्मसंघ की भी देखते रहते हैं। इस दृष्टि से लेख का निम्न अंश पठनीय है ''धर्मसंघ की सफलता का व्याख्यान सिक्के का एक पहलू है। इसका दूसरा पहलू है— उन बिन्दुओं को देखना, जहां हम असफल रहे हैं अथवा जिन बातों की ओर अब तक हमारा घ्यान नहीं गया है। इसके लिए हमारे पास एक ऐसी आंख होनी चाहिये, जो हमारी कमियों को, असफलताओं को देख सके और हमें अपने करणीय के प्रति सचेत कर सके। " संघ के एक-एक सदस्य का दायित्व है कि वह उस पृष्ठ को देखे, जो अब तक खाली है। जिन लोगों के पास चिन्तन, सूभबूभ और काम करने की क्षमता है, वे उस खाली पृष्ठ को भरने के लिए क्या करेंगे, यह भी तय करें।''

ऐश्वर्यं के उच्च शिखर पर अग्रूढ़ प्रदर्शन एवं आडम्बरप्रिय व्यक्तियों को यह संदेश त्याग, संयम, सादगी एवं बलिदान का उपदेश देने वाला है।

## उद्बोधन

अणुव्रत-आंदोलन किसी सामयिक परिस्थिति से प्रभावित तात्कालिक कान्ति करने वाला आन्दोलन नहीं, अपितु ग्राध्वत दर्शन की पृष्ठभूमि पर टिका हुआ है। इस आंदोलन के माध्यम से आचार्य तुलसी ने केवल विभिन्न वार्तमानिक समस्याओं को ही नहीं उठाया, बल्कि सटीक समाधान भी प्रस्तुत किया है। सामयिक संदर्भों पर 'अणुव्रत' पत्रिका में प्रकाशित संक्षिप्त विचारों का संकलन ही 'उद्बोधन' है। इसमें नैतिकता के विषय में नए दृष्टिकोण से विचार किया गया है। अतः प्रस्तुत क्रुति व्यक्ति को प्रामाणिकता के सांचे में ढालने हेतु अनेक उदाहरणों, सुभाषितों एवं घटनाओं को माध्यम बनाकर विषय की सरस एवं सरल प्रस्तुति करती है। यह पुस्तक साम्प्रदायिकता, प्रान्तीयता आदि विक्रुत मूल्यों को वदलकर समन्वय एवं समानता के मूल्यों की प्रस्थापना करने का भी सफल उपक्रम है।

इसमें अणुव्रत-दर्शन को अध्यात्म, संस्कृति, समाज और मनोविज्ञान के साथ जोड़ने का सार्थक प्रयत्न किया गया है । परिर्वाधत रूप में इसका नवीन संस्करण 'समता की आंख : चरित्र की पांख' के नाम से प्रकाशित है ।

# कुहासे में उगता सूरज

'कुहासे में उगता सूरज' १०१ आलेखों का महत्वपूर्ण संकलन है । ये

# गद्य साहित्य : पर्यालोचन और मूल्यांकन

विचार समय-समय पर साप्ताहिक बुलेटिन 'विज्ञप्ति' में छपते रहे हैं । इस पुस्तक में केवल धर्म और अध्यात्म की ही चर्चा नहीं है, अपितु दूरदर्शन, सोत्रियत महोत्सव, संयुक्तपरिवार, दक्षेससम्मेलन तथा पर्यावरण आदि अनेक सम-सामयिक विषयों पर मामिक एवं सटीक प्रस्तुति हुई है । ये आलेख लेखक के चौतरफी ज्ञान को तो प्रस्तुत करते ही हैं, साथ ही उनके समाधायक दृष्टिकोण को भी उजागर करने वाले हैं। इस कृति में भौतिकवाद से उत्पन्न खतरे के प्रति समाज को सावधान किया गया है। पुस्तक में समाविष्ट विषयों के बारे में स्वयं प्रश्नचिह्न उपस्थित करते हुए आचार्य तुलसी कहते हैं —''प्रश्न हो सकता है कि धर्माचार्यों को सामयिक प्रसंगों से क्यों जुड़ना चाहिए ? उनका तो काम होता है शाश्वत को उजागर करना । ......पर मेरा विश्वास है कि शाश्वत के साथ पूरी तरह अनुबंधित रहने पर भी सामयिक की उपेक्षा नहीं की जा सकती । शाश्वत से वर्तमान को निकाला भी नहीं जा सकता । यदि धर्मगुरु के माध्यम से समाज को पथदर्शन न मिले, दिशाबोध न मिले, गतिशील रहने की प्रेरणा न मिले तो जागरण का संदेश कौन देगा? जनता को जगाने का दायित्व कौन निभाएगा ?'' इसी उद्देश्य से इस पुस्तक में अनेक जागतिक समस्याओं के संदर्भ में चिन्तन किया गया है । यह पुस्तक भौतिकता की चकाचौंध में अपनी मौलिक संस्कृति को भूलने वाली पीढ़ी को एक नया दिशादर्शन देगी तथा असंयम और हिंसा के कुहासे में संयम और अहिंसा के तेज से युक्त नए सूरज को उगाने में भी सहयोगी बन सकेगी ।

इस पुस्तक में चितन की मौलिकता, विवेचन की गंभीरता, विश्लेषण की सूक्ष्मता एवं शैली की प्रौढ़ता सर्वत्र दृग्गोचर है। इसका प्रत्येक आलेख संक्षिप्त, सारगर्भित और अन्त:करण को छूने वाला है। समाज एवं देश के प्रत्येक क्षेत्र के अन्धकार की चर्चा कर आचार्यश्री ने भारतीय संस्कृति के अनुरूप अध्यात्म की लौ प्रज्वलित करने का प्रशस्य प्रयत्न किया है। अत: इस पुस्तक के शीर्षक को भी सार्थकता मिली है।

# क्या धर्म बुद्धिगम्य है ?

साहित्य ऐसा होना चाहिए, जिसके आकलन से दूरर्दाशता बढ़े, बुद्धि को तीव्रता प्राप्त हो, हृदय में एक प्रकार की संजीवनी शक्ति की धारा बहने लगे, मनोवेग परिष्कृत हो जाएं तथा आत्मगौरव की उद्भावना पराकाष्ठा तक पहुंच जाए—महावीर प्रसाद द्विवेदी द्वारा दी गई सत्साहित्य की कसौटी पर आचार्य तुलसी की कृति 'क्या धर्म बुद्धिगम्य है ?' को परखा जा सकता है।

धर्म का सम्बन्ध प्रायः परलोक से जोड़ दिया जाता है; जो केवल

श्रद्धालु व्यक्ति के लिए गम्य है। एक तार्किक और बौद्धिक व्यक्ति धर्म के इस रूप को स्वीकार करने में हिचकता है। आचार्य तुलसी ने अणुव्रत के माध्यम से धर्म को व्यवहार के साथ जोड़कर उसे बुद्धिगम्य बनाने का प्रयत्न किया है। पुस्तक के आत्म-वक्तव्य में वे इस बात की पुरजोर पुष्टि करते हैं—''जिस धर्म से इस जन्म में मोक्ष का अनुभव नहीं होगा, उस धर्म से भविष्य में मोक्ष-प्राप्ति की कल्पना का क्या आधार हो सकता है?''

पुस्तक में ४१ आलेखों के माध्यम से धर्म का क्रान्तिकारी स्वरूप, अणुव्रत आंदोलन, जैन-सिद्धान्त तथा लोकतंत्र से सम्बन्धित अनेक महत्त्वपूर्ण विषयों को स्पष्ट करने का प्रयत्न किया गया है ।

सबसे बड़ी विशेषता यह है कि इसमें धर्म, संस्कृति एवं परम्परा के विषय में एक नया दृष्टिकोण एवं नई सोच से विचार किया गया है तथा धर्म का वैज्ञानिक विश्लेषण प्रस्तुत कर नयी मान्यताओं को भी जन्म दिया गया है। इस पुस्तक के माध्यम से आचार्य तुलसी ने सभी धर्माचार्यों को पुनः एक बार धर्म के बारे में सोचने के लिए बाध्य कर दिया है कि धर्म का शुद्ध स्वरूप क्या है? लेखक का स्पष्ट मन्तव्य है कि चरित्र की प्रतिष्ठा ही धर्म का सक्रिय स्वरूप है।

सम्प्रदाय को ही धर्म मानकर संघर्ष करने वालों को इसमें नया प्रतिबोध दिया गया है। यह पुस्तक निष्चय ही धर्मप्रेमी लोगों को धर्म के बौद्धिक और वैज्ञानिक स्वरूप का बोध कराने में सफल है। साथ ही धार्मिक जगत के समक्ष एक ऐसा स्वप्न प्रस्तुत करती है, जिसको साकार करने में मानव-समुदाय पुरुषार्थ और लगन से जुट जाए।

## . खोए सो पाए

वर्तमान युग की व्यस्त दिनचर्या में आकार छोटा और निष्कर्ष बड़ा, ऐसे साहित्य की नितान्त आवश्यकता है। आचार्य तुलसी ने युगीन मानसिकता को समफा और 'खोए सो पाए' पुस्तक द्वारा इस अपेक्षा की पूर्ति की। इस पुस्तक में नैतिकता एवं जीवन-मूल्यों की मार्मिक अभिव्यक्ति देने के साथ ही साधनापरक अनुभवों को भी नई भाषा दी गई है।

सहज ग्राह्य शैली में लिखी गयी इस पुस्तक के म० लेखों में नैतिकता जीवन्त होकर मुखर हुई है, ऐसा प्रतीत होता है । साथ ही भारत की आध्यात्मिक एवं सांस्कृतिक चेतना को एक विशेष अभिव्यक्ति मिली है ।

आचार्य तुलसी एक महान साधक हैं। उन्होंने अपने जीवन में साधना के अनेक प्रयोग किए हैं। हिसार चातुर्मास १९६३ में उन्होंने एकांत-वास के साथ साधना के कुछ नए प्रयोग भी किए। उस अनुष्ठान के दौरान हुए अनेक अनुभवों को उन्होंने अपनी डायरी में लिखा। उसी डायरी के कुछ

## गद्य साहित्य : पर्यालोचन और मूल्यांकन

पृष्ठ इस पुस्तक में प्रतिबिम्बित हैं । प्रस्तुत कृति में अनुभवों की इतनी सहज अभिव्यक्ति हुई है कि पाठक पढ़ते ही उससे तादात्म्य स्थापित कर लेता है । पुस्तक के प्रायः सभी शीर्षक साधनापरक हैं ।

आचार्यश्री स्वयं इस पुस्तक के प्रयोजन को अभिव्यक्ति देते हुए कहते हैं—'खोए सो पाए' को पढ़ने वाला साधक अपने आपको पूर्ण रूप से खोना, विलीन करना सीख ले, यह उसके जीवन की सबसे बड़ी उपलब्धि हो सकती है।'' संक्षेप में प्रस्तुत क्वति अपने घर को देखने, संवारने और निरन्तर उसमें रह सकने का सामर्थ्य भरती है।

## गुहरथ को भी अधिकार है धर्म करने का

भगवान् महावीर ने साधु-संस्था को जितना महत्त्व दिया, उतना ही महत्त्व गृहस्थवर्ग को भी दिया तथा उनके लिए धार्मिक आचार-संहिता भी प्रस्तुत की है। इस पुस्तक के प्रारम्भिक लेखों में अहिंसा, सत्य आदि पांच वतों का विवेचन है, तत्पण्चात् धर्म और दर्शन के अनेक विषयों का संक्षेप में विश्लेषण किया गया है। साधारणतः तात्त्विक एवं दार्शनिक साहित्य जन-सामान्य के लिए रुचिकर नहीं होता क्योंकि इनका विषय जटिल और गम्भीर होता है लेकिन आचार्य तुलसी की तत्त्व-प्रतिपादन शैली इतनी सरस, सरल और रुचिकर है कि वह व्यक्ति को उबाती नहीं। इतने संक्षिप्त पाठों में गम्भीर विषयों का प्रतिपादन लेखक की विशिष्ट शैली का निदर्शन है। जहां विषय विस्तृत लगा उसको उन्होंने अनेक भागों में बांट दिया है— जैसे— 'श्रावक के विश्राम', 'श्रावक के मनोरथ' आदि।

आचार्य तुलसी अपने स्वकथ्य में इस कृति के प्रतिपाद्य को सटीक एवं रोचक भाषा में प्रस्तुत करते हुए कहते हैं—''कुछ लोगों की ऐसी धारणा है कि धर्माचरण और तत्त्वज्ञान करने का ठेका साधुओं का है। गृहस्थ अपनी गृहस्थी संभाले, इससे आगे उनको कोई अधिकार नहीं है। इस धारणा को तोड़ने के लिए तथा गृहस्थ समाज को इसकी उपयोगिता समफाने के लिए अब 'गृहस्थ को भी अधिकार है धर्म करने का' पुस्तक पाठकों के हाथों में पहुंच रही है। जैन दर्शन के सैढांतिक तत्त्वों की अवगति पाने के लिए, श्रावक की चर्या को विस्तार से जानने के लिए तथा बच्चों को धार्मिक संस्कार देने के लिए इसका उपयोग हो, यही इसके संकलन की सार्थकता है।''

इस क्रुति में १११ लघु पाठों क। समावेश है। प्रत्येक पाठ अपने आपमें पूर्ण है तथा 'गागर में सागर' भरने के समान प्रतीत होता है। जैनेतर पाठकों के लिए जैनधर्म एवं उसके सिद्धांतों को सरलता से जानने तथा कलात्मक जीवन जीने के सूत्रों का ज्ञान कराने हेतु यह पुस्तक बहुत उपयोगी है । समग्रदृष्टि से प्रस्तुत कृति तत्त्वज्ञान एवं जीवन-विज्ञान का जुड़वां स्वाध्याय ग्रंथ है । इस पुस्तक का प्रथम संस्करण 'मुक्तिपथ' झीर्षक से प्रकाशित है ।

#### घर का राख्ता

'घर का रास्ता' प्रवचन पाथेय ग्रंथमाला की श्रृंखला में सतरहवां पुष्प है। यह श्रीचन्दजी रामपुरिया द्वारा संपादित प्रवचन-डायरी भाग-३ में संकलित सन १७ के प्रवचनों का ही परिर्वाधत एवं परिष्कृत संस्करण है। ९६ प्रवचनों से युक्त इस नए संस्करण में अनेकों विषयों पर सशक्त एवं प्रभावी विचाराभिव्यक्ति हुई है। युग की अनेक समस्याओं पर गम्भीर चिन्तन एवं प्रभावी समाधान है। साथ ही भारतीय संस्कृति के प्रमुख पहलुओं – धर्म, अध्यात्म, योग, संयम आदि की सुन्दर चर्चा है।

निःसन्देह घर के रास्ते से बेखबर दर-दर भटकते मानव का पथ-दर्शन करने में यह पुस्तक आलोक-दीप का कार्य करेगी और पथ-भटके मानव के लिए मार्गदर्शक बनकर उसके पथ में आलोक बिखेरती रहेगी ।

इन प्रवचनों की भाषा सरल, सहज एवं अन्तः करण का स्पर्श करने वाली है। इसमें घटनाओं, रूपकों एवं कथाओं के माध्यम से शाश्वत घर तक पहुंचने के लिए कंटीले पथ को साफ किया गया है। अध्यात्मचेता पाठक इस पुस्तक के माध्यम से नैतिक और आध्यात्मिक चेतना का विकास कर सकेगा, ऐसा विश्वास है।

#### जन-जन से

आचार्य तुलसी ने अपने प्रवचनों में उन सब बातों का जीवन्त चित्रण किया है, जो उन्होंने अनुभव किया है, देखा एवं सोचा-समफा है। 'जन-जन से' पुस्तक में आचार्य तुलसी के १९ क्रांतिकारी युग-सन्देश समाविष्ट हैं। इन संदेशों में समाज के विभिन्न वर्गों की त्रुटियों की ओर अंगुलिनिर्देश है, साथ ही जीवन को प्रेरक और आदर्श बनाने के सूत्र भी समाविष्ट हैं।

'सुधारवादी व्यक्तियों से' 'धर्मगुरुओं से' 'जातिवाद के समर्थकों से' तथा 'विश्वशांति के प्रेमियों से' आदि ऐसे सन्देश हैं, जिनको पढ़कर ऐसा लगता है कि एक अत्यन्त तपा तथा मंजा हुआ आत्मनिष्ठ और मनोबली योगी ही इस भाषा में दूसरों को प्रेरणा दे सकता है।

आकार में लघु होते हुए भी इस पुस्तक की महत्ता इस बात में है कि ये प्रवचन या सन्देश हर वर्ग के मर्म को छूने वाले तथा रूपांतरण की प्रेरणा देने वाले हैं। सुधारवादी व्यक्तियों को इसमें कितने स्पष्ट शब्दों में प्रेरणा दी गयी हैं—''जिस बात पर स्वयं अमल नहीं कर सकें, जिसे अपने

### गद्य साहित्य : पर्यालोचन और मूल्यांकन

व्यावहारिक जीवन में स्थान नहीं दे सकें, उसका औरों के लिए प्रवचन करना, क्या विडम्बना या घोखा नहीं है ?''

पुस्तक नवसमाज के निर्माण में उत्प्रेरक का कार्य करने वाली अमूल्य सन्देशवाहिका है ।

### जब जागे, तभी सवेश

योगक्षेम वर्ष आध्यात्मिक-वैज्ञानिक व्यक्तित्व निर्मित करने का एक हिमालयी प्रयत्न था, जिसमें अन्तर्मुखता प्रकट करने तथा विधायक भावों को जगाने के अनेक प्रयोग किए गए। समीक्ष्य वर्ष में प्रज्ञा-जागरण के अनेक उपक्रमों में एक महत्त्वपूर्ण उपक्रम था—प्रवचन। 'जब जागे, तभी सवेरा' योगक्षेम वर्ष में हुए प्रवचनों का द्वितीय संकलन है। इसमें मुख्यतः 'उत्तराध्ययन सूत्र' पर हुए ५१ प्रवचनों का समावेश है, साथ ही तेरापंथ, प्रेक्षाध्यान तथा कुछ तुलनात्मक विषयों पर विशिष्ट सामग्री भी इस इति में देखी जा सकती है। आज के प्रमादी, आलसी और दिशाहीन मानव के लिए यह पुस्तक पथ-दर्शक का काम करती है। व्यक्तित्व-निर्माण के साथ-साथ जीवन को समग्रता से कैसे जिया जाए, इसका समाधान भी इस ग्रन्थ में है।

'शिक्षा के क्षेत्र में बढ़ता प्रदूषण' आदि कुछ लेख आज की शिक्षा-प्रणाली पर करारा व्यंग्य करते हैं। निष्कर्षतः यह अपनी संस्कृति एवं सभ्यता से जुड़ी एक जीवन्त रचना है। लेखक ने हजारों किलोमीटर की पदयात्रा करके इस देश की स्थितियों को बहुत नजदीकी से देखा है और उनको समाधान की रोशनी भी दी है।

इन लेखों/प्रवचनों में प्रवचनकार ने अनेक संस्कृत श्लोकों, हिन्दी के दोहों तथा सोरठों आदि का भी भरपूर उपयोग किया है तथा प्रतिपाद्य को स्पष्ट करने हेतु अनेक रोचक कथाओं तथा संस्मरणों का समावेश भी इस ग्रन्थ में किया गया है। कहा जा सकता है कि भगवान् महावीर द्वारा प्रतिपादित तथ्यों को आज के सांचे में ढालने का सार्थक प्रयत्न इन आलेखों में किया गया है।

## जानो ! निद्रा त्यानो !!

मानव जीवन को सूक्ष्मता से देखने, समभने और नया बल देने की परिष्कृत दृष्टि आचार्य तुलसी के पास है। यही कारण है कि उनके प्रवचन-साहित्य में सामाजिक, नैतिक एवं मानवीय पहलुओं के साथ गंभीर दार्शनिक चिंतन के स्वर भी हैं। प्रस्तुत पुस्तक ऐसे ही ४८ प्रवचनों का संकलन है।

जैसा कि इसके नाम से स्पष्ट है, यह पाठक को जागरण का संदेश देती है। इसमें विविध भावों का समाहार है। आचार, संस्कार, राष्ट्रीय-भावना, साधना, शिक्षा तथा धर्म आदि विषयों से युक्त यह पुस्तक पाठक की दृष्टि को विशाल एवं ज्ञानयुक्त बनाने में सक्षम है । जीवन और मृत्यु इन दोनों को कलात्मक कैसे बनाया जाए, इसके विविध गुर भी इस क्रुति में गूंफित हैं ।

इसमें अनेक छोटे-छोटे दृष्टांत, उदाहरण, कथानक, रूपक तथा गाथाओं के द्वारा गहन विषय को सरल शैली में स्पष्ट करने का सुंदर प्रयत्न हुआ है। सैद्धांतिक दृष्टि से भी यह पुस्तक अत्यन्त महत्त्वपूर्ण बन पड़ी है क्योंकि इसमें सरल भाषा में किया, गुणस्थान, पर्याप्ति आदि का सुंदर विवेचन मिलता है।

आलोच्य पुस्तक प्रवचन-साहित्य की कड़ी में बारहवां पुष्प है। तत्त्वजिज्ञासु पाठक इससे जैन तत्त्व एवं सिद्धांत के कुछ प्रत्ययों की जानकारी प्राप्त कर सकेंगे, ऐसा विश्वास है ।

## जीवन की सार्थक दिशाएं

'जीवन अनन्त संभावनाओं की कच्ची मिट्टी है'—आचार्य तुलसी के ये विचार जीवन के बारे में एक नयी सोच पैदा करते हैं। जीवन सभी जीते हैं, पर सार्थक जीवन जीने की कला बहुत कम व्यक्ति जान पाते हैं। प्रस्तुत पुस्तक सामाजिक, राष्ट्रीय और वैयक्तिक जीवन की अनेक सार्थक दिशाएं उद्घाटित करती है। ३३ आलेखों के माध्यम से प्रस्तुत कृति में व्यापक संदर्भों में नवीन आध्यात्मिक मूल्यों का प्रकटीकरण हुआ है।

इस पुस्तक में कुछ आलेख व्यक्तिगत अनुभूतियों से संबंधित हैं तो कुछ समाज, परिवार एवं राष्ट्र से जुड़ी विसंगतियों एवं विक्रुतियों पर भी मार्मिक प्रहार करते हैं। 'धर्मसंघ के नाम खुला आह्वान' लेख विस्तृत होते हुए भी आधुनिकता के नाम पर पनप रही भोगविलास एवं ऐश्वर्यंवादी मनोवृत्ति पर करारा व्यंग्य करता है तथा लेखक की मानसिक पीड़ा का सजीव चित्रण प्रस्तुत करता है।

प्रस्तुत क्वति मानव जीवन से जुड़ी सच्चाइयों की सच्ची अभिव्यक्ति है। इसे पढ़ते समय व्यक्ति अपना चरित्र सामने महसूस करता है। समीक्ष्य क्वति में लीक से हटकर कुछ कहने का तथा लोगों की मानसिकता को फकफोरने का सघन प्रयत्न हुआ है। यह क्वति हर वर्ग के पाठक को कुछ सोचने, समफने एवं बदलने के लिए उत्प्रेरित करेगी तथा अहिंसक समाज-संरचना की दिशा में एक नया दृष्टिकोण प्रस्तुत करेगी, यह विश्वास है।

## जैन तत्व प्रवेश भाग-१.२

जैन दर्शन के सिद्धांत रूढ़ नहीं, अपितु विज्ञान पर आधारित हैं। इसकी तत्त्व-मीमांसा भी समृद्ध है। इसमें जहां विश्व-व्यवस्था पर गहन चिंतन है, वहां आत्म-विकास के लिए उपयोगी तत्त्वों का भी गहन विवेचन हुआ है । 'जैन तत्त्व प्रवेश भाग-१,२' में नवतत्त्व, कर्मवाद, भाव, आत्मा आदि की प्राथमिक जानकारी मिलती है तथा अन्य स्फुट विषयों का ज्ञान भी इसमें प्राप्त होता है ।

इसके दूसरे भाग में लेक्ष्या, भाव, गुणस्थान आदि का विवेचन है । साथ ही आचार्य भिक्षु के मौलिक सिद्धांत दान, दया आदि को भी आधुनिक भाषा में प्रस्तुत किया गया है ।

जैन तत्त्व ज्ञान में प्रवेश पाने के लिए ये दोनों कृतियां प्रवेश द्वार कही जा सकती हैं। दार्शनिक और तात्त्विक विवेचन को भी इसमें सरल एवं सहज भाषा में प्रस्तुत किया गया है। ये कृतियां आचार्य भिक्षु द्वारा रचित 'तेरह द्वार' के आधार पर निर्मित की गयी हैं। आज भी सैंकड़ों मुमुक्षु और तत्त्वजिज्ञासु इन दोनों कृतियों को संस्कृत श्लोकों की भांति शब्दशः कंठस्थ करते हैं तथा इनका पारायण करते हैं।

### जैन तत्त्व विद्या

तत्त्वज्ञान जहां हमारी दृष्टि को परिमार्जित करता है, वहां जीवन रूपांतरण में भी सहयोगी बनता है । आचार्य तुलसी का मंतच्य है कि बड़े-बड़े सिद्धांतों का मूल्य बौद्धिक समुदाय तक सीमित रह जाता है किंतु 'जैन तत्त्व विद्या' पुस्तक में सामान्य तत्त्वज्ञान को बहुत सरल और सुवोध शैली में प्रस्तुत किया गया है । प्रस्तुत क्वति शिक्षित और अल्पशिक्षित दोनों वर्गों के पाठकों के लिए उपयोगी है ।

यह कृति 'कालू तत्त्व शतक' की व्याख्या के रूप में लिखी गयी है। जैन विद्या के लगभग १०० विषयों का विश्लेषण इस ग्रन्थ में है। आकार में छोटी होते हुए भी यह कृति ज्ञान का आकर है, इसमें कोई संदेह नहीं है। जैन विद्या का प्रारम्भिक ज्ञान कराने में यह पुस्तक बहुत उपयोगी है।

#### जैन दीक्षा

भारतीय संस्कृति में संन्यस्त जीवन की विशेष प्रतिष्ठा है। बड़े-बड़े चक्रवर्तियों ने भी भौतिक सुखों को तिलाञ्जलि देकर साधना के बीहड़ पथ पर चरण बढ़ाए हैं। जैन परम्परा में तो दीक्षित जीवन का विशेष महत्त्व रहा है। कुछ भौतिकवादी व्यक्ति दीक्षा को पलायन मानते हैं पर आचार्य तुलसी ने इस पुस्तिका के माध्यम से यह स्पष्ट किया है कि दीक्षा कोई पलायन या कर्त्तव्यविमुखता नहीं, अपितु स्वयं, समाज व राष्ट्र के प्रति अधिक जागरूक होने का एक महान् उपक्रम है।

पुस्तिका में दीक्षा का स्वरूप, दीक्षा ग्रहण के कारण, दीक्षा-ग्रहण की अवस्था आदि अनेक विषयों का स्पष्टीकरण है । इस पुस्तिका में मूलत: बालदीक्षा के विरोध में उठने वाली गंकाओं का समाधान देने वाले विज्वारों का संकलन है । यह पुस्तिका अनेक महत्त्वपूर्ण तथ्यों को अपने में समेटे हुए है ।

#### ज्योति के कण

अणुव्रत आंदोलन के माध्यम से आचार्य तुलसी ने भारतीय जनता को रचनात्मक एवं सृजनात्मक जीवन का प्रेरक एवं उपयोगी संदेश दिया है। यह आंदोलन जहां गरीव की फोंपड़ी से राष्ट्रपति भवन तक पहुंचा, वहां सामान्य अनपढ़ ग्रामीण से लेकर प्रबुद्ध शिक्षाविद्भी इससे प्रभावित हुए बिना नहीं रह सके। 'ज्योति के कण' पुस्तिका अणुव्रत के स्वरूप एवं उसके विभिन्न पक्षों का सुन्दर विश्लेषण करती है। यह लघु कृति अणुव्रत की ज्योति को जन-जन तक पहुंचाने में समर्थ रही है।

### ज्योति से ज्योति जले

''शरीर पर जितने रोम हैं, उससे भी अधिक आशा और उम्मीद युवापीढ़ी से की जा सकती है। उसे पूरा करने के लिए युवकों को इच्छाशक्ति और संकल्पशक्ति का जागरण करना होगा''--आचार्य तुलसी का यह उद्बोधन आज की दिशाहीन और अकर्मण्य युवापीढ़ी को एक नया बोधपाठ पढ़ाता है। ऐसे ही अनेक बोधपाठों से युक्त समय-समय पर युवकों को प्रतिबोध देने के लिए दिए गए वक्तव्यों एवं निबन्धों का संकलन ग्रन्थ है---'ज्योति से ज्योति जले।' यह पुस्तक युवकों के आत्मबल और नैतिकबल को जगाने की प्रेरणा तो देती ही है साथ ही 'श्रमण संस्कृति की मौलिक देन' तथा 'चंद्रयात्रा : एक अनुचिन्तन' आदि कुछ लेख सैद्धांतिक एवं आगमिक ज्ञान भी प्रदान करते हैं। पुस्तक में गुम्फित छोटे-छोटे प्रेरक उद्बोधनों से प्रेरणा पाकर युवासमाज निश्चित ही रचनात्मक एवं सृजनात्मक दिशा में गति कर सकता है।

#### तच्व क्या है ?

'तत्त्व क्या है ?' 'ज्ञानकण' की श्रुंखला में प्रकाशित होने वाला महत्त्वपूर्ण पुष्प है । इसमें धर्म के संदर्भ में फैली कई भ्रांतियों का निराकरण है । प्रस्तुत पुस्तिका में धर्म का ऋाग्तिकारी स्वरूप अभिव्यक्त हुआ है । इसमें अध्यात्म को भौतिकता से सर्वथा भिन्न तत्त्व स्थापित किया गया है । लेखक का मानना है — ''भौतिकता स्वार्थमूलक है, स्वार्थ-साधना में संघर्ष हुए बिना नहीं रहते । आध्यात्मिकता का लक्ष्य परमार्थ है — इसलिए वहां संघर्षों का अन्त होता है ।'' उनका यह कथन अनेक भ्रांतियों को दूर करने वाला है ।

धर्म और राजनीति को सर्वथा पृथक् नहीं किया जा सकता अतः धर्म के बिविध पक्षों को उजागर करते उुए आचार्य तुलसी राजनीतिज्ञों को चेतावनी देते हुए कहते हैं—''मैं राजनीतिज्ञों को भी एक चेतावनी देता हूं कि हिंसात्मक क्रांति ही सब समस्याओं का समुचित साधन है, इस भ्रांति को निकाल फेंके अन्यथा उन्हें कटु परिणाम भोगना होगा। आज के हिंसक से कल का हिंसक अधिक कूर होगा, अधिक सुख-लोलुप होगा।'' यह प्रेरक वाक्य इस ओर इंगित करता है कि राजनीति पर धर्म का अंकुश अत्यन्त आवश्यक है। इस प्रकार आकार में छोटी होते हुए भी यह पुस्तिका वैचारिक खुराक की दृष्टि से अत्यन्त महत्त्वपूर्ण है।

#### तत्त्व-चर्चा

भारतीय संस्कृति में तत्त्वज्ञान का महत्त्वपूर्ण स्थान है । महावीर ने मोक्ष मार्ग की प्रथम सीढ़ी के रूप में तत्त्वज्ञान को स्वीकार किया है ।

आचार्य तुलसी महान् तत्त्वज्ञ ही नहीं, वरन् तत्त्व-व्याख्याता भी हैं । समय-समय पर अनेक पूर्वी एवं पाक्ष्चात्य विद्वान् आपके चरणों में तत्त्व-जिज्ञासा लिये आ जाते हैं । हर प्रक्ष्न का सही समाधान आपकी औत्त्पत्तिकी बुद्धि में पहले से ही तैयार रहता है ।

तत्त्वचर्चा पुस्तक में दक्षिण भारत के सुप्रसिद्ध मनोवैज्ञानिक डा० के० जी० रामाराव व आस्ट्रिया के यशस्वी पत्रकार डा० हर्बर्ट टिसि की जिज्ञासाओं का समाधान है। इसमें दोनों विद्वानों ने आत्मा, जीव, कर्म, पुद्गल, पुण्य आदि के बारे में तो प्रश्न उपस्थित किए ही हैं, साथ ही साधु-जीवन की चर्या से संबंधित भी अनेक प्रश्नों का उत्तर है।

यह पुस्तिका जैन तत्त्वज्ञान की दृष्टि से अत्यन्त महत्त्वपूर्ण है । अतः तत्त्वज्ञान में रुचि रखने वालों के लिये पठनीय एवं मननीय है ।

### तीन संदेश

'तीन संदेश' पुस्तिका में आचार्य तुलसी के तीन महत्त्वपूर्ण संदेश संकलित हैं। प्रथम 'आदर्श राज्य' जो एशियाई कांफ्रेंस के अवसर पर प्रेषित किया गया था। दूसरा 'धर्म संदेश' अहमदाबाद में आयोजित 'धर्म परिषद्' में पढ़ा गया था तथा तीसरा 'धर्म रहस्य' दिल्ली में एशियाई कांफ्रेंस के अवसर पर 'विषव धर्म सम्मेलन' में प्रेषित किया गया। लगभग ४७ वर्ष पूर्व लिखित ये तीनों संदेश आज भी धर्म और राजनीति के बारे में अनेक नई धारणाओं और विचारों को अभिव्यक्त करने वाले हैं। इन संदेशों में कुछ ऐसी नवीनताएं है, जो पाठकों को यह अहसास करवाती हैं कि हम ऐसा क्यों नहीं सोच पाए ? प्रस्तुत क्वति युग की ज्वलंत समस्याओं का समाधान है तथा रूढ़ लोकचेतना को भाकफोरने में भी कामयाब रही है।

यह पुस्तक भारतीय दर्शन एवं संस्कृति के विषय में नया दृष्टिकोण

२१५

तथा गांधीजी के रामराज्य की आदर्श कल्पना का प्रायोगिक रूप प्रस्तुत करने वाली है।

# तेरापंथ और मूर्तिपूजा

तेरापंथ मूर्तिपूजा में विश्वास नहीं करता । वह किसी भी व्यक्तिगत उपासना-पद्धति का खंडन या आलोचना नहीं करता, पर सही तथ्य जनता तक पहुंचाने में उसका एवं उसके नेतृत्व का विश्वास रहा है । समय-समय आचार्य तुलसी के पास मूर्तिपूजा को लेकर अनेक प्रश्न उपस्थित होते रहते हैं । उन सब प्रश्नों का सटीक एवं तार्किक समाधान इस पुस्तिका में दिया गया है । आगमिक आधार पर अनेक नए तथ्यों को प्रकट करने के कारण यह पुस्तिका अत्यन्त लोकप्रिय हुई है तथा लोगों के समक्ष धर्म का सही स्वरूप प्रस्तुत करने में सफल रही है ।

# दायित्व का दर्पण : आख्था का प्रतिबिम्ब

यह पुस्तक दूधालेक्ष्वर महादेव (मेवाड़) में युवकों को संबोधित कर प्रेषित किए गए सात प्रवचनों का संकलन है। युवक अपनी क्षमता को पहचानकर शक्ति का सही नियोजन कर सकें इसी दृष्टि से दूधालेक्ष्वर में साप्ताहिक शिविर का आयोजन हुआ। आचार्यश्री की प्रत्यक्ष सन्निधि न मिलने के कारण वाचिक सन्निधि को प्राप्त कराने के लिए सात प्रवचनों को ध्वनि-मूद्रित किया गया। वे ही सात प्रवचन इस क्वति में संकलित हैं।

ये प्रवचन भारतीय संस्कृति, जैनदर्शन, तेरापंथसंघ तथा श्रावक की आचार-संहिता की विशद जानकारी देते हैं। आकार-प्रकार में छोटी होने पर भी यह कृति भाषा, भाव एवं शैली की दृष्टि से काफी समृद्ध है। इसमें आधुनिक विकृत जीवन-शैली तथा पाश्चात्य संस्कृति के अंधानुकरण पर तो प्रहार किया ही है, साथ ही चरित्रहीनता एवं आस्थाहीनता को समाप्त कर नैतिक एवं प्रामाणिक जीवन जीने का संदेश भी दिया गया है।

अहिंसा के परिप्रेक्ष्य में कई मौलिक एवं आधुनिक प्रश्नों का सटीक समाधान भी इस कृति में प्रस्तुत है। उदाहरण के लिए इसकी कुछ पंक्तियां पठनीय हैं— ''कई बार भावावेश में आकार युवावर्ग कह बैठता है—''नहीं चाहिए हमें ऐसी अहिंसा और शांति, जो समाज को दब्बू और कायर बनाती है युवावर्ग ही क्यों, मैं भी कहता हूं मुफ्ने भी नहीं चाहिए ऐसी अहिंसा और शांति, जो समाज को कायर बनाती है।''

यह क्वति युवापीढ़ी की उखड़ती आस्था को पुनःस्थापित करने में अपनी विशिष्ट भूमिका निभाती है ।

#### दीया जले अगम का

'दीया जले अगम का' ठाणं सूत्र के आधार पर दिए गए प्रवचनों का संकलन है। यह योगक्षेम वर्ष में हुए प्रवचन-साहित्य की श्रुंखला में चौथा पुष्प है। इस पुस्तक के ४१ आलेखों में सैढांतिक, दार्शनिक, व्यावहारिक, मनोवैज्ञानिक आदि अनेक दृष्टियों से नए तथ्य प्रकट हुए हैं। आचार्य तुलसी के शब्दों में — ''इस पुस्तक में कहीं धर्म और राजनीति की चर्चा है तो कहीं पर्यावरण-विज्ञान का प्रतिपादन है, कहीं क्रियावाद और अक्रियावाद जैसे दार्शनिक विषय हैं तो कहीं स्वास्थ्य की आचार संहिता है। कहीं चक्षुष्मान का स्वरूपबोध है तो कहीं व्यक्तित्व की कसौटियों का निर्धारण है। कहीं अहिंसा की मीमांसा है तो कहीं व्यक्तित्व की कसौटियों का निर्धारण है। कहीं अहिंसा की मीमांसा है तो कहीं यसक्तित्व की कसौटियों का जिर्धारण है। कहीं अहिंसा की मीमांसा है तो कहीं मरने की कला का अवबोध है। कुल मिलाकर मुफ्ने लगा कि इस पुस्तक की सामग्री जीवन को अनेक कोणों से समफ्रने में सहयोगी बन सकती है। महावीर-वाणी के आधार पर प्रज्वलित यह अगम का दीया चेतना की सत्ता को आवृत्त करने वाले अंधेरे से लड़ता रहे, यही इस पुस्तक के संकलन, संपादन और प्रकाशन की सार्थकता है।''

प्रस्तुत कृति निषेधात्मक भावों के स्थान पर विधायक भाव, भौतिक शक्तियों के स्थान पर आध्यात्मिक शक्तियों का साक्षात्कार कराने में सार्थक भूमिका निभाती है। इसके आलेख हैवान से इन्सान तथा इन्सान से बेहतर इन्सान बनाने की दिशा में अपना सफर जारी रखेंगे, ऐसा विश्वास है।

## दोनों हाथ : एक साथ

आचार्य तुलसी ने अपने आचार्यकाल में नारी-जागरण के अनेक प्रयत्न किए हैं। उनका मानना है कि स्त्री को उपेक्षा या संकीर्ण दृष्टि से देखना रूढ़िंगत मानसिकता का द्योतक है। महिला जाति को दिशादर्शन देने के साथ-साथ उन्होंने युवाशक्ति को भी प्रतिबोध देकर उसे रचनात्मक दिशा में अग्रसर किया है। 'दोनों हाथ : एक साथ' पुस्तक में आचार्य तुलसी ढारा समय-समय पर युवकों एवं महिलाओं को सम्बोधित कर लिखे गए लेखों का संकलन है।

पुस्तक के प्रथम खंड में २३ निबंध नारी-शक्ति से सम्बन्धित हैं । तथा दूसरे खंड के २२ निबंधों में युवाशक्ति को दिए गए प्रेरक उद्बोधन समाविष्ट हैं ।

प्रथम खंड में नारी जीवन से जुड़ी पर्दाप्रथा, दहेज, अशिक्षा जैसी विसंगतियों एवं विकृतियों पर करारा प्रहार किया गया है। नारी की आंतरिक शक्ति को जागृत करने की प्रेरणा देते हुए लेखक यहां तक कह देते हैं— ''समाज में लक्ष्मी और सरस्वती का जितना महत्त्व है, दूर्गा का भी उससे कम महत्त्व नहीं है। केवल लक्ष्मी और सरस्वती बनने से महिलाओं का काम नहीं चलेगा, उन्हें दुर्गा भी बनना होगा।'' इस खंड के सभी लेख नारी-जीवन के विभिन्न पहलुओं को छूने वाले हैं तथा उसकी सोयी अस्मिता को जगाने वाले हैं।

यह पुस्तक स्वस्थ समाज-संरचना में महत्त्वपूर्ण भूमिका अदा करती है । पुस्तक में प्रतिपादित क्रांतिकारी विचार आने वाली शताब्दियों तक भी युवापीढी को दिशादर्शन देते रहेंगे, ऐसा विश्वास है ।

## धर्म : एक कसौटी : एक रेखा

भारतीय संस्कृति के कण-कण में धर्म की चर्चा है, इसलिए यहां अनेक धर्म और धर्माचार्य प्रादुर्भूत हुए। समय के अंतराल में धर्म जैसे निखालिस तत्त्व में भी कुछ अन्यथा तत्त्वों का समावेश हो जाता है, इस-लिए उसकी कसौटी की आवश्यकता हो जाती है।

आचार्य तुलसी ने धर्म को बुद्धि, तर्क और श्रद्धा की कसौटी पर कसकर उसका शुद्ध रूप जनता के समक्ष प्रस्तुत किया है। 'धर्म : एक कसौटी : एक रेखा' पुस्तक में उन्होंने इसी परिप्रेक्ष्य में चिंतन किया है। इसकी प्रस्तुति में वे कहते हैं—''धर्म की कसौटी है— मानवीय एकता की अनुभूति । हृदय और मस्तिष्क पर अभेद की रेखा खचित होते ही धर्म परीक्षित हो जाता है। अहिंसा का आधार अभेद बुद्धि है। मानवीय एकता की अनुभूति इसी की एक लय है। इसी लय में मैंने अनेक समस्याओं का समाधान देखा है।''

सम्पूर्ण पुस्तक तीन अध्यायों में विभक्त है । प्रथम अध्याय में अध्यात्म के विविध परिप्रेक्ष्यों की चर्चा है । दूसरा अध्याय जैन धर्म से संबंधित है तथा तीसरा अध्याय 'विविधा' के रूप में है । इसके प्रथम खंड में 'पत्र एवं प्रतिनिधि' शीर्षक के अन्तर्गत अनेक शहरों में हुई पत्रकार-वार्ताओं का समावेश है । द्वितीय खंड 'व्यक्ति' में अनेक गणमान्य एवं प्रसिद्ध व्यक्तियों, श्रावकों के बारे में आचार्यश्री के उद्गार संकलित हैं । तृतीय 'मत-अभिमत' में लगभग ११ पुस्तकों के बारे में लेखक की सम्मति प्रकाशित है । चतुर्थ 'संस्थान' खंड में विभिन्न संस्थानों एवं सम्मेलनों के लिए दिए गए संदेशों एवं विचारों का संकलन है । इनमें कुछ संदेश संस्क्रत भाषा में भी हैं ।

पंचम 'पर्व' खंड में कुछ विशेष उत्सवों के बारे में तथा अंतिम 'नैतिक संदर्भ' खंड में एक, दो आदि शीर्षकों से नैतिक विचारों का समावेश है। पुस्तक में समाविष्ट लेखों में वेधकता तो है ही, कुछ नया सोचने की प्रेरणा भी है।

मुनि दुलहराजजी द्वारा संपादित इस पुस्तक में विविध विधाओं में

विचारों का प्रस्तुतीकरण हुआ है। यह पुस्तक दक्षिण यात्रा के परिव्रजन काल की कुछ सामग्री हमारे सामने प्रस्तुत करती है। ऐतिहासिक दृष्टि से भी यह पुस्तक अपना महत्त्वपूर्ण स्थान रखती है। क्योंकि अनेक व्यक्तियों के बारे में इस पस्तक में आचार्य तुलसी के विचारों का संकलन है।

अहिंसा में आस्था रखने वाले पाठक को यह पुस्तक नया आलोक देगी, ऐसा विश्वास है ।

## धर्म और भारतीय दर्शन

आचार्य तुलसी की इस पुस्तिका में 'भारतीय दर्शन परिषद्' के रजत जयंती समारोह के अवसर पर कलकत्ते में पठित एक विशेष लेख का संकलन है। यह लेख धर्म के शुद्ध स्वरूप का बोध तो कराता ही है साथ ही धर्म क्यों, इस पर भी दार्शनिक दृष्टि से विवेचन प्रस्तुत करता है। प्रस्तुत निबन्ध तथाकथित धार्मिकों को कुछ नए सिरे से सोचने को मजबूर करता है।

## धर्म : सब कुछ है, कुछ भी नहीं

इस पुस्तिका में दिल्ली में जनवरी, सन् १९४० में हुए 'सर्वधर्म सम्मेलन' में आचार्य तुलसी का प्रेषित प्रवचन संकलित है। इस लेख का शीर्षक ही आकर्षक नहीं है अपितु इसमें वर्णित धर्म का स्वरूप भी मार्मिक, हृदयस्पर्शी और नवीनता लिए हुए है। आचार्य तुलसी का मंतव्य है कि यदि धर्म इस जन्म में शांति और सुख नहीं देता है तो उससे पारलौकिक शांति की कल्पना व्यर्थ है। इसलिए उन्होंने उपासना-परक और कियाकांडयुक्त धर्म को महत्त्व न देकर धर्म के संदेश को जीवन में उतारने की बात जनता के समक्ष रखी है। इसी तथ्य की पुष्टि प्रवचन के उपसंहार में इन शब्दों में होती है – ''मैं तो यही कहूंगा कि यदि धर्म का आचरण किया जाए तो वह विश्व को सुखी करने के लिए सर्वशक्तिमान् है और यदि धर्म का आचरण न किया जाए तो वह कुछ भी नहीं कर सकता है '''

## धर्म-सहिष्णुता

अणुव्रत के माध्यम से धर्मकांति का जो स्वर आचार्य तुलसी ने बुलन्द किया है, वह भारत के इतिहास में अविस्मरणीय है। उनके ओजस्वी विचारों ने मृतप्रायः धार्मिक क्रियाकांडों को नवीनता प्रदान कर उन्हें जीवंत करने का प्रयत्न किया है। सांप्रदायिकता एवं धार्मिक असहिष्णुता को मिटा कर सर्वधर्मसमन्वय का वातावरण बनाया है।

धार्मिक संकीर्णत। के दुष्परिणामों को देखकर अपनी पीड़ा की अभिव्यक्ति लेखक ने पूस्तिका की भूमिका में इन शब्दों में की है----''सब धर्मों का समन्वय मेरा प्रिय विषय है । जब मैं धर्मों में परस्पर टकराव देखता हूं तो मुफ्ते वेदना होती है । धर्म की पृष्ठभूमि मैत्री है, अहिंस। है और करुणा है ।''

इसमें आचार्य तुलसी ने साहित्यिक शैली में अनेक रूपकों द्वारा धार्मिक उदारता को प्रस्तुति दी है। उसका एक निदर्शन द्रष्टव्य है--''समुद्र मेरे लिए है पर वह केवल मेरे लिए नहीं है क्योंकि वह महान् है, असीम है। मेरा घड़ा केवल मेरा हो सकता है, क्योंकि वह लघु है, ससीम है।''

इस पुस्तक में अठारहवें अखिल भारतीय अणुव्रत सम्मेलन का दीक्षांत प्रवचन भी समाविष्ट है । इस अवसर पर प्रदत्त मोरारजी देसाई का भाषण भी इसमें सम्मिलित है । इस प्रकार यह पुस्तिका अहिसा के विषय में नए विचारों को प्रकट करने वाली महत्त्वपूर्ण क्वति है ।

## धवल समारोह

जैन परम्परा की प्रभावक आचार्य-श्यंखला में आचार्य तुलसी का आचार्यकाल एक कीर्तिमान् है । उनका नेतृत्व ही दीर्घकालीन नहीं, अपितु उस काल में हुये नवोन्मेषों की श्र्यंखला भी बहुत लम्बी है । उनके आचार्यकाल के २५ वर्ष पूरे होने पर समाज ने 'धवल समारोह' की आयोजना की । इस अवसर पर उनका एक विशिष्ट प्रवचन 'धवल समारोह' की नाम से प्रकाशित हुआ । इस लेख का तेरापंथ इतिहास की दृष्टि से ही महत्त्व नहीं, वरन् सम्पूर्ण मानवजाति को भी इसमें नया मार्गदर्शन दिया गया है । वे समाज से क्या अपेक्षा रखते हैं, इसका निर्देश इस आलेख में स्पष्ट भाषा में है । लेख के अन्त में वे स्वयं अपने संकल्प की अभिव्यक्ति इन शब्दों में करते हैं—''मैं संकल्प करता हूं कि मैंने जो किया, उससे और अधिक करूं । मैंने जो पाया, उससे और अधिक पाऊं । मुफसे जनता को जो मिला, उससे और अधिक मिले । मेरा जीवन अपने गण, राष्ट्र और समूचे विश्व के लिये हितकर हो, यही मेरी मंगलकामना है ।''

सम्पादित होने के बाद इस ऐतिहासिक प्रवचन का कथ्य इतना सशक्त हो गया है कि दर्पण की भांति तेरापथ समाज इसमें अपने चहुंमुखी विकास का दर्शन कर सकता है। ३४ साल पूर्व दिया गया यह प्रवचन आज भी उतना ही प्रासंगिक एवं महत्ता लिये हुये है। इस विस्तृत प्रवचन में एक युग, एक जीवन और एक राष्ट्र अपने आपमें पूर्ण रूप से विद्यमान है।

### नया मोड़

अणुव्रत आदोलन के अन्तर्गत नए मोड़ के द्वारा आचार्य तुलसी

### गद्य साहित्य : पर्यालोचन और मुल्यांकन

ने समाज में एक नयी क्रांति लाने का प्रयास किया है । एक हाथ के घूंघट में रहने वाली महिलाओं ने 'नए मोड़' के माध्यम से नयी करवट लेकर समाज में अपनी नयी पहचान बनायी है ।

'नया मोड़' पुस्तिका में आचार्य तुलसी ने सामाजिक कुरूढ़ियों की ओर समाज का ध्यान आक्रुष्ट किया है तथा जन्म, विवाह, मृत्यु के अवसर पर होने वाले आयोजन को जैन संस्कृति के अनुसार संयम से कैसे मनाएं, इसका दिशानिर्देश दिया है। इस पुस्तक में सामाजिक परम्पराओं में आई जडता को तोड़कर उनमें नवप्राण फुकने का कार्य किया गया है।

पुस्तक का वैशिष्ट्य है कि यह केवल उपदेश ही नहीं देती, बल्कि जन्म-संस्कार, विवाह-संस्कार एवं मृत्यु-संस्कार का प्रायोगिक रूप भी प्रस्तुत करती है। इस पुस्तक से प्रेरणा पाकर समाज आडम्बर एवं प्रदर्शनमुक्त जीवन जीने की प्रेरणा ले सकेगा तथा नए समाज की संरचना हो सकेगी, ऐसा विश्वास है।

## नयी पीढ़ी : नए संकेत

आचार्य तुलसी की आशाओं का केन्द्रबिन्दु है—'युवा समाज'। उनका मानना है कि युवकों के हाथ में यदि मशाल प्रज्वलित हो तो सामाजिक जीवन चमत्कुत हो उठता है। युवापीढ़ी को अनुशासित और संयमी बनाए रखने के लिए वे समय-समय पर दिशाबोध देते रहते हैं। 'नयी पीढ़ी: नए संकेत' पुस्तक दिल्ली में आयोजित युवक-प्रशिक्षण शिविर में प्रदत्त वक्तव्यों का संकलन है। इसमें ७ वक्तव्यों के अन्तर्गत धर्म, तेरापथ, मानसिक शांति, ईश्वर, अनेकांत, विसर्जन आदि विषयों का विश्लेषण हुआ है। आकार-प्रकार में लघु होते हुए भी यह पुस्तक धर्म, दर्शन एवं सिद्धांत के बारे में नवीन सामग्री के साथ प्रस्तुत है।

### नवनिर्माण की पुकार

आचार्य तुलसी धार्मिक, आध्यात्मिक एवं सांस्कृतिक महापुरुष हैं। अणुव्रत के माध्यम से उन्होंने सांस्कृतिक चेतना को जागृत कर मानव नवनिर्माण का बीड़ा उठाया है। राजधानी दिल्ली से लेकर छोटे-बडे गांवों तक हजारों किलोमीटर की पदयात्राएं उन्होंने की हैं। 'नवनिर्माण की पुकार' पुस्तक में दिल्ली यात्रा के अनुभवों एवं कार्यक्रमों का संक्षिप्त विवरण है। कई यात्रा-संस्मरण भी पुस्तक में अनायास ही जुड़ गए हैं। अनेक महान् राष्ट्रीय व्यक्तित्वों के विचारों एवं उनके साथ हुए आचार्यश्री के वार्तालापों का समावेश भी इसमें कर दिया गया है।

आचार्य तुलसी के अनेक प्रवचनों का संकलन इसमें ऐतिहासिक क्रम

से हुआ है, अतः आचार्यप्रवर के बहुमूल्य विचारों के साथ-साथ ऐतिहासिक दृष्टि से भी इस पुस्तक का अपना महत्त्वपूर्ण स्थान है ।

सम्पूर्ण पुस्तक तीन प्रकरणों में विभाजित है। प्रथम प्रकरण 'आयोजन' में अनेक महत्त्वपूर्ण विद्वद् गोष्ठियों की रिपोर्ताज है एवं आचार्य श्री के मौलिक विचारों का संकलन है। दूसरा प्रकरण 'प्रवचन' नाम से प्रकाशित है। इसमें लगभग उन्नीस विषयों पर आचार्यश्री के प्रेरक विचारों एवं उद्बोधनों का संकलन है। तथा तीसरे प्रकरण 'मंथन' में पंडित नेहरू, दलाईलामा जैसे ३४ अंतर्राष्ट्रीय एवं राष्ट्रीय व्यक्तियों के साथ हुए वार्तालापों की संक्षिप्त प्रस्तुति हुई है। परिशिष्ट में आचार्यश्री से सम्बन्धित अनेक प्रेरक संस्मरणों का समावेश है। ३५ साल पूर्व मुद्रित होने पर भी यह पुस्तक साहित्यिक दृष्टि से अपना विशेष महत्त्व रखती है।

## नैतिकता के नए चरण

यह 'अणुव्रत विचार माला' का चौथा पुष्प है। इसमें ७ लघु प्रवचनों का संकलन है। इन प्रवचनों/लेखों में अणुव्रत के विविध पक्षों का नैतिक संदर्भ में चिंतन किया गया है। आचार्य तुलसी ने अणुव्रत के माध्यम से नैतिक क्रांति की अलख जगाई है। उनकी उदग्र उत्कंठा है कि धर्म और नैतिकता का गठबंधन हो। यदि धार्मिक होकर व्यक्ति नैतिक नहीं है तो वह भुलावामात्र है। अपनी इसी उत्कंठा को वे इस पुस्तक में इन शब्दों में व्यक्त करते हैं — ''नैतिक पुर्नानर्माण की परिकल्पना मुफ्ते बहुत प्रिय है। उसकी कियान्विति को मैं अपने ही लक्ष्य की कियान्विति मानता हूं।''

अंतिम भयमुक्ति' प्रवचन में भय से मुक्त होने के ९ उपाय निर्दिष्ट हैं। वे उपाय आध्यात्मिक होने के साथ-साथ मनोवैज्ञानिक भी हैं। लघुकाय होते हुए भी यह पुस्तिका अणुव्रत और नैतिकता की संक्षिप्त फांकी प्रस्तुत करने में समर्थ है।

### नैतिक-संजीवन भाग-१

मूच्छित मानव के लिए संजीवनी प्राणदायिनी होती है, वैसे ही मूच्छित मानवता नैतिक-संजीवन से ही पुनरुज्जीवित हो सकती है। आचार्य तुलसी ने अणुव्रत के माध्यम से मानवता के पुनरुद्धार का बीड़ा उठाया है। 'नैतिक संजीवन' पुस्तक इसी की फलश्रुति है। आचार्य तुलसी अपने आत्मकथ्य में इस पुस्तक की प्रस्तुति इन शब्दों में प्रकट करते हैं — नैतिक ऊर्ध्व संचार के लिए जो एक संयमप्रधान आचार संहिता प्रस्तुत की गई, उसे लोगों ने 'अणुव्रत आंदोलन' कहा और उसी उद्देश्य से जो प्रेरक विचार मैं देता रहा, वह 'नैतिक संजीवन' बन गया।''

## गद्य साहित्य : पर्यालोचन और मूल्यांकन

प्रस्तुत कृति में अणुव्रत आंदोलन के वार्षिक अधिवेशनों पर प्रदत्त मंगल प्रवचन एवं समापन-समारोह के उद्बोधन मंकलित हैं। इसके अतिरिक्त कुछ ऐसे प्रवचनों का संकलन भी है, जो अणुव्रत के विशेष समारोहों के अवसर पर दिये गए हैं। इस छोटी-सी कृति में आंदोलन के इतिहास, रूपरेखा, उद्देश्य तथा उसकी निष्पत्तियों का ज्ञान हो जाता है। प्राचीन होने पर भी यह पुस्तक भाषा, भाव एवं शैली की दृष्टि से उत्कृष्ट कोटि की है।

इस कृति के सभी आलेख आज की विषम परिस्थितियों में भी आभा, विश्वास, रचनात्मकता एवं मानवता का संदेश देते हैं। जो व्यक्ति प्रतिदिन हजारों पृष्ठ स्याही से रंग देते हैं, जिनमें ढूंढने पर भी जीवन-तत्त्व नहीं मिलता, उन लोगों के लिए आचार्य तुलसी की यह कृति प्रेरणा-दीप का कार्य करेगी तथा जीवन की उर्वर भूमि में आध्यात्मिक वर्षी कर चरित्र की पौध लहलहा सकेगी।

# प्रगति की पगडंडियां

लगभग ३७ साल पूर्व दिए गए प्रवचनों का एक लघु संस्करण है 'प्रगति की पगडंडियां'। इस पुस्तिका के १३ आलेखों में नैतिकता, शांति, अनुशासन और अहिंसा की आवश्यकता पर प्रकाश डाला गया है, साथ ही इन्हें जीवन में उतारने की प्रेरणा भी है। इसमें औपदेशिक भाषा का प्रयोग अधिक है, फिर भी ऐसा प्रतीत होता है कि बुद्धितत्त्व और हृदयतत्त्व दोनों का समन्वित रूप प्रस्तुत हुआ है।

#### प्रज्ञाप**र्व**

आचार्यं तुलसी प्रायोगिक जीवन जीने में विश्वास करते हैं। उनके जीवन का एक बहुत बड़ा सामूहिक प्रयोग का वर्ष था—'योगक्षेमवर्ष' जिसे 'प्रज्ञापर्व' के रूप में मनाया गया। इस वर्ष का प्रयोजन था - मोलिकता की सुरक्षा के साथ धर्मसंघ को आधुनिकता के साथ जोड़ना तथा आध्यात्मिक वैज्ञानिक व्यक्तित्व का निर्माण करना। इस पूरे वर्ष में सैकड़ों साध-साध्वियों एवं श्रावक-श्राविकाओं को प्रशिक्षण दिया गया।

प्रशिक्षण देने की दृष्टि से प्रशिक्षुओं को अनेक वर्गों में बांटा गया। जैसे — स्नातक वर्ग, प्रबुद्ध वर्ग, तत्त्वज्ञ वर्ग तथा बोधार्थी वर्ग आदि । पूरे वर्ष में साप्ताहिक, पाक्षिक और मासिक प्रशिक्षण का कम भी चला; जिसमें अनेक कार्यकर्ताओं तथा प्रेक्षाध्यान के प्रशिक्षकों के प्रशिक्षण का कार्यक्रम भी रखा गया। इस वर्ष का प्रतीक था 'पण्णा समिक्खए' — प्रज्ञा से देखो । साप्ताहिक बुलेटिन विज्ञप्ति में 'पण्णा समिक्खए' स्तम्भ के अन्तर्गत आचार्य तलसी के विशेष संदेश एवं विचार प्रकाशित होते रहे । उन्हीं विचारों को सुरक्षित रखा गया है—--'प्रज्ञापर्व' पुस्तक में । इसमें अनेक सामयिक विषयों पर सुन्दर प्रकाश डाला गया है ।

इन निबन्धों का संकलन मुनिश्री सुखलालजी ने तैयार किया है। पुस्तक के परिशिष्ट में इस वर्ष के सम्पूर्ण इतिहास को भी सुरक्षित कर दिया है। लगभग १५ शीर्षकों में 'योगक्षेमवर्ष' के पूरे इतिहास का लेखा-जोखा इसमें प्रस्तुत है। यह पुस्तक आचार्यवर के नाम से प्रकाशित है अतः यह परिशिष्ट कुछ अलग-थलग सा लगता है।

४५ लघु निबन्धों से युक्त यह पुस्तक अनेक दृष्टियों से महत्त्वपूर्ण है। प्रत्येक लेख आधुनिक संदर्भ में जीवन की समस्याओं से जूभता-सा प्रतीत होता है। यह पुस्तक निःसंदेह दीर्घकाल तक लोगों को प्रज्ञापर्व की स्मृति दिलाती रहेगी तथा अध्यात्म और विज्ञान के समन्वय की सार्थक प्रतीति कराती रहेगी।

## प्रज्ञापुरुष जयाचार्य

तेरापंथ की तेजस्वी आचार्य-परम्परा में जयाचार्यं चतुर्थ आचार्यं थे। उन्होंने अपने नेतृत्वकाल में अनुशासन और मर्यादा के विविध प्रयोग किए। राजस्थानी भाषा में इतने विशाल साहित्य का निर्माण उनकी अनूठी प्रत्युत्पन्न मेधा का परिचायक है। जयाचार्यं का जीवन बहुमुखी प्रवृत्तियों का केन्द्र था। उनके विशाल व्यक्तित्व को शब्दों की परिधि में बांधना असंभव नहीं, तो दुःसंभव अवश्य है। पर आचार्य श्री की उदग्र आकांक्षा ने उनकी जीवन-यात्रा को प्रस्तुत करने का निर्णय लिया और वह 'प्रज्ञापुरुष जयाचार्य' के रूप में रूपायित हो गई।

लगभग ४४ अध्यायों में विभक्त यह जीवनी-ग्रंथ जयाचार्य के समग्र व्यक्तित्व की संक्षिप्त प्रस्तुति देने वाला है। जयाचार्य ने अपने धर्मसंघ को संविभाग और अनुशासन का उदाहरण कैसे बनाया, इसके विविध प्रयोग भी इसमें दिए गए हैं। इस ग्रंथ में उनकी योग-साधना, साहित्य-साधना और संघ-साधना की त्रिवेणी बही है। यह त्रिवेणी निष्ट्य ही पाठकों की मानसिक शुद्धि में उपयोगी बनेगी।

यह पुस्तक आचार्य तुलसी और युवाचार्य महाप्रज्ञ की संयुक्त कृति है। संपादन-कला में कुशलहस्त मुनि दुलहराजजी इसके संपादक हैं। यह कृति जयाचार्य निर्वाण शताब्दी के उपलक्ष्य में लिखी गयी है। जयाचार्य के योगदान की भलक को प्रस्तुत करने वाली यह कृति जीवनी साहित्य में अपना विशिष्ट स्थान रखती है तथा जयाचार्य के व्यक्तित्व एवं कर्तृत्व को समक्रने में अहंभूमिका निभाती है। गद्य साहित्य : पर्यालोचन और मूल्यांकन

#### प्रवचन डायरी भाग १-३

आचार्य तुलसी एक तेजस्वी धर्मसंघ के अनुशास्ता हैं। उनके लाखों अनुयायी हैं। लगभग ६० वर्षों से वे अनवरत प्रवचन दे रहे हैं। पदयात्रा के दौरान तो दिन में चार-चार बार भी जनता को उद्बोधित किया है। यदि उन सबका संकलन किया जाता तो आज एक विशाल वाङ्मय तैयार हो जाता। फिर भी संकलित प्रवचन-साहित्य विशाल मात्रा में उपलब्ध है।

सन् ४३ से ४७ तक के प्रवचनों का संपादन श्री श्रीचंदजी रामपुरिया ने 'प्रवचन डायरी' के रूप में किया है। आचार्य तुलसी ने इन् प्रवचनों में अन्तरात्मा की आवाज को मानवता के हित में नियोजित करने का सत्प्रयास किया है। उनके विचारों का मूल है कि व्यक्ति-सुधार ही समष्टि-सुधार का मूल है अतः व्यक्ति-सुधार की विविध प्रेरणाएं इन प्रवचनों में निहित हैं।

प्रवचन डायरियों में अणुव्रत आंदोलन के विविध पक्षों का वर्णन भी बड़े प्रभावी ढंग से किया गया है। विषय का स्पष्टीकरण अनेक उद्बोधक कथाओं से हुआ है अतः ये प्रवचन अधिक सरस बन गए हैं। आचार्य तुलसी ने अपने प्रवचनों में धर्म के सार्वभौम स्वरूप को उजागर किया है। इन प्रवचनों में वर्णित धर्म किसी सम्प्रदाय की सीमा में बन्धा हुआ नहीं है। 'प्रवचन डायरी' में संकलित अनेक प्रवचन स्कूल एवं कालेजों में हुए हैं अतः इनमें शिक्षा से जुड़ी विसंगतियों तथा धर्म एवं अध्यात्म के नाम पर पनपती विक्वतियों की तस्वीर को यथार्थ रूप से प्रस्तुत कर उनका स्थायी समाधान भी प्रस्तुत किया गया है।

इन प्रवचनों में भारतीय संस्कृति की आत्मा छिपी हुई है, इसलिए इस साहित्य की मौलिकता एवं महत्ता पर कभी प्रश्नचिह्न नहीं लग सकता। जब कभी इनको पढ़ा जायेगा, पाठक नयी प्रेरणा एवं आध्यात्मिक खुराक प्राप्त करेगा। आचार्य तुलसी ने इनमें तर्क को नहीं, अपितु श्रद्धा और आंतरिक प्रतिध्वनि को अभिव्यक्ति दी है। इसलिए ये प्रवचन सीघे अंतर्मन को छूते हैं।

प्रवचन डायरी के प्रथम भाग में सन् ५३ एवं ५४ के, द्वितीय भाग में सन् ५५,५६ के तथा तृतीय भाग में सन् ५७ के प्रवचनों का संकलन है ।

दितीय संस्करण में प्रवचन डायरी की सामग्री 'प्रवचन-पाथेय' भाग-९ तथा ११', 'भोर भई,' 'सूरज ढल ना जाए', 'संभल सयाने !' एवं घर का रास्ता' में परिवर्धित एवं परिष्कृत रूप में प्रकाशित हुई है ।

#### प्रवचन-पाथेय भाग १-११

प्रवचन साहित्य जनमानस को नैतिकता एवं अध्यात्म की ओर प्रेरित करने का सफल उपक्रम है। आचार्य तुलसी के प्रवचन किसी पूर्वाग्रह या संकीर्णता से बंधे हुए नहीं होते हैं, अतः उनमें सत्यं, शिवं, सुन्दरं की समन्विति सहज ही हो जाती है। इन प्रवचनों में ऐसी शक्ति निहित है, जो मोहाविष्ट चेतना को जगाने में सक्षम है।

आचार्य तुलसी के प्रवचन-साहित्य की एक लम्बी प्रृंखला जैन विषव भारती लाडनूं (राज०) से प्रकाशित हुई है, जो प्रवचन-पाथेय के नाम से संकलित है। महाश्रमणी साध्वीप्रमुखा कनकप्रभाजी उनके प्रवचनों के बारे में अपनी टिप्पणी प्रस्तुत करते हुए कहती हैं—''उनके प्रवचनों में एक ओर सत्य की गहराई रहती है तो दूसरी ओर व्यवहार का धरातल भी बहुत प्रशस्त रहता है। आचार्यश्री की बहुश्र्तता हर प्रवचन में भांकती है।''

यह प्रवचन-साहित्य जीवन के विविध पहलुओं से सम्बन्धित समस्याओं को उठाता ही नहीं, बल्कि समाधान भी देता है। पहले उनके प्रवचनों का संकलन 'बूंद बूंद से घट भरे', भाग-१,२ 'मंजिल की ओर' भाग-१,२ 'सोचो समफो' भाग १-३ इन नामों से प्रकाशित हुआ था। प्रवचन साहित्य को एकरूपता देने के लिए इन्हें ''प्रवचन-पाथेय'' नाम से कई भागों में प्रकाशित किया गया, जिसकी सूची इस प्रकार है---

| • • •               | · ·                       |
|---------------------|---------------------------|
| प्रवचन-पाथेय भाग-१  | बूंद-बूंद से घट भरे भाग-१ |
| प्रवचन-पाथेय भाग-२  | बूंद-बूंद से घट भरे भाग-२ |
| प्रवचन-पाथेय भाग-३  | मंजिल की ओर <b>भाग</b> ∽१ |
| प्रवचन-पाथेय भाग-४  | सोचो ! समभो !! भाग-१      |
| प्रवचन-पाथेय भाग-५  | सोचो ! समफो !! भाग-२      |
| प्रवचन-पाथेय भाग-६  | सोचो ! समभो !! भाग-३      |
| प्रवचन-पाथेय भाग-७  | मंजिल की ओर भाग-२         |
| प्रवचन-पाथेय भाग-⇒  | स्वतंत्र                  |
| प्रवचन-पाथेय भाग-९  | प्रवचन डायरी भाग-१        |
| प्रवचन-पाथेय भाग-१० | स्वतंत्र                  |
| प्रवचन-पाथेय भाग-११ | प्रवचन डायरी भाग-१        |
|                     |                           |

आचार्यश्री ने इन प्रवचनों में उन अनछुए पहलुओं का स्पर्श किया है, जिनका सम्बन्ध आज समग्र विश्व में व्याप्त व्यक्तिगत, पारिवारिक, धार्मिक, सामाजिक एवं राजनैतिक समस्याओं से है। लेखक की पैनी दृष्टि से शायद ही कोई मुद्दा छूटा हो, जिन पर उनके विचार प्रवचन के माध्यम से हमारे सामने न आए हों। किसी भी विषय का विश्लेषण करते समय वे जहां अतीत में खो जाते हैं, वहीं उन्हें वर्तमान का भी भान रहता है, साथ ही भविष्य के

#### गद्य साहित्य : पर्यालोचन और मूल्यांकन

प्रति भी सावधान रहते हैं । निःसंदेह प्रवचन-साहित्य की यह लम्बी श्रृंखला हर घर में ज्ञान की ज्योति प्रज्वलित कर 'तमसो मा ज्योतिर्गमय' का संदेश देती है । प्रवचन साहित्य की यह लम्बी श्रृंखला जीवन की विसंगतियों को दूर करके व्यक्ति-चेतना को जगाने में महत्त्वपूर्ण कड़ी का कार्य करेगी ऐसा विश्वास है ।

#### प्रश्न और समाधान

प्रश्नोत्तरों के माध्यम से दिया गया बोध पाठक के लिए अधिक सहज एवं हृदयग्राही होता है। 'प्रश्न और समाधान' पुस्तक में जिज्ञासा करने वाले हैं —मुनिश्री सुखलालजी तथा समाधानकर्त्ता हैं—आचार्य तुलसी। इसमें प्रश्नोत्तरों के माध्यम से अहिंसा, सत्य आदि व्रतों का स्वरूप विश्लेषित हुआ है। लगभग प्रश्न अणुव्रत आंदोलन के नियमों को व्याख्यायित करते हैं।

यह कृति साम्प्रदायिक मनोभूमिका से दूर हटकर घृणा, हिंसा आदि के दलदल से उबार कर मानव जाति को अखण्ड आत्मविण्वास और मैत्री के साम्राज्य में ले जाती है। इस पुस्तक में समाज के सच्चे चित्र को उकेरकर समष्टिगत चेतना को जगाने के उपाय निर्दिष्ट हैं।

# प्रेक्षा : अनुप्रेक्षा

प्रेक्षा अपने ढ़ारा अपने को देखने की ध्यान की विशिष्ट पढ़ति है। यह अशांत विश्व को शांति की राह बताने का महान् उपक्रम है। प्रेक्षा की प्राथमिक जानकारी देने हेतु आचार्य तुलसी ने 'प्रेक्षासंगान' की संरचना की, जिसमें ३०० पद्यों के माध्यम से प्रेक्षाध्यान की विधि, स्वरूप तथा महत्त्व को स्पष्ट किया है। इन पद्यों पर प्रश्नोत्तरों के माध्यम से व्याख्या लिखी गई, वही 'प्रेक्षाः अनुप्रेक्षा' पुस्तक के रूप में रूपायित हुई है। इसमें लगभग ५१ आलेखों में प्रेक्षाध्यान के उद्भव का इतिहास, उसका आधार लेक्याध्यान आदि का विस्तार से वर्णन है तथा अन्त में 'पुलिस अकादमी', जयपुर में हुए कुछ प्रवचनों का संकलन है।

पूरी पुस्तक प्रेक्षाध्यान की परिक्रमा करते हुए चलती है । प्रश्नोत्तरों का क्रम भी सरल एवं सुबोध है । 'प्रेक्षासंगान' के पद्यों की अनुप्रेक्षा करते समय ऐसा महसूस होता है, मानो गागर में सागर भर दिया गया हो ।

प्रस्तुत कृति अस्तित्व को समभने का नया दृष्टिकोण प्रस्तुत कर आत्मशक्ति को जगाने के सूत्रों को व्याख्यायित करती है। साथ ही यह आज के परिवेश में व्याप्त तनाव, अशांति एवं कुण्ठा की सलवटों को दूर करने तथा भौतिक एवं पदार्थवादी मनोवृत्ति के अन्धकार को प्रकाश में रूपान्तरित करने का एक रचनात्मक, सृजनात्मक एवं प्रायोगिक उपक्रम है।

#### प्रेक्षाध्यान : प्राणविज्ञान

प्रेक्षाध्यान के स्वरूप को स्पष्ट करने के लिए ''जीवन विज्ञान ग्रंथ माला'' की श्रृंखला में अनेक पुष्प प्रकाशित हुए हैं। उन्हीं पुष्पों में एक पुष्प है—'प्रेक्षाध्यान : प्राणविज्ञान'। इसमें प्राणशक्ति का महत्त्व तथा उसको जगाने के विविध प्रयोगों की चर्चा हुई है। आकार में लघु होते हुए भी यह पुस्तिका अनेक नए रहस्यों को प्रकट करने वाली है।

## बीति ताहि विसारि दे

आचार्य तुलसी की यह उदग्र आकांक्षा है कि संसार को अध्यात्म का एक ऐसा आलोक मिले, जिससे संपूर्ण मानव जाति आलोकित हो उठे। आज हर व्यक्ति अतीत के भूले में भूल रहा है। इसका फलित है—तनाव। मानव को इस दुविधा से मुक्त करने के लिए 'बीति ताहि विसारि दे' पुस्तक अनुपम पाथेय बन कर सामने आई है। जिनका अथक श्रम इस पुस्तक के संपादन में लगा है, वे महाश्रमणी साध्वीप्रमुखाजी पुस्तक की प्रस्तुति में कहती हैं—'बीति ताहि विसारि दे' आचार्यश्री द्वारा समय-समय पर प्रदत्त और लिखित प्रवचनों एवं निबंधों का संकलन है। इसमें युवकों और महिलाओं के सम्बन्ध में जो सामग्री है, वह सोद्देश्य तैयार की गयी है। यह युवापीढ़ी को दिशाबोध देने वाली है और महिला जाति को उसकी अस्मिता की पहचान करवाकर उसके पुरुषार्थ की लो को प्रज्वलित करने वाली हैं——परिश्रम के पसीने से पनपी धान की सुनहरी बाली जितनी मोहक होती है, उतनी ही मोहक है आचार्यश्री की यह क्वति, जिसमें नैतिक और आध्यात्मिक विचारों का अखूट पायेय भरा पड़ा है।"

इसमें योगसाधना, धर्म, भगवान् महावीर, युवक, नारी आदि अनेक विषयों पर मार्मिक एवं हृदयस्पर्शी प्रस्तुति हुई है। ३८ आलेखों से संयुक्त यह कृति सत्य का साक्षात्कार कराने तथा महान् बनने की दिशा में एक अनुपम प्रेरणा-पाथेय है।

## बंद-बंद से घट भरे, भाग-9,२

आज के वैज्ञानिक युग में वक्ताओं की कमी नहीं है, पर प्रवचनकार दुर्लभ हैं। आचार्य तुलसी धर्माचार्य हैं, पर रूढ़ प्रवक्ता नहीं। उनके प्रवचन में धर्म, दर्शन, विज्ञान, समाज, राजनीति एवं मनोविज्ञान आदि अनेक विषयों का समावेश होता है। सन् ६० में 'प्रवचन डायरी' के प्रकाशन के बाद प्रवचन-साहित्य की प्रथम कड़ी 'बूंद-बूंद से घट भरे' भाग १ और २ प्रकाश में आईं।

इन पुस्तकों में सन् ६५ और ६६ के प्रवचनों का संकलन है। इन प्रवचनों में विषयों की विविधता है पर लक्ष्य एक ही है कि व्यक्ति की चेतना को अध्यात्म की ओर उन्मुख किया जाए ।

''सुधरे व्यक्ति, समाज व्यक्ति से, राष्ट्र स्वयं सुधरेगा'' आचार्यश्री ढारा दिया गया यह उद्घोष पुस्तक के नाम की सार्थकता प्रकट करता है, जैसे बूंद-बूंद से घट भरता है, वैसे ही व्यक्ति-सुधार से समाज, राष्ट्र एवं विश्व का सुधार अवश्यंभावी है।

लगभग प्रवचन जैन आगमों की परिक्रमा करते हुए प्रतीत होते हैं, अत: इनको महावीर-वाणी का आधुनिक प्रस्तुतीकरण कहा जा सकता है। इसमें भृगुपुरोहित आदि आगमिक आख्यानों के माध्यम से त्याग, संयम, अनासक्ति और सादगी आदि भावों को जागृत करने की प्रेरणा दी गयी है।

पुस्तक में समाविष्ट आध्यात्मिक सामग्री इतनी सरल एवं सरस शैली में गुम्फित है कि पाठक कभी भी इसे पढ़कर अपने अशांत मन को शांति की राहों पर अग्रसर कर सकता है । संपादिका महाश्रमणी साध्वीप्रमुखाजी का विश्वास भी इन शब्दों को दोहराता है कि ''जिस प्रकार एक-एक बूंद को सोखता सहेजता माटी का घड़ा एक दिन पूरा भर जाता है, वैस ही आचार्यप्रवर के उपदेशामृत की इन बूदों को पीते-पीते हमारे जीवन का घट भी भर जाएगा ।'' इसके प्रथम भाग में ५३ तथा दितीय भाग में ५१ प्रवचनों का समाहार है । प्रवचन-पाथेय की श्रुखला में भी ये भाग १ एवं भाग २ के नाम से प्रसिद्ध हैं ।

## बूंद भी : लहर भी

कथा वह माध्यम है, जिसके ढारा आम जीवन से जुड़ी बात सहज और सरल ढंग से कही जा सकती है। कथा सुनने में जितनी सुखद है, समफ्रने में उतनी ही सहज होती है। सुप्त चैतन्य के जागरण में कथा का प्रभाव विलक्षण है। आचार्य तुलसी का यह कथा-संकलन जीवन-मूल्यों एवं नैतिक प्रेरणाओं से संवलित है।

ऐतिहासिक, पौराणिक, काल्पनिक, सामाजिक एवं आगमिक कथाओं से युक्त यह कथाग्रंथ जीवन के समग्र परिवेश को प्रस्तुति देने वाला है। ये कथाएं लोक-संस्कृति को उजागर करने वाली तथा नई प्रेरणा एवं आदर्श भरने वाली हैं। मानव को मानव होने का बार-बार अहसास करवाकर व्यस्त जीवन में भी अध्यात्म की ओर प्रेरित करती हैं।

प्रस्तुत कहानी-संग्रह आज की कथाओं की भांति केवल भावनाओं को जगाने वाला या सस्ता प्रेम-प्रदर्शन करने वाला नहीं, अपितु त्याग, स्नेह, सहानुभूति, स्वावलम्बन और सहिष्णुता का स्पर्श करने वाला है ।

आचार्यश्री द्वारा कही गयी कथाओं को शब्दों का परिधान महाश्रमणी साध्वीप्रमुखा कनकप्रभाजी ने दिया है । वे इस पुस्तक के बारे में आश्वस्त हैं कि इस क्वति के माध्यम से पाठक सत्य की राह में गतिशील बनेंगे और स्वयं सत्य का साक्षात्कार कर सकेंगे ।

## बैसाखियां विश्वास की

आज के यांत्रिक युग में मानव जिस भाग-दौड़ की जिंदगी जी रहा है, उसमें ऐसे उद्बोधनों की अपेक्षा है, जिसमें संक्षेप में गंभीर एवं उपयोगी तत्त्व का निरूपण हो। 'बैसाखियां विश्वास की' पुस्तक में लेखक ने गागर में सागर भरने का प्रयत्न किया है। अतः यह पुस्तक उन लोगों के लिए विशेष उपयोगी है, जिनके पास समय की समस्या है।

आज देश में ऐसे धर्माचार्यों की संख्या नगण्य है, जो व्यक्ति, समाज और राष्ट्र की समस्याओं पर चिन्तन करते हैं और समस्या का मूल पकड़कर उसको समाहित करने का प्रयत्न करते हैं। यह पुस्तक इस बात की साक्षी है कि इसमें विविध समस्याओं को उठाकर उसका आधुनिक संदर्भ में समाधान दिया गया है।

इस क्रुति में राष्ट्रीय, सामाजिक एवं व्यक्तिगत जीवन में नैतिक मूल्यों की प्रतिष्ठा करने की बात बार-बार दोहरायी गयी है। आज जन-जीवन में जो अनैतिकता, अप्रामाणिकता, चरित्रहीनता और भ्रष्टाचार फैलता जा रहा है, उसे अणुव्रत के माध्यम से मिटाकर व्यक्ति के जीवन को सृजनात्मक एवं रचनात्मक रूप में बदलने का आह्वान किया गया है। इसके अधिकांग लेख सम-सामयिक हैं।

पुस्तक में समाविष्ट प्रायः सभी शीर्षक आकर्षक एवं रहस्यमय हैं। शीर्षक पढ़कर ही पाठक लेख पढ़ने के लोभ का संवरण नहीं कर सकता। जैसे— 'सपना : एक नागरिक का, एक नेता का', 'देश की बागडोर थामने वाले हाथ' 'फुट आईने की या आसपास की' आदि।

आचार्य तुलसी ने अपने जीवन से आत्मविष्र्वास की एक नई मणाल प्रस्तुत की है। यही कारण है कि उनके जीवन के शब्दकोण में असम्भव जैसा कोई शब्द है ही नहीं। उनके लेखों में आत्मविष्र्वास की जो ज्योति विकीर्ण हुई है, वह पग-पग पर देखी जा सकती है। ये लेख निराणा से प्रताड़ित व्यक्ति में भी नयी आणा का संचार करने वाले हैं।

 अपना विश्वास जगा पाएं तो इसमें लगे क्षणों की सार्थकता है।''

इन आलेखों में आध्यात्मिक मूल्यों को पुनरुज्जीवित करने की लेखक की तड़प दर्शनीय है। ये प्रेरक सन्देश भटके व्यक्तियों को भी उजली राहों पर ले जाने में सक्षम हैं तथा आज की भ्रष्ट राजनीति को सही दिशादर्शन देने वाले हैं।

११३ आलेखों का यह संकलन जन-जन के विश्वास को तो जगाएगा ही, साथ ही साथ शाश्वत और सम-सामयिक विषयों पर हमारी ज्ञान-राशि की वृद्धि भी करेगा ।

## भगवान् महावीर

महापुरुष देश, काल की सीमा से परे होते हैं। वे समय को अपने साथ बहाकर ले जाने की क्षमता रखते हैं तथा अपने दर्शन से जन-चेतना में एक नई स्फूर्ति भरने का कार्य करते हैं। भगवान् महावीर भारतभूमि पर अवतरित एक ऐसे महापुरुष थे, जिनके व्यक्तित्व में विकास की ऊंचाई एवं विचारों की गहराई एक साथ संक्रांत थी। उनका अपार्थिव चिन्तन आज भी हिंसा से आक्रांत भूली-भटकी मानवता को नया दिशा-दर्शन दे रहा है।

भगवान् महावीर के जीवन पर आज तक अनेकों ग्रन्थ प्रकाश में आ चुके हैं। उसी श्रृंखला में जन्म से परिनिर्वाण तक की घटनाओं को संक्षिप्त शैली में 'भगवान् महावीर' पुस्तक में उभारा गया है। यह पुस्तक बहुत सीधी-सरल भाषा में महावीर के जीवन-दर्शन को प्रस्तुत करती है। हजारों पृष्ठों में जो बात नहीं समभाई जा सकती, वह इस पुस्तक के १३६ पृष्ठों में समभा दी गयी है। अतः महावीर के तेजस्वी व्यक्तित्व एवं कर्तृरंव को समभने में यह जीवनीग्रंथ आबालबुद्ध के लिए उपयोगी है।

## भोर भई

श्रीचन्द रामपुरिया को आचार्यश्री के प्रवचनों का प्रथम संकलनकर्त्ता कह सकते हैं। उन्होंने सन् ४३ से ४७ में हुए प्रवचनों को 'प्रवचन डायरी, भाग-१, २, ३' में संकलित किया है। 'भोर भई' प्रवचन डायरी भाग-२ का द्वितीय संस्करण है। इस द्वितीय संस्करण में प्रवचन के शीर्षकों में भी अनेक परिवर्तन हुए हैं तथा सामग्री को भी परिर्वाधत एवं परिष्ठत कर समय के अनुरूप बनाया गया है। यह पुस्तक 'प्रवचन-पाथेय' की श्रृंखला का चौदहवां पुष्प है।

इन प्रवचनों में जो सजीवता, कलात्मकता एवं सुबोधता उभरी है, उसका कारण है—उनकी गहरी साधना, अनुभूति की क्षमता एवं जन्मजात संवेदनशील मानस । आचार्य तुलसी के चिन्तन में भारत की आध्यात्मिक एवं सांस्कृतिक चेतना प्रतिबिम्बित है, इसलिए उनके प्रवचन अध्यात्म की परिक्रमा करते रहते हैं। विविध विषयों से सम्बन्धित ये ८३ प्रवचन लोगों के आंतरिक शक्ति-जागरण में निमित्त बन सकेंगे तथा मनुष्य के खोए देवत्व को पुन: स्थापित करने में महत्त्वपूर्ण भूमिका अदा कर पाएंगे।

# अष्टाचार की आधारशिलाएं

मन में उत्पन्न विचार जब भाषा का परिधान पहनकर जनता के समक्ष उपस्थित होते हैं, तब वे प्रवचन, लेख या निबन्ध का रूप धारण कर लेते हैं। भिन्न-भिन्न विषयों पर आचार्य तुलसी की चिन्तनधारा कभी मौखिक रूप से तो कभी लिखित रूप से जनता के समक्ष अभिव्यक्त होती रही है। 'भ्रष्टाचार की आधारशिलाएं' उनका ऐसा कालजयी हस्ताक्षर है, जिसकी उपयोगिता कभी धूमिल नहीं हो सकती। क्योंकि हर युग में भ्रष्टाचार अपना रूप बदलता है और विविध रूपों में अपना प्रभाव बताता है।

इस आलेख में समाज, राष्ट्र एवं व्यक्तिगत जीवन में नैतिक मूल्यों की स्थापना एवं उसकी उपयोगिता पर खुलकर चर्चा हुई है। समाज एवं देश में जो जड़ता है, भ्रष्टाचार है उसे दूर कर सुन्दर समाज की कल्पना का चित्र इस आलेख में प्रस्तुत किया गया है। अतः यह पुस्तिका राष्ट्र को संवारने, समाज को दिशादर्शन देने एवं व्यक्ति को नई सोच देने में समर्थ है।

## मंजिल की ओर, भाग-१,२

मजिल की खोज हर व्यक्ति को अभीष्ट है पर उसके लिए कुशल-मार्गदर्शक, सही राह तथा सही चाह की आवश्यकता रहती है। 'मंजिल की ओर' भाग-१,२ सचमुच मंजिल की ओर ले जाने वाली महत्त्वपूर्ण इतियां हैं। ये दोनों पुस्तकें विवेक-जागृत कराने में मार्गदर्शक का कार्य करती हैं। आचार्य तुलसी कुशल प्रवचनकार हैं। उनके प्रवचन केवल औपचारिक नहीं, अपितु अनुभव की गहराइयां लिए हुए होते हैं, इसीलिए उनके प्रवचन में एक सामान्य व्यक्ति जितना आनन्दविभोर होता है, उतना ही एक विद्वान् भी। बच्चे यदि प्रसन्न होते हैं तो वृढ भी भाव-विभोर हो उठते हैं।

'मंजिल की ओर, भाग-१' में १०४ तथा द्वितीय भाग में घट प्रवचनों का संकलन है। समाज, धर्म, नीति, राजनीति आदि विविध विषयों से सम्बन्धित आलेख इनमें समाविष्ट हैं। इन दोनों पुस्तकों में आगम के अनेक सूक्तों तथा आख्यानों की सरल, सुबोध एवं सरस शैली में व्याख्या हुई है।

'तीन लोक से मथुरा न्यारी' इस लोकोक्ति के पीछे छिपे नए इतिहास

को नए परिप्रेक्ष्य में जनता के समक्ष प्रस्तुत किया गया है। तात्त्विक ज्ञान की दृष्टि से भी ये दोनों पुस्तकें अत्यन्त महत्त्वपूर्ण बन पड़ी हैं। इन पुस्तकों में सन् ७६ से ७८ तक के प्रवचन संकलित हैं। ये दोनों पुस्तकें धर्म और अध्यात्म की नई दिशाएं उद्घाटित कर हरेक व्यक्ति को मंजिल की ओर ले जाने में सक्षम हैं। इन दोनों पुस्तकों का संपादन साध्वीश्री जिनप्रभाजी ने किया है।

# मनहंसा मोती चूगे

साहित्य प्रकाश का रूपांतर है। अन्तःप्रकाश को प्रकट करने वाली "मनहंसा मोती चुगे" पुस्तक योगक्षेम वर्ष के प्रवचनों की श्रांखला में पांचवीं और अन्तिम पुस्तक है। इसमें ४६ प्रवचनों का संकलन है। प्रारम्भ के छह प्रवचन नमस्कार मंत्र का दार्शनिक विवेचन प्रस्तुत करते हैं। कुछ लेख जीवन के व्यावहारिक विषयों का प्रशिक्षण देने वाले हैं तो कुछ अणुव्रत एवं प्रेक्षाघ्यान की पृष्ठभूमि को अभिव्यक्त करते हैं। कुछ अध्यात्म की नई दिशाएं उद्घाटित करते हैं तो कुछ समाज की बुराइयों की ओर भी इंगित करते हैं। कुल मिलाकर इस इत्ति में पाठक को मिलेगा सत्य का साक्षात्कार तथा जीवन को सजाने-संवारने के मौलिक सूत्र ।

पुस्तक का नाम जितना आकर्षक एवं नवीन है, तथ्यों का प्रतिपादन भी उतनी ही सरल एवं नवीन-शैली में हुआ है । व्यक्तित्व रूपान्तरण एवं विधायक दृष्टिकोण का निर्माण करने के इच्छुक पाठकों के लिए यह क्रुति दीपशिखा का कार्य करेगी ।

## महामनस्वी आचार्यश्री कालूगणी : जीवनवृत्त

साहित्यिक विधाओं में जीवनी-साहित्य का अपना महत्त्वपूर्ण स्थान है। जीवनी साहित्य पढ़ने में तो सरस होता ही है, साथ ही जीवन्त प्रेरणा भी देता है। आचार्य तुलसी ने अपने दीक्षागुरु के जीवन-प्रसंग को संस्मरणात्मक शैली में लिखा है, जिसका नाम है—'महामनस्वी आचार्यश्री काऌगणी जीवनवृत्त।'

कालूगणी का जीवन ज्ञान, दर्शन और चारित्र की त्रिवेणी में अभिस्नात था। उनका बाह्य व्यक्तित्व जितना आकर्षक और चुम्बकीय था, आंतरिक व्यक्तित्व उससे हजार गुणा अधिक निर्मल और पवित्र था। वे व्यक्तित्व-निर्माता थे। तेरापन्थ में उन्होंने सैकड़ों व्यक्तित्वों का निर्माण किया। यही कारण है कि वे तेरापन्थ धर्मसंघ को आचार्य तुलसी जैसा महनीय एवं ऊर्जस्वल व्यक्तित्व दे पाए।

इस पुस्तक में आचार्यश्री ने सर्वत्र इस बात का ध्यान रखा है कि भाषा कहीं जटिल नहीं होने पाए । इसके अध्याय भी इतने छोटे हैं कि

# मुक्तिः इसी क्षण में

''मोक्ष केवल पारलोैकिक ही नहीं है, वर्तमान जीवन में भी जितनी शांति, जितना आनन्द और जितना चैतन्य स्फुरित होता है, वह सब मोक्ष का ही अनुभव है''। इन विचारों को अभिव्यक्ति देने वाली लघुकाय पुस्तक है—'मुक्ति : इसी क्षण में।'

यह कृति शारीरिक, मानसिक और वैचारिक कुंठाओं, तनावों एवं विक्ठतियों को दूर करने का सक्षम माध्यम बनी है । इससे सत्य से साक्षात्कार तथा मोक्ष से तादात्म्य स्थापित करने के लिए सहज मार्गदर्शन प्राप्त होता है ।

दितीय संस्करण में इस क्वति के अधिकांश आलेख 'मंजिल की ओर' भाग २ पुस्तक में समाविष्ट कर दिए गए हैं। २३ प्रवचनों/लेखों से युक्त यह लघुकाय पुस्तक जीवन की अनेक सार्थक दिशाओं का उद्घाटन करती है।

# मुक्तिपथ

साहित्य मनुष्य को जीवन की खुराक देता है। जो साहित्य केवल शब्दजाल में गुम्फित होता है, वह जीवन को विशेष रूप से प्रभावित नहीं कर सकता पर जो जीवन-चर्या को रूपांतरण की प्रेरणा देकर जीवन के सही आचार का वर्णन करता है, वही साहित्य जनभोग्य हो सकता है। 'मुक्तिपथ' एक ऐसी ही क्वति है, जो गृहस्थ जीवन के सामने आगमिक धरातल पर ऐसे छोटे-छोटे आदर्शों को प्रस्तुत करती है, जिससे वह सफल एवं शांत जीवन जी सके।

वर्तमान के स्वच्छंदताप्रिय युग में यह कृति वर्तों का नया आलोक फैलाने वाली है तथा अहिंसा, सत्य आदि का आधुनिक सन्दर्भ में विश्लेषण करती है। यह जैन तत्त्व के अनेक पहलू जैसे अनेकांत, रत्नत्रयी, सप्तभंगी, आत्मा, भाव आदि का सहज, सरल एवं संक्षिप्त शैली में विवेचन करती है। पुनर्मुद्रण में यही पुस्तक 'गृहस्थ को भी अधिकार है धर्म करने का' इस नाम से प्रकाशित हुई है। इसके नाम-परिवर्तन के बारे में आचार्य तुलसी कहते हैं— 'मुक्तिपथ' नाम अच्छा ही था पर नाम पढ़ते ही यह ज्ञात नहीं होता था कि यह पुस्तक गृहस्थ समाज को तत्त्व-बोध देने की दृष्टि से लिखी गयी है। '''अतः पुनर्मुद्रण में इसका नाम रखा गया है 'गृहस्थ को भी अधिकार है धर्म करने का।'

## मुखड़ा क्या देखे दरपन में

अपने जीवन के ७५वें वर्ष के उपलक्ष्य में आचार्य तुलसी ने किसी बड़े समारोह का आयोजन न करके अन्तर्मुखता जगाने, दृष्टिकोण का परिमार्जन करने तथा आध्यात्मिक वैज्ञानिक व्यक्तित्व का निर्माण करने हेतु साधु-साध्वियों, श्रावक-श्राविकाओं को प्रशिक्षित करने का सजीव उपक्रम चलाया। 'मुखड़ा क्या देखे दरपन में' पुस्तक में योगक्षेम वर्ष में हुए ७१ प्रवचनों का संकलन है, जिसमें अन्तःचेतना जगाने के लिए दिए गये दिशा-बोध एवं दिशादर्शन हैं।

आचार्य तुलसी की यह कृति व्यक्ति को भाषा और तर्क में न उलफाकर भावों की गहराई में ले जाने में सक्षम है। प्रस्तुत पुस्तक व्यक्ति को अपने बारे में सोचने, अन्तःकरण में फांकने एवं स्वयं का मूल्यांकन करने के लिए विवश करती है। इसमें सहनशीलता एवं संवेदनशीलता का ऐसा स्रोत वहा है, जो समाज के सभी कूड़े-कर्कंट को बहा ले जाने में सक्षम है।

पुस्तक में महावीर के जीवन एवं दर्शन के सम्बन्ध में भी महत्त्वपूर्ण जानकारियां दी गयी हैं। लेखक ने आध्यात्मिक और वैज्ञानिक इन दो धाराओं को जोड़ने का जो प्रयत्न किया है, वह निःसन्देह भारत के सांस्कृतिक एवं चिन्तन के क्षितिज पर एक नया सूर्य उगाएगा। आज मूल्यांकन का हर पैमाना वैज्ञानिक है। इस परिप्रेक्ष्य में विज्ञान को अध्यात्म से जोड़ने का सशक्त प्रयास वास्तव में स्तुत्य है, दूरदर्शिता का परिचायक है और वर्तमान के अनुकूल है। यह कृति हर वर्ग के पाठक को अभिभूत और चमत्कृत करने में सक्षम है।

# मेरा धर्म : केन्द्र और परिधि

आचार्य तुलसी ऐसे साहित्यकार हैं, जिन्होंने देश और काल की सीमा से परे होकर सार्वभौम सत्य की प्रतिष्ठा करके मानवता का पथ आलोकित किया है। वे सुलभो हुए चिन्तक **हैं। उन्हें समाज में**  जो बात ठीक नहीं लगती, उसका वे बेहिचक प्रतिवाद करते हैं। फिर चाहे उन्हें कितना ही विरोध सहना पड़े। 'मेरा धर्म : केन्द्र और परिधि' क्वति धर्म के उस रूप को प्रकट करती है, जो क्रियाकांडों एवं जड़ उपासना पद्धति से अनुबंधित नहीं, अपितु जीवन को भौतिकता की चकाचौंध से निकालकर अध्यात्म की गहराइयों में ले जाने में सक्षम है। सांप्रदायिकता का जहर आज मानवता को मृतप्रायः बना रहा है। इस सांप्रदायिक समस्या को समाधान देते हुए आचार्य तुलसी इस पुस्तक में कहते हैं ''सम्प्रदाय उपयोगी है यदि वह धर्म का प्रतिबिम्बग्राही हो। जब सम्प्रदाय कोरा संप्रदाय रह जाये, उसमें धर्म का प्रतिबिम्ब ग्रहण करने की क्षमता न रहे तो वह अनिष्टकर हो जाता है।" इस प्रकार सांप्रदायिकता और धर्मान्धता के विरुद्ध यह इत्ति ऐसा वातावरण तैयार करती है, जो धर्म या मजहब के नाम पर मानवीय एकता को तोड़ने वाली शक्तियों को सबक दे सके।

अड़तीस लेखों के इस संकलन में लेखक ने धर्म और सम्प्रदाय के सम्बन्ध में न केवल अपनी अवधारणाओं को स्पष्ट किया है। बल्कि पाठकों के बीच बनी धर्म एवं सम्प्रदाय सम्बन्धी भ्रांतियों का निराकरण भी किया है। इसके अतिरिक्त ''हिन्दू: नया चिन्तन, नयी परिभाषा'' में हिन्दू शब्द की नयी व्याख्या प्रस्तुत की है, जो हमारी राष्ट्रीय अखण्डता को बनाए रखने में सक्षम है।

''धार्मिक समस्याएं : एक अनुचिन्तन'' लेख में धर्म के नाम पर फैली अशिक्षा, अन्धविश्वास एवं रूढ़िवादिता पर करारा व्यंग्य किया है। तेरापंथ से सम्बन्धित अनेक लेख तेरापन्थ के इतिहास एवं उसके दर्शन की समग्र जानकारी देते हैं। इसके अतिरिक्त विश्वशांति, निःशस्त्रीकरण जैसे अन्य सामयिक विषयों का भी इसमें सुन्दर आकलन किया गया है। यह पुस्तक नास्तिक व्यक्ति को भी धर्म एवं अध्यात्म की ओर उन्मुख करने में समर्थ एवं सक्षम है।

निःसन्देह कहा जा सकता है कि इसमें समभदार, संवेदनशील एवं संस्कारवान् पाठक को जीवन की नई दिशा देने का सार्थक एवं रचनात्मक प्रयास हुआ है ।

## राजधानी में आचार्यश्री तुलसी के सन्देश

आचार्य तुलसी का दिल्ली में प्रथम प्रवास सन् १९४० में हुआ । यह प्रवास अनेक दृष्टियों से ऐतिहासिक और प्रभावकारी रहा । आचार्य तुलसी ने इस प्रवास में अपने उपदेशों द्वारा अहिंसक क्रांति उत्पन्न करने का अभिनव प्रयास किया । अणुअस्त्रों में ही शांति का दर्शन करने वाले विश्व-मानस का ध्यान इस और आकृष्ट किया कि अणुबम और उद्जनबम के संहार का प्रतिकार करने वाली महाशक्ति बाहरी साधनों में नहीं, मानव के अन्तर् में ही निहित है। उसको उसी में से जगाना होगा। इस दिव्य ध्वनि ने संसार को अपनी ओर आकृष्ट किया और संसार को कुछ सोचने के लिए मजबूर किया।

अणुबम की बिभीषिका से त्रस्त मानव को अणुव्रत के संजीवन से पुनरुज्जीवित करने का सत्प्रयास आचार्य तुलसी ने किया है। दिल्ली के दो मास के अल्पप्रवास में उन्होंने अज्ञान की निद्रा में सोते मानव को फकफोर कर खड़ा कर दिया। इस छोटे से प्रवास में आचार्यश्री के सैंकड़ों प्रवचन हुए पर इस पुस्तक में केवल सात क्रांतिकारी एवं महत्त्वपूर्ण प्रवचनों को संकलित किया गया है। इन सात प्रवचनों में प्रथम एवं अन्तिम प्रवचन स्वागत एवं विदाई का है। इस पुस्तक के संपादक सत्यदेव विद्यालंकार कहते हैं—''राजधानी के पहले भाषण की प्रभात बेला में यदि आचार्य तुलसी ने अपने काम की रूपरेखा उपस्थित की थी तो अन्तिम विदाई के भाषण की पुण्यबेला में अपने कर्त्तव्य का प्रतिपादन किया। आदि और अन्त तथा मध्य में दिए गए समस्त भाषणों का समन्वय किसी एक शब्द में किया जा सकता है तो वह है 'अहिंसा।'

आज से ४४ साल पूर्व प्रदत्त इन प्रवचनों में राष्ट्रीय एवं अन्तर्राष्ट्रीय सभी समस्याओं का हल है । आचार्य तुलसी के प्रवचनों का यह प्रथम लघु प्रवचन संकलन है । पुस्तक की भाषा प्रवचन की शैली में न होकर साहित्यिक शैली में गुम्फित है। ये सातों प्रवचन आचार्य तुलसी के अमर संदेश कहे जा सकते हैं। इनको जब कभी पढ़ा जाएगा, दिग्भ्रमित मानव समाज एक नई प्रेरणा प्राप्त करेगा।

### राजपथ की खोज

समय-समय पर लिखे गए १४ लेखों एवं ७ वार्ताओं से युक्त यह पुस्तक वैचारिक दृष्टि से अत्यन्त समृद्ध और ज्ञानवर्धक है। प्रस्तुत पुस्तक चार खण्डों में विभाजित है। इसके प्रथम खण्ड 'महावीर : जीवन सौरभ' में भगवान् महावीर के जीवन एवं उनके शाश्वत विचारों से सम्बन्धित १३ लेख संकलित हैं। ये लेख महावीर के सिद्धांत को नवीन परिप्रेक्ष्य में अभिव्यक्ति देते हैं। दूसरे 'शाश्वत स्वर' खण्ड में १४ लेखों के अन्तर्गत अहिंसा, अनेकांत तथा गांधीजी के जीवन-दर्शन के बारे में अमूल्य विचारों को संकलित किया गया है। 'जीवन-मूल्य' नामक तृतीय खण्ड लोकतन्त्र-चुनाव, अध्यात्म और धर्म आदि के विषय में नई सोच उपस्थित करता है। अंतिम खंड 'प्रश्न और समाधान' में दर्शन और सिद्धांत सम्बन्धी अनेक प्रश्नों का सटीक समाधान दिया गया है। प्रस्तुत कृति आज की घिनौनी राजनीति पर तो व्यंग्य करती ही है साथ ही लोकतन्त्र को स्वस्थ एवं तेजस्वी बनाने के सूत्रों का भी विश्लेषण करती है। सत्ता के इर्द-गिर्द विक्वतियों को दूर कर राजनीति के क्षितिज को रचनात्मक दिशा देने का सार्थक प्रयास प्रस्तुत कृति में हुआ है। साथ ही ऐसे स्वच्छ एवं प्रेरक राजनैतिक व्यक्तित्व की छवि उकेरी गयी है, जो लोकतन्त्र के सुदृढ़ आधार बन सकें।'

बहुविध विषयों को अपने भीतर समेटे हुए यह पुस्तक एक विशिष्ट क्वति के रूप में उभरी है। क्योंकि इसमें वर्तमान ही नहीं, आने वाला कल भी प्रतिबिम्बित है अतः ऐसी क्वतियों की महत्ता सामयिक नहीं, अपितु त्रैकालिक है।

यह पुस्तक 'विचार दीर्घा' एवं 'विचार वीथी' में मुद्रित सामग्री का ही नया संस्करण है ।

# लघुता से प्रभुता मिले

हर व्यक्ति प्रभुता सम्पन्न बनना चाहता है । आचार्य तुलसी कहते हैं— ''प्रभुता पाने का रास्ता है— प्रभुता पाने की लालसा का विसर्जन । क्योंकि जब तक यह लालसा मनुष्य पर हावी रहती है, वह अपने करणीय के प्रति सचेत नहीं रह सकता ।'' अतः लघुता ही एकमात्र उपाय है— प्रभुता पाने का । प्रस्तुत पुस्तक में प्रभुता सम्पन्न बनने की अनेक दिशाओं एवं प्रयोगों का उद्घाटन हुआ है। समीक्ष्य ग्रंथ में पुराने सन्दर्भों, मूल्यों एवं आदर्शों को नए सन्दर्भों एवं नए मूल्यों के साथ प्रकट किया गया है ।

इस पुस्तक में आचारांग के सूक्तों की गम्भीर एवं सरस व्याख्या है। सम्पादन-कुशलता के कारण इन प्रवचनों ने निबन्ध का रूप ले लिया है। 'आयारो' ग्रन्थ पर आधारित ये ५१ प्रवचन विविध विषयों को अपने भीतर समेटे हुए हैं। ये सभी प्रवचन वार्तमानिक समस्याओं से सम्बद्ध हैं तथा आगमों के आलोक में समाधान की नई दिशा प्रस्तुत करते हैं।

इस कृति के बारे में महाश्रमणी साध्वीप्रमुखाजी का विचार है कि इस पुस्तक के द्वारा आचार्यवर ने जन-साधारण और प्रबुद्ध---दोनों वर्गों को समान रूप से उपकृत किया है''''''। ऐसी भास्वर कृतियों के अध्ययन-मनन से हमारे अज्ञान तिमिर की उम्र कुछ तो घटेगी ही।

यह पुस्तक योगक्षेम वर्ष में हुए प्रवचनों का तृतीय संकलन है, साथ ही साहित्यिक , आध्यात्मिक एवं सांस्कृतिक लेखों का उपयोगी संग्रह है ।

# **ਕਿ**चार दीर्घा

'विचार दीर्घा' क्वति आचार्यश्री के विभिन्न सन्दर्भों में व्यक्त विचारों का संकलन है। इस पुस्तक में राजनैतिक परिवेश में व्याप्त अनैतिक स्थितियों पर खुलकर चर्चा के साथ-साथ मर्यादा एवं अनुशासन की आवश्यकता पर भी पर्याप्त प्रकाश डाला गया है। इसमें भगवान् महावीर के विचारों का आधुनिक सन्दर्भ में प्रस्तुतीकरण है और जैन-दर्शन के कुछ प्रमुख सिद्धांतों को मूल्यों के सन्दर्भ में व्याख्यायित किया गया है। इस प्रकार ४७ निबंधों से युक्त यह संकलन अनेक दृष्टियों से महत्त्वपूर्ण है। इसकी भाषा सहज, सरल एवं स्पष्ट है। सामान्य पाठक भी इसमें अवगाहन कर अमूल्य रत्नों को प्राप्त कर सकता है।

#### विचार-वीथी

वैचारिक कांति में साहित्य अपनी महत्त्वपूर्ण भूमिका निभाता है। आचार्य तुलसी समय-समय पर प्रवचनों और लेखों के माध्यम से अपने कांतिकारी विचार जनता तक पहुंचाते रहते हैं। उनके साहित्य की लम्बी कड़ी में बहुरंगी विषयों से युक्त 'विचार वीथी' पुस्तक अपना महत्त्वपूर्ण स्थान रखती है। विध्वंसात्मक कार्यों की ओर बढ़ते मानव को संरचनात्मक दृष्टिकोण देने व शक्ति को सही दिशा में नियोजित करने में यह पुस्तक काफी उपयोगी है। इसमें भगवान महावीर, अणुव्रत, महिला समाज तथा तेरापन्थ आदि अनेक विषयों पर संक्षिप्त एवं मामिक ४१ लेख समाविष्ट हैं। राष्ट्रीय एकता की भावना को जागृत करने एवं नैतिकता से ओत-प्रोत जीवन जीने की प्रेरणा देने वाली इस पुस्तक में आधुनिक समस्याओं के संदर्भ में नए सिरे से चिन्तन किया गया है। दूसरे संस्करण में 'विचारदीर्घा' एवं 'विचार वोथी' के अधिकांश लेख 'राजपथ की खोज' में सम्मिलित कर दिए गए हैं।

## विश्वशांति और उसका मार्ग

यह ऐतिहासिक लेख शांति निकेतन में होने वाले 'विभव शांति सम्मेलन' (१९४९) में प्रेषित किया गया था। इस लेख में अशांति के हेतु और उसके निराकरण पर महत्त्वपूर्णं चर्चा की गयी है। इसके साथ ही सुधार का केन्द्र व्यक्ति है या समाज, इस पर गम्भीर चिन्तन प्रस्तुत किया गया है। अन्त में शांति प्राप्त करने के १३ उपाय इस पुस्तिका में निर्दिष्ट हैं, जो आज के अशांत मानस को शांति की राह दिखाने में सक्षम हैं।

इस आलेख में कम शब्दों में समाज, देश और राष्ट्र को अध्यात्म की नई स्फुरणा एवं विश्वशांति के महत्त्वपूर्ण पहलुओं पर चर्चा मिलती है ।

#### व्र**त**दीक्ष।

त्रत मानव समाज की रीढ़ है अतः भगवान् महावीर ने श्रावक के लिए व्रती जीवन की महत्ता प्रतिष्ठित की । उन्होंने श्रावक के लिए १२ व्रत तथा उनके खण्डित होने के कारणों का भी वैज्ञानिक विश्लेषण किया है। ''व्रत दीक्षा'' पुस्तिका में आचार्य तुलसी ने २५०० वर्ष पूर्व दिए गए इन व्रतों को विस्तार से आधुनिक भाषा में प्रकट करने का प्रयत्न किया है तथा बच्चों को भी व्रत-दीक्षा से दीक्षित करने की विधि का संकेत किया है।

यह लघु पुस्तिका संयम की महत्ता को प्रकट कर वालकों को आत्मानूशासन का बोधपाठ देने वाली है ।

## शांति के पथ पर (दूसरी मंजिल)

'शांति के पथ पर' (दूसरी मंजिल) सर्वोदय ज्ञानमाला का पांचवा पुष्प है। ५८ छोटे-छोटे आलेखों एवं प्रवचनों से युक्त यह पुस्तक विविध विषयों का संस्पर्श करती है। लगभग ४० साल पूर्व हुए प्रवचनों को इस पुस्तक में संकलित कर सांस्कृतिक, आध्यात्मिक एवं साहित्यिक परम्पराओं का सुन्दर प्रस्तुतीकरण किया गया है। यह पुस्तक त्याग और संयम की संस्कृति को उज्जीवित रखने की प्रेरणा देती है, साथ ही आज के अशांत वातावरण में शांतिपूर्ण जीवन कैसे जीया जा सके, इसका अवबोध भी हमें इससे मिलता है। प्रवचनों में प्रयुक्त दोहे, श्लोक सुग्राह्य एवं गहरे अर्थ लिए हुए हैं।

इस कृति के विचार बौढिक स्तर पर ही नहीं, अनुभूति के स्तर पर लिखे एवं बोले गए हैं इसलिए यह और अधिक मूल्यवान कृति बन गई है ।

#### श्रावक आत्मचिन्तन

आचार्य तुलसी आत्मद्रष्टा ऋषि हैं। वे चाहते हैं कि उनके अनुयायी भौतिकता में रहकर भी आत्मा की परिधि में रहें। आत्मद्रष्टा बनने के लिए आत्म-चिन्तन अनिवार्य है। 'श्रावक आत्मचिन्तन' कृति में आत्म-चिन्तन के कुछ महत्त्वपूर्ण बिन्दुओं का निर्देग है। ये चिन्तन-बिन्दु आध्यात्मिक, नैतिक व लौकिक इन तीन भागों में विभक्त हैं। यदि इन प्रेरक बिन्दुओं पर व्यक्ति प्रतिदिन आत्म-चितन करे तो सुख और गांति स्वतः जीवन में अवतरित हो जाएगी।

इस कृति में आत्म-चिन्तन के साथ-साथ व्यसन, मांस, मदिरा वेक्यागमन, निरपराध हिंसा, चोरी, परस्त्रीगमन आदि विषयों पर प्रेरक सूक्तियां भी संकलित हैं। ये सूक्तियां सप्तव्यसनों से मुक्त जीवन जीने की प्रेरणा देती हैं।

इस लघुकाय पुस्तिका में नवसूत्री तथा तेरहसूत्री योजना का उल्लेख भी है, जो चरित्रनिष्ठ जीवन जीने के आदर्श सूत्र हैं। अन्त में कुछ प्रेरक गीत भी पुस्तिका में संकलित हैं।

#### श्रावक सम्मेलन में

'श्रावक सम्मेलन में' पुस्तिका आचार्य तुलसी के क्रांतिकारी विचारों का महत्त्वपूर्ण दस्तावेज है । यह आचार्यश्री का ऐतिहासिक प्रवचन है, जो लगभग ४००० श्रावकों के मध्य हांसी में दिया गया । इसमें तेरापन्थ धर्मसंघ में किए गए अनेक परिवर्तनों का स्पष्टीकरण है तथा उनकी युगीन महत्ता को स्पष्ट किया गया है । तेरापन्थ के विकास-क्रम का इतिहास इस पुस्तिका के माध्यम से भलीभांति जाना जा सकता है । मौलिक सिद्धांतों को सुरक्षित रखते हुए लेखक ने जिन युगीन परिवर्तनों का सूत्रपात किया है, वह क्रांतिकारी एवं सामयिक है ।

इस प्रवचन में एक धर्मनेता का अमित आत्मबल और साहस मुखर हो रहा है। चूहे-बिल्ली के रूप में प्रसिद्ध तेरापन्थ आज जैन धर्म का पर्याय बन गया है, इसका राज भी इसमें विश्लेषित है। आचार्यश्री ने धर्मसंघ में किए गए महत्त्वपूर्ण परिवर्तनों का स्पष्टीकरण भी इसमें किया है।

#### संदेश

'सन्देश' आत्मदर्शन माला का दूसरा पुष्प है। इसमें तत्त्वज्ञान तथा भारतीय संस्कृति के तत्त्वों को उजागर किया गया है। इस कृति में धर्म के कुछ मौलिक सिद्धांतों का विश्लेषण भी है। पुस्तक के परिशिष्ट में कवि सम्मेलन में हुआ आचार्य तुलसी का उद्घाटन भाषण तथा अन्य साधु-साध्वियों की संस्कृत आशु कविताएं हिंदी अर्थ के साथ प्रकाशित हैं। अतः संस्कृत भाषा के प्रेमी लोगों के लिए भी यह पुस्तक विशेष महत्त्व रखती है। अन्त में स्वाधीनता दिवस पर गाए गए गीतों का संकलन है।

आकार में लघु होने पर भी यह कृति हमारी ज्ञान-पिपासा को शांत करने में सक्षम है।

### संभल सयाने !

आचार्य तुलसी के प्रवचन ज्ञान और भावना—इन दोनों गुणों से समन्वित हैं। ज्ञानप्रधान प्रवचन जहां कर्त्तव्य-अकर्त्तव्य, उचित-अनुचित का बोध कराते हैं, वहां भावनाप्रधान प्रवचन पाठक के मन में बल और पौरुष का सचार करते हैं।

'संभल सयाने !' एक ऐसा ही प्रवचन संकलन है, जिसमें बुद्धि और हृदय का समन्वय हुआ है । इसमें सन् १९५४ में बंबई में हुए प्रवचनों का संकलन है । यह कृति अपने प्रथम संस्करण में प्रवचन डायरी, भाग-२ के रूप में प्रकाशित थी ।

समीक्ष्य कृति में समाज, देश एवं राष्ट्र को नया दिशाबोध तथा

अनेक विषयों पर चिन्तन-मनन प्रस्तुत किया गया है। प्रवचनों का संकलन होने के कारण पुस्तक की शैली औपदेशिक अधिक है तथा आकार में भी कई प्रवचन अत्यन्त लघु और कई अत्यन्त विस्तृत हैं। अधिकांश प्रवचनों में स्थान एवं दिनांक का निर्देश है, इस कारण ऐतिहासिक दृष्टि से भी इस कृति का विशेष महत्त्व है।

११५ प्रवचनों से संवलित यह कृति समाज के विभिन्न वर्गों का मार्ग-दर्शन करने में सक्षम है। विश्वेष रूप से इसमें अणुव्रत आंदोलन का स्वर अधिक मुखरित हुआ है, क्योंकि इसी आंदोलन के माध्यम से आचार्यश्री ने देश के आध्यात्मिक एवं नैतिक उत्थान का बीड़ा उठाया है। ४० साल पुराने होते हुए भी ये प्रवचन आज भी समीचीन एवं पाठक की चेतना को उद्बुद्ध करने में उपयोगी बने हुए हैं।

#### सफर : आधी शताब्दी का

'सफर : आधी शताब्दी का' पुस्तक में आचार्य तुलसी ने अपनी पचास वर्ष की उपलब्धियों एवं अनुभूतियों का सरस आकलन किया है। इसके अतिरिक्त सामाजिक, राष्ट्रीय, धार्मिक एवं राजनैतिक अनेक समस्याओं का समाधान भी प्रस्तुत किया है। 'रचनात्मक प्रवृत्तियां' जैसे कुछ लेखों में उन्होंने अपने भावी कार्यक्रमों का विवरण प्रस्तुत किया है। इसके अतिरिक्त युवकों एवं महिलाओं को लक्ष्य करके लिखे गये कुछ प्रेरक लेख भी इसमें समाविष्ट हैं। इस पुस्तक में 'राजस्थान की जनता के नाम' शीर्षक आलेख एक नए समाज एवं राज्य की संरचना के सूत्र प्रस्तुत करता है तथा राजस्थान की जनता की सुप्त चेतना को जागृत करने की अर्हता रखता है।

यह पुस्तक लेखक के जीवन, चिंतन, दर्शन एवं उपलब्धियों का महत्त्वपूर्ण दस्तावेज है। इसमें कुल ३७ लेखों में जैन-धर्म के मूलभूत सिद्धांत तथा भारतीय संस्कृति के अनेक महत्त्वपूर्ण तथ्यों का अनावरण हुआ है। संक्षेप में कहें तो इसका सिंहावलोकन वर्तमान क पर्यालोचन एवं भविष्य का दिशानिर्धारण है। 'अमृत-संदेश' के प्रायः सभी लेखों का समाहार इस पुस्तक में कर दिया गया है।

#### समण दीक्षा

'समण दीक्षा' आचार्य तुलसी के क्रांतिकारी अवदानों की एक महत्त्वपूर्ण कड़ी है। इसे आधुनिक युग का नया संन्यास कहा जा सकता है। सन् १९८० में आचार्य तुलसी ने विलक्षण दीक्षा देने की उद्घोषणा की। इस नए पथ पर चलने का साहस छह बहिनों ने किया। दीक्षा के अवसर पर इस श्रेणी का नाम 'समण श्रेणी' रखा गया। 'समण दीक्षा' पूस्तिका में

2.8.6

समण दीक्षा की पृष्ठभूमि, उसका इतिहास तथा आचार-संहिता का वर्णन है । इसके परिशिष्ट में मुमुक्षु श्रेणी की आचार-संहिता भी संलग्न है ।

लघुकाय होते हुए भी यह पुस्तिका समण दीक्षा के प्रारम्भिक इतिहास की जानकारी देने में पर्याप्त है। इस पुस्तक में समण दीक्षा का स्वरूप साहित्यिक ग्रैली में प्रस्तुत किया गया है। इसके कुछ उदाहरण द्रष्टव्य हैं---

- समण दीक्षा है, अपने आप की पहचान का एक अमोघ संकल्प ।
- समण दीक्षा है, मन को निर्ग्रन्थ बनाने का एक छोटा-सा उपक्रम ।
- समण दीक्षा है, जीवन का वह विराम, जहां से एक नए छंद का प्रारम्भ होता है।
- समण दीक्षा है, अध्यात्मविद्या को सीखने और मुक्तभाव से बांटने का एक नया अभिक्रम ।
- समण दीक्षा है, समय के भाल पर उदीयमान नये निर्माण का एक संकेत ।

अनेक ऐतिहासिक चित्रों से युक्त यह कृति आचार्य तुलसी की नयी सोच एवं क्रियान्विति की साक्षी बनी रहेगी ।

#### समता की आंख : चरित्र की पांख

'उद्बोधन' का तृतीय संस्करण 'समता की आख : चरित्र की पाख' के रूप में प्रकाशित है । नए संस्करण में कुछ लेखों को और जोड़ दिया गया है । इस पुस्तक में अति संक्षिप्त शैली में छोटी-छोटी घटनाओं, संस्मरणों, रूपकों या कथाओं के माध्यम से अणुव्रत के विभिन्न पहलुओं को स्पष्ट किया गया है तथा नैतिक सन्दर्भों का समाज के साथ कैंसे सामंजस्य बिठाया जा सकता है, इसका सरस और व्यावहारिक विवेचन है । पुस्तक में प्रयुक्त प्रायः कथाएं और घटनाएं ऐतिहासिक, सामाजिक एवं लोक-जीवन से जुड़ी हुई हैं । अनेक कथाओं में जीवन की किसी समस्या एवं उसके समाधान का निरूपण है । इन कथाओं का उपयोग केवल मनोरंजन हेतु नहीं, अपितु सरलता से तत्त्वबोध कराने के लिए हुआ है । ये जीवन्त कथाएं व्यक्ति को नए सिरे से सोचने के लिए बाध्य करती हैं ।

ुपुस्तक को पढ़कर ऐसा लगता है कि आचार्यश्री ने मौखर्य या विस्तार की अपेक्षा मौन को अधिक महत्व दिया है । इसे अभिव्यक्ति का संयम कहा जा सकता है । इसमें कम शब्दों में बहुत कुछ कहने का अद्भुत कौशल प्रकट हुआ है । सम्पूर्ण क्वति विविध शीर्षकों में गुम्फित होते हुए भी अणुव्रत-दर्शन से प्रभावित है तथा उसे ही व्याख्यायित करती है ।

#### समाधान की ओर

जिज्ञासा व्यक्ति को सत्य की यात्रा करवाती है और समाधान लक्ष्य-प्राप्ति का साधन है। 'समाधान की ओर' पुस्तक में युवकों की जिज्ञासाए एवं आचार्यश्री तुलसी के सटीक समाधान गुम्फित हैं। यह पुस्तक युवापीढ़ी से जुड़ी समस्त समस्याओं के समाधान का अभिनव उपक्रम है। प्रश्नोत्तरों में धर्म की वैज्ञानिक परिभाषा एवं आज के सन्दर्भ में उसकी उपयोगिता पर भी खुलकर चर्चा की गई है। समाधायक आचार्य तुलसी ने उत्तर में सर्वत्र अनेकांत यैली का प्रयोग किया है अतः समाधान में कहीं भी ऐकांतिकता का दोष नहीं दिखाई पड़ता।

आचार्य तुलसी का मंतव्य है कि समस्याएं मनुष्य की सहजात हैं । अतः समस्याएं रहेंगी, पर उनका रूप बदलता रहेगा । कोई भी समस्या ऐसी नहीं है, जिसका समाधान प्रस्तुत न किया जा सके । 'समाधान को ओर' पुस्तक इसी बात की पुष्टि करती हुई केवल व्यक्तिगत ही नहीं, सम्पूर्ण मानव जाति के सामने खड़ी समस्याओं का समाधान करती है । इसमें जीवन के व्यावहारिक पथ को समाधान की वर्णमाला में पिरोने का प्रशस्य प्रयत्न किया है अतः बहुविध समस्या एवं समाधानों को अपने भीतर समेटे हुए यह पुस्तक विशिष्ट कृति के रूप में समाज को प्रकाश दे सकेगी ।

#### साधु जीवन की उपयोगिता

देश के नैतिक और चारित्रिक उत्थान में साधु-संस्था का विशेष योगदान रहता है। वह देश सम्पन्न होते हुए भी विपन्न है, जहां साधु-संस्था के प्रति जन-मानस में सम्मान का भाव नहीं होता। पुस्तक में साधु-संस्था का सामाजिक और राष्ट्रीय महत्त्व प्रतिपादित है, साथ ही वैयक्तिक स्तर पर जीवन-निर्माण की बात भी साधु-संस्था द्वारा ही संभव है, यह तथ्य भी स्पष्ट हुआ है।

इस कृति में आचार्य तुलसी ने साधु-संस्था को भार समभने वाले लोगों के समक्ष यह स्पष्ट किया है कि देश के विकास में केवल कृषि उत्पादन ही महत्त्वपूर्ण नहीं, चरित्रबल का उत्थान अधिक आवश्यक है। साधु देश के चरित्रबल को ऊंचा उठाते हैं। अतः देश में उनकी सर्वाधिक आवश्यकता है। एक सच्चा साधु मौन रहकर भी अपने आभामण्डल के शुद्ध परमाणुओं से जगत् के विकृत वातावरण को शुद्ध बना सकता है अतः साधु-संस्था की उपयोगिता के सामने कभी प्रश्नचिह्न नहीं लग सकता।

#### सूरज ढल ना जाए

आचार्य तुलसी ने राजनेता की भांति केवल बाह्य परिस्थितियों

को ही अभिव्यक्ति नहीं दी अपितु 'गहरे पानी पैठ' इस आदर्श के साथ विचारों को प्रस्तुति दी है । 'सूरज ढल ना जाए' ऐसे ही १४८ महत्त्वपूर्ण प्रवचनों का संकलन है ।

यह पुस्तक सन् १९४४ में विविध स्थानों में दिए गए प्रवचनों/वक्तव्यों का संकलन है। आचार्य तुलसी यायावर हैं अतः प्रतिदिन नए-नए श्रोताओं के लिए उनके प्रवचन विविधता लिए हुए होते हैं। प्रस्तुत संकलन में अणुव्रत से सम्बन्धित लेख अधिक हैं। आचार्य तुलसी ने गांव-गांव, नगर-नगर घूमकर अणुव्रत आंदोलन द्वारा देश के कोने-कोने में व्याप्त अन्धभक्ति, व्यसन, दुराचार, भ्रष्टाचार आदि विक्वतियों को दूर कर स्वस्थ समाज-संरचना की प्रेरणा दी है। इस प्रकार प्रस्तुत क्वति में भारतीय संस्कृति एवं आध्यात्मिक मूल्यों को जीवन्त बनाए रखने का भरसक प्रयास किया गया है।

ये प्रवचन आध्यात्मिक क्षितिज पर खड़े होकर समूची दुनिया और उससे जुड़ी परिस्थितियों को गम्भीरता से समफने में सहयोगी बनते हैं । प्रवचन अति प्राचीन होने पर भी सीधे हृदय का स्पर्श करते हैं ।

यह ग्रन्थ प्रवचन डायरी, भाग २ का नवीन संस्करण है तथा प्रवचन पाथेय के १५ वें पूष्प के रूप में प्रकाशित है ।

#### सोचो ! समझो !! भाग-१-३

मानव और पशु के बीच एक महत्त्वपूर्ण भेदरेखा है— सोचना और समफना । प्रकृति द्वारा प्रदत्त इस क्षमता को पाकर भी व्यक्ति उसका सही उपयोग नहीं करता । सोचो ! समफो !! के तीनों भाग व्यक्ति की दृष्टि को परिमार्जित कर उसे नए ढंग से सोचने-समफने एवं करने की प्रेरणा देते हैं । जीवन को उन्नत बनाने वाले मूल्यों का जीवन में अवतरण कैंसे करें, इसका सुन्दर विवेचन इन क्वतियों में मिलता है ।

दितीय संस्करण में सोचो ! समफो !! भाग १ प्रवचन-पाथेय भाग ४ के रूप में, सोचो ! समफो !! भाग दो प्रवचन पाथेय भाग १ के रूप में तथा सोचो ! समफो !! भाग तीन स्वतंत्र रूप से भी प्रकाशित है तथा प्रवचन-पाथेय की श्रृंखला में यह भाग ६ के रूप में प्रसिद्ध है।

अनेक प्रवचनों से संवलित ये कृतियां अनेक कथाओं एवं रूपकों से संबद्ध होने के कारण बालक, युवा एवं वद्ध सबके लिए पठनीय बन गयी हैं।

# संकलित एवं संपादित साहित्य

आचार्य तुलसी के साहित्य से संकलन किया गया साहित्य भी प्रचुर मात्रा में उपलब्ध है । यहां हम उन पुस्तकों का परिचय दे रहे हैं, जो निबंध या प्रवचन के रूप में प्रकाशित नहीं हैं, वरन् दूसरों के द्वारा संकलित संपादित हैं । साथ ही आचार्यश्री के नाम से प्रकाशित उन पुस्तकों का परिचय भी दिया जा रहा है, जिनमें विचारों की अभिव्यक्ति स्फुट रूप से हुई है जैसे हस्ताक्षर, सप्त व्यसन आदि । शैक्षशिक्षा आचार्यश्री की स्वोपज्ञ कृति नहीं है, वरन् संकलन के रूप में इसका प्रणयन किया गया है अतः इसे मूल साहित्य के परिचय के अन्तर्गत नहीं दिया है ।

# अणुव्रत अनुशास्ता के साथ

इसमें मुनि सुखलालजी ने २६ विषयों पर आचार्य तुलसी के साथ हुई वार्ताओं का संकलन किया है। इसमें प्रश्नकर्त्ता मुनि सुखलालजी हैं। उत्तर आचार्य तुलसी के हैं पर उनको भाषा मुनिश्री ने दी है अतः संकलित एवं संपादित ग्रंथ सूची में इसका परिचय दे रहे हैं।

समाज, राष्ट्र, धर्म, शिक्षा एवं संस्कृति आदि से सम्बन्धित अनेक व्यावहारिक जिज्ञासाओं का सटीक समाधान इसमें प्रस्तुत है । प्रश्नोत्तरों के माध्यम से आचार्यश्री के मौलिक विचारों की अवगति देने वाली यह पुस्तक अनेक दुष्टियों से महत्त्वपूर्ण है ।

#### अनमोल बोल आचार्य तुलसी के

मुनि मधुकरजी द्वारा संकलित इस लघु पुस्तिका में यद्यपि सूक्तों की संख्या बहुत कम है पर इन सुभाषितों में एक वक्रता है, जिससे उनमें मर्म-भेदन की कला प्रकट हो गयी है। उक्ति-वैचित्न्य के कारण ये सभी वाक्य मानव को कुछ सोचने, समफ्तने एवं बदलने को मजबूर करते हैं।

लघु आकार की इस पुस्तिका को हर क्षण अपना साथी बनाया जा सकता है तथा तनाव से बोफिल मन को शांत करने के लिए कभी भी पढ़कर शांति प्राप्त की जा सकती है ।

# एक बूंद : एक सांगर (भाग १-५)

साहित्य के मूल्यपरक. दिशासूचक एवं सारपूर्ण वाक्य का नाम सूक्ति है । सूक्तियों में मर्म का स्पर्श करने की शक्ति होती है । सूक्ति साहित्य का प्राचीन काल से अपना विशिष्ट महत्त्व रहा है, क्योंकि इसमें नीति और उपदेश की प्रेरणा गागर में सागर की भांति निहित रहती है। सूक्त/ सुभाषित की एक बूंद में भी चेतना का अथाह सागर लहराता है, जो अन्तर् एवं बाह्य को आमूलचूल बदलने की क्षमता रखता है। रामप्रताप त्रिपाठी का मंतव्य है कि विधाता की इस मानव-सृष्टि में सूक्तियां कल्पतरु के समान हैं। इनकी सुविस्तृत सघन छाया में जीवनपथ की थकान को ही दूर करने की शक्ति नहीं, प्रत्युत् भविष्य की दुर्गम यात्रा को सुखपूर्वक सम्पन्न करने का अक्षय तथा देवी सम्बल इनमें निहित रहता है।

आचार्य तुलसी अभीक्ष्ण ज्ञानोपयोग की दिव्य मधाल हैं। उन्होंने प्रयत्नपूर्वक सूक्तियां नहीं लिखीं पर उनकी तपःपूत एवं अनुभवपूत वाणी ने स्वतः ही सूक्तियों का रूप धारण कर लिया है। इनमें उनके जीवन के अनुभवों का अमृत निहित है। वे ६० वर्षों से अनवरत प्रवचन दे रहे हैं। अनेक संदेश एवं पत्र भी उन्होंने प्रदत्त किए हैं। उन सब प्रवचनों/ लेखों/संदेशों एवं काव्यों का स्वाध्याय कर पांच खंडों में लगभग २२०० पृष्ठों में सूक्तियों का संकलन तैयार गया किया है, जिसका नाम है--एक बूंद : एक सागर । आज के तीव्रगामी युग में इतने विधाल वाङ्मय का समग्र अध्ययन सबके लिए संभव नहीं है अतः पांच खंडों में प्रकाशित यह सूक्ति-संकलन पाठकों की इस समस्या का हल करने वाला है। इसकी हर बूंद में पाठक को अस्तित्व की पूर्णता का अनुभव होगा तथा साथ ही आचार्यंवर की बहुश्रुतता का दिग्दर्शन भी।

किसी अन्य लेखक ने ४००० से अधिक विषयों पर ज्ञानामृत की वर्षा की हो, विषय की आत्मा का स्पर्श कर उसे जनभोग्य एवं विद्वद्भोग्य बनाया हो, यह शोध का विषय है। किसी एक ही लेखक की २५ हजार सूक्तियों का संकलन भी आश्चर्य का विषय है।

इसके प्रत्येक खंड में मूर्धन्य विद्वान् एवं समालोचक का मंतव्य भी प्रकाशित है। इसके प्रथम खंड में विजयेन्द्र स्नातक कहते हैं--''आचार्य तुलसी के सार्थक प्रयोगों को संकलित करने का समणी कुसुमप्रज्ञाजी ने स्तुत्य प्रयास किया है। यह प्रयास असाधारण है, श्रमसाध्य है, मंगलमय है, स्थायी महत्त्व का है। यह प्रयं केवल पढ़ने और मनोरंजन का विषय न होकर मननीय, विचारणीय, बंदनीय, संग्रहणीय और दैनन्दिन जीवन के पग-पग पर हमारा पथ प्रशस्त करने वाला है। मैंने इस ग्रंथ की एक-एक बूंद में जीवन-ज्योति का प्रकाश विकीर्ण होते देखा है। एक-एक बिन्दु में अमृत-बिन्दु का आह्लाद रस पाया है। जीवन-जागृति, बल और बलिदान की भावना का जैसा आलोक इस ग्रंथ की पंक्ति-पंक्ति में समाया हुआ है, वैसा मुफ्ते अन्यत्र सुलभ नहीं हुआ।''

दूसरे खंड में आचार्य विद्यानंदजी तथा डा० रामप्रसाद मिश्र, तीसरे

में पंडित दलसुखभाई मालवणिया, चौथे खंड में विष्वम्भरनाथ पांडे तथा पांचवें खंड में डा० नागेन्द्र तथा डा० निजामुद्दीन की समालोचना संलग्न है ।

ये पांचों खंड सभी वर्गों के व्यक्तियों को जीवन की खुराक दे सकेंगे, ऐसा विश्वास है ।

तुलसी-वाणी

आचार्य तुलसी के प्रवचनों से मुनिश्री दुलीचंदजी ने एक संकलन तैयार किया, जिसका नाम है─'तुलसी वाणी'। इस पुस्तक में लगभग ६५ शीर्षकों पर विचार संकलित हैं। संकलयिता ने न इसे सूक्ति का आकार दिया है और न पूरे प्रवचन का, पर विचारों की दॄष्टि से यह पुस्तक छोटी होते हुए भी बहुत महत्त्वपूर्ण है। इन प्रवचनांशों में विशुद्ध अध्यात्म की पुट है तो साथ ही सामयिक समस्याओं का समाधान भी है।

पथ और पाथेय

पथ पर चलने वाले हर पथिक को पाथेय की अपेक्षा रहती है। छोटी सी यात्रा में भी पथिक अपने पाथेय के साथ चलता है फिर संसार के अनंत पथ को पार करने के लिए तो पाथेय की अनिवार्यता स्वतः सिद्ध हो जाती है।

'पथ और पाथेय' पुस्तक मुनिश्री श्रीचंदजी द्वारा संकलित की गयी है। इसमें लगभग २३ विषयों पर आचार्य तुलसी की सुक्तियों एवं प्रेरक वाक्यों का संकलन है। पॉकेट बुक के रूप में इस पुस्तक को पाठक हर वक्त अपना साथी बनाकर प्रेरणा प्राप्त कर सकता है। आचार्य तुलसी की आध्यात्मिक गगरी से छलकने वाली ये बूंदें पाठक के लिए पाथेय का कार्य करती रहेंगी।

#### सप्त ट्यसन

व्यसन जीवन के लिए अभिशाप है। एक व्यसन भी जीवन के सारे सुखों को लील जाता है फिर सात व्यसनों से ग्रस्त मनुष्य का तो कहना ही क्या ? आचार्य तुलसी पिछले ६० सालों से व्यसनमुक्ति का अभियान छेड़े हुए हैं और उसमें कामयाबी भी हासिल की है।

'सप्त व्यसन' नामक लघु पुस्तिका में सात व्यसनों के ऊपर प्रेरक सूक्तियों का संकलन है। यह निबन्ध के रूप में स्वतंत्र रचना नहीं, अपितु संकलनात्मक है। अत्यन्त प्राचीन संग्रह होने पर भी इसके वाक्य भाषा की दृष्टि से अत्यंत समृद्ध एवं प्रेरक हैं। उदाहरण के लिए निम्न सूक्तों को प्रस्तुत किया जा सकता है---

१. व्यसन आत्मा का अभिशाप है।

- जुआ एक अग्नि है, उसकी ज्वाला व्यक्ति को सांय-सांय कर जला देती है।
- ३. मांस-भक्षण आत्मदुर्बलता का सूचक है।
- ४. शराब एक व्यसन है, जिससे मनुष्य अपने ज्ञान और चेतना सब कुछ खो देता है।

#### सीपी सूक्त

साहित्य जीवन के अनुभवों की सरस अभिव्यक्ति है। आचार्य तुलसी के साहित्य में अनेक ऐसे वाक्य हैं, जिन्हें प्रेरक, मर्मस्पर्शी और जीवन्त कहा जा सकता है। उनके साहित्य से सूक्ति-संकलन का कार्य अनेक रूपों में प्रकाशित हुआ है। उन्हीं में एक प्राचीन संकलन है— सीपी सूक्त।

ये सूक्तियां किसी एक विषय से सम्बन्धित नहीं, पर समय-समय पर सन्त-मन में उठने वाले विचारों की अभिव्यक्तियां है । इन वाक्यों में मानवता का दिव्य संदेश है । ये विचार पाठक की संवेदनाओं को तो जागृत करते ही हैं साथ ही जनता को उद्बोधित करने का व्यंग्य भी इनमें समाहित है ।

#### हरताक्षर

'हस्ताक्षर' आचार्य तुलसी के विचारों का नवनीत है। इसमें प्रतिदिन लिखे गए प्रेरक वाक्यों का संकलन है। ये विचार दिनांक एवं स्थान के साथ प्रस्तुत हैं, इसलिए इस पुस्तक का ऐतिहासिक महत्त्व भी बढ़ जाता है। इसमें मुख्यतः सन् ७०,७१,५३,५४ एवं ५४ में लिखे गए अनुभूत वाक्यों का समाहार है। अनेक वाक्य महावीर एवं आचार्य भिक्षु की वाणी के अनुवाद हैं---

खणं जाणाहि—क्षण को पहचानो (बालोतरा ९ अग. १९८३) तिण्णो हु सि अण्णवं महं, किं पुण चिट्ठसि तीरमागओ ?

महान् समुद्र को तर गया तो फिर तीर पर आकर क्यों रुका ?

(रायपुर, १० सित० १९७०)

कहीं कहीं संस्कृत के सुभाषितों को भी प्रतिदिन के विचार में लिख दिया गया है । जैसे----

> अग्निदाहेन मे दुःखं, न दुःखं लोहताड़ने। इदमेव महद्दुःखं, गुञ्ज्जया सह तोलनम् ॥ (पर्वतसर १० जन० १९७१) अवर वस्तु में भेल हुवं, दया में हिंसा रो नहिं भेलो। पूरब ने पश्चिम रो मारग, किणविध खाब मेलो रे ॥ (भादलिया, २१ जन० १९७१)

इस प्रकार इसमें विविधमुखी सूक्तियों का संकलन है। इस क्रुति का महत्त्व इसलिए अधिक बढ़ जाता है चूंकि यह आचार्यंप्रवर के हाथ से लिखे गए सूक्तों का संकलन है, किसी अन्य व्यक्ति द्वारा चयनित सूक्त उसमें नहीं हैं।

#### হাঁঞ্লথিশ্বা

आचार्य तुलसी एक जागरूक अनुशास्ता हैं। अपने अनुयायियों को विविध प्रेरणाएं देने के लिए वे नई-नई विधाओं में साहित्य-सर्जना करते रहते हैं। उन्होंने लगभग १००० व्यक्तियों को अपने हाथों से संन्यास के मार्ग पर प्रस्थित किया है। अतः नवदीक्षित साधु-साध्वियों को संयम, अनुशासन, सहिष्णुता आदि जीवन-मूल्यों की प्रेरणा देने हेतु उनकी एक महत्त्वपूर्ण संकलित क्वति है— 'शैक्षशिक्षा'।

सोलह अध्यायों में विभक्त इस कृति में आगम तथा आगमेतर अनेक ग्रंथों के पद्यों का सानुवाद उद्धरण है तथा आचार्य भिक्षु, जयाचार्य द्वारा रचित महत्त्वपूर्ण गेय गीतों का समावेश भी है। इस ग्रंथ में अनेक विषयों से सम्बन्धित जानकारी भी एक ही स्थान पर मिल जाती है। जैसे स्वाध्याय से सम्बन्धित प्रकरण में स्वाध्याय, उसके भेद, स्वाध्याय का महत्त्व आदि। अनेक महत्त्वपूर्ण तथ्यों का समाहार होने से यह संकलित कृति प्रवचनकारों के लिए भी महत्त्वपूर्ण वन गयी है।

यह अप्रकाशित क्वति जीवन को सुन्दर बनाने एवं मानवीय मूल्यों को लोकचित्त में संचरित करने में अपना विशिष्ट स्थान रखती है ।

# आचार्य तुलसी के जीवन से संबंधित साहित्य

आचार्य तुलसी ने स्वयं तो मानव-चेतना को जगाने के लिए विपुल साहित्य की सर्जना की ही है, पर दूसरों ढारा उनके जीवन पर लिखा गया साहित्य भी प्रचुर मात्रा में उपलब्ध है। उन पर लिखे गए साहित्य को हम चार भागों में बांट सकते हैं—

- १. जीवनी-साहित्य
- २. यात्रा-साहित्य ।
- ३. संस्मरण-साहित्य ।
- ४. अभिनन्दन ग्रंथ. पत्र-पत्रिकाओं के विशेषांक एवं स्वतंत्र पत्रिकाएं।

यहां हम उन पर लिखे गए ग्रन्थों एवं पुस्तिकाओं का संक्षिप्त परिचय प्रस्तुत कर रहे हैं, जिससे शोध विद्यार्थी उनके व्यक्तित्व एवं कर्तृत्व को जानने के लिए प्रामाणिक स्रोतों का ज्ञान कर सके।

# जीवनी-साहित्य

आचार्य तुलसी ने अपने प्रत्येक क्षण को जिस चैतन्य एवं प्रकाश के साथ जीया है, वह भारतीय ऋषि परम्परा के इतिहास का महत्त्वपूर्ण अध्याय है । उन्होंने स्वयं ही प्रेरक जीवन नहीं जीया, लोकजीवन को ऊंचा उठाने का जो हिमालयी प्रयत्न किया है, वह भी अद्भुत एवं आश्चर्यकारी है । अपनी कलात्मक अंगुलियों से उन्होंने इतने नए इतिहासों का सृजन किया है कि उन सबका प्रस्तुतीकरण किसी एक ग्रंथ में करना समुद्र को बाहों से तरने का प्रयत्न जैसा होगा । आचार्यश्री के जीवन पर बहुत साहित्य लिखा गया है उनमें जीवनीग्रन्थों का महत्त्वपूर्ण स्थान है ।

भूतपूर्व राष्ट्रपति डा० सर्वपल्ली राधाकृष्णन् ने अपनी पुस्तक living with purpose में भारत के १४ महापुरुषों का जीवन अंकित किया है। उसमें एक नाम आचार्यश्री तुलसी का है। इसमें महत्त्वपूर्ण बात यह है कि उन चौदह व्यक्तियों में वर्तमान में एकमात्र आचार्य तुलसी ही अपने कर्तृ त्व एवं नेतृत्व से देश और समाज को लाभान्वित कर रहे हैं। राष्ट्रपति जी ने उनके अणुत्रत अनुशास्ता रूप को ही अधिक उभारा है।

#### आचार्यश्री तुलसी (जीवन पर एक दृहिट)

आचार्यश्री के जीवन पर लिखा गया संभवतः यह प्रथम जीवनी ग्रंथ है। इसके लेखक मुनिश्री नथमलजी (वर्तमान युवाचार्य महाप्रज्ञ) हैं। आज से ४२ वर्ष पूर्व (१९५२) लिखी गयी यह पुस्तक मुख्यतः तीन भागों में विभक्त है —बालजीवन, मूनिजीवन एवं आचार्य जीवन ।

प्रथम दो खंड संस्मरण प्रधान अधिक हैं किन्तु तीसरे 'आचार्य' खंड में उनके विराट् व्यक्तित्व का आकलन प्रस्तुत है। इसमें केवल प्रशस्ति नहीं, अपितु उनके व्यक्तित्व के विविध पहलुओं की विचारात्मक अभिव्यक्ति है। कहा जा सकता है कि लेखक ने केवल श्रद्धा के बल पर नहीं, अपितु उनके व्यक्तित्व को विचारात्मक प्रस्तुति दी है। प्रस्तुत जीवनी ग्रन्थ में आचार्य तुलसी के जीवन से सम्बन्धित अनेक संस्मरणों का समावेश कर देने से अत्यन्त रोचक हो गया है। इसकी भूमिका में प्रसिद्ध साहित्यकार जैनेन्द्रजी आचार्य तुलसी के व्यक्तित्व को निम्न शब्दों में प्रस्तुति देते हैं—''तुलसीजी को देखकर लगा कि यहां कुछ है, जीवन मूच्छित और परास्त नहीं है। व्यक्तित्व में सजीवता है और एक विशेष प्रकार की एकाग्रता। वातावरण के प्रति उनमें ग्रहणशीलता है और दूसरे व्यक्तियों एवं समुदायों के प्रति संवेदनशीलता।''

#### आचार्यश्री तुलसी : जीवन और दर्शन

यह मुनि नथमलजी (वर्तमान युवाचार्य महाप्रज्ञ) का आचार्य तुलसी के व्यक्तित्व को प्रस्तुति देने वाला दूसरा जीवनी ग्रन्थ है । लगभग ३१ वर्ष पूर्व लिखा गया यह जीवनी ग्रन्थ १० अध्यायों में विभक्त है ।

इस ग्रंथ में श्रद्धा एवं तर्क का समन्वय देखा जा सकता है। लेखक स्वयं प्रस्तुति में अपनी भावना व्यक्त करते हुए कहते हैं---''मैं आचार्यश्री को केवल श्रद्धा की दृष्टि से देखता तो उनकी जीवन-गाथा के पृष्ठ दस से अधिक नहीं होते । उनमें मेरी भावना का व्यायाम पूर्ण हो जाता । आचार्य श्री को मैं केवल तर्क की दृष्टि से देखता तो उनकी जीवन-गाथा सुदीर्घ हो जाती, पर उसमें चैतन्य नहीं होता ।'' इस ग्रन्थ की सबसे बड़ी विशेषता यह है कि इसमें आचार्यश्री के व्यक्तिगत डायरियों से अनेक स्थल उद्धृत हैं डायरियों के उद्धरणों से अनेक नई जानकारियां प्राप्त होती हैं ।

#### धर्मचक का प्रवर्त्तन

यह युवाचार्य महाप्रज्ञ द्वारा लिखित तीसरा जीवनी ग्रन्थ है । यद्यपि इसमें 'आचार्यश्री तुलसी : जीवन और दर्शन' के काफी अंशों का समाहार कर लिया गया है, फिर भी ३१ वर्षों के बीच आचार्यश्री ने अपनी

#### गद्य साहित्य : पर्यालोचन और मूल्यांकन

कर्तृ त्वशक्ति से जो भी अवदान समाज एवं राष्ट्र को दिए हैं, उनका समावेश भी इसमें कर दिया गया है । साहित्यिक शैली में लिखा गया यह जीवनीग्रन्थ आचार्यश्री के व्यक्तित्व एवं कर्तृ त्व की कुछ रेखाओं को खींचने में समर्थ हो सका है, क्योंकि स्वयं युवाचार्यश्री इस बात को स्वीकारते हैं — ''इतना लम्बा मुनि जीवन, इतना लम्बा आचार्यपद, इतना आध्यात्मिक विकास, इतना साहित्य-सॄजन, इतने व्यक्तियों का निर्माण वस्तुतः ये सब अद्भुत हैं । आचार्यश्री की जीवन-गाथा आश्चर्यों की वर्णमाला से आलोकित एक महा-लेख है ।'' ऐसे विराट् व्यक्तित्व को मात्र ३७१ पृष्ठों में बांधना संभव नहीं है पर वर्तमान में उनके जीवन पर प्रकाण डालने वाले जीवन-वृत्तों में यह सर्वोत्कृष्ट जीवनीग्रन्थ कहा जा सकता है ।

यह ग्रन्थ मुख्यतः ७ अध्यायों में विभक्त है । अध्याय अनेक शीर्षकों में विभक्त हैं । परिशिष्ट में उनके साहित्य की सूची तथा चातुर्मास एवं मर्यादा महोत्सव के स्थान एवं समय का भी उल्लेख है ।

इसमें स्थान-स्थान पर आचार्यश्री के उद्धरणों का प्रयोग हुआ है, इस कारण यह वैचारिक दृष्टि से अत्यन्त समृद्ध हो गया है ।

## आचार्यश्री तुलसी ''जैसा मैंने समझा''

सीताशरण शर्मा द्वारा लिखी गयी यह जीवनी बहुत सरल एवं सहज भाषा में निबद्ध है । सम्पूर्ण ग्रन्थ छह भागों में विभक्त है—

- ० जब बालक थे
- ० जव मुनि बने
- ० जब आचार्य बने
- ० जब व्यापक बने
- ० जनताकी नजरों में
- नेताओं की नजरों में

इस ग्रन्थ की एक विशेषता है कि इसका लेखक कोई जैन या उनका अनुयायी नहीं, अपितु सनातन धर्म में आस्था रखने वाला है। भाषा में साहित्यिकता नहीं है, पर श्रद्धा से पूरित हृदय से लिखी जाने के कारण इसमें स्वाभाविकता है तथा बच्चों को सम्बोधित करके लिखी जाने के कारण उसमें सरलता एवं सरसता का समावेश हो गया है।

# आचार्य तुलसी : जीवन दर्शन

मुनिश्री बुद्धमलजी आचार्य तुलसी के प्रारम्भिक छात्रों में प्रतिभाशाली छात्र रहे हैं। मुनिश्री द्वारा लिखी गयी यह जीवनी दस अध्यायों में विभक्त है। अध्याय भी अनेक उपशीर्षकों में बंटे हुए हैं। इसमें मुनिश्री ने बहुत सरस, सरल एवं प्राञ्जल भाषा में आचार्यश्री के व्यक्तित्व को प्रस्तुति दी है। इसमें उनके कर्तृ त्व के अनेक आयाम जैसे पदयात्राएं, साहित्य-सृजन, अणुब्रत आंदोलन, नया मोड़ आदि का भी विवेचन प्रस्तुत किया है। उनके जीवन के अनेक प्रेरक संस्मरणों को जोड़ने से यह जीवनीग्रंथ अत्यन्त उपयोगी बन गया है। ग्रन्थ के अन्त में तीन महत्त्वपूर्ण परिशिष्ट भी जोड़े गए हैं।

आज से ३१ वर्ष पूर्व लिखित यह पुस्तिका उनके जीवन-दर्शन को समभने में अत्यन्त महत्त्वपूर्ण है ।

#### आचार्य तुलसी : जीवन-यात्रा

पुस्तिका के रूप में प्रकाशित इस जीवनवृत्त में आचार्य तुलसी के महनीय व्यक्तित्व की संक्षिप्त फ्रांकी प्रस्तुत की गयी है। इसमें महाश्रमणी साध्वीप्रमुखा कनकप्रभाजी की कलम ने तो उनके सतरंगे व्यक्तित्व को उभारा ही है साथ ही अनेक रंगीन चित्रों को देने से उनका व्यक्तित्व अधिक मुखर हो उठा है। आहार, विहार, प्रवचन, स्वाध्याय, ध्यान, आसन आदि अनेक कियाओं से सम्बन्धित रंगीन चित्रों को देने से यह पुस्तक नयनाभिराम एवं हृदयग्राही बन पड़ी है। अपने दूसरे संस्करण (१९९२) में यह पुस्तक विना चित्रों के केवल जीवनी रूप में छपी है।

#### अमृत पुरुष

आचार्य काल के ४० वर्ष सम्पन्न होने पर उनके अभिनंदन में विशालस्तर पर अमृत महोत्सव की आयोजना की गयी। समाज के गरल को पीने वाले इस अमृत पुरुष के जीवन के विविध आयामों की जीवन्त प्रस्तुति 'अमृत पुरुष ' पुस्तक में हुई है। क्योंकि इस पुस्तक में शब्द कम, पर चित्र अधिक बोल रहे हैं। विशिष्ट व्यक्तियों से राष्ट्रीय एवं सामाजिक संदर्भ में चिन्तन-विमर्श करते हुए तथा विभिन्न मुद्राओं में कार्य करते हुए उनके चित्र दर्शक को बांध लेते हैं। साथ ही इसमें अन्य विचारकों के विचारों को भी उद्धृत किया है। ये विचार उनको सम्पूर्ण मानव जाति के महान् उद्धारक के रूप में प्रतिष्ठित करते हैं। निःसंदेह एक अपरिचित व्यक्ति भी इस पुस्तक में उनकी छवि को देखकर श्रद्धा से अभिभूत हुए बिना नहीं रह सकेगा।

## आचार्यश्री तुलसी : जीवन झांकी

छगनलाल शास्त्री द्वारा लिखी गयी यह लघु पुस्तिका आचार्यश्री के अणुव्रत अनुशास्ता रूप को उजागर करने वाली है । इस आलेख में शास्त्रीजी ने उनकी पदयात्राओं का भी संक्षिप्त ब्यौरा प्रस्तूत किया है ।

> एक सम्पूर्ण व्यक्तित्व : आचार्यश्री तुलसी इस पुस्तिका की लेखिका साक्ष्वीप्रमुखा कनकप्रभाजी हैं । उन्होंने

#### गद्य साहित्य : पर्यालोचन और मूल्यांकन

इस आलेख में संक्षेप में उनके कर्तृत्व को उजागर करने का प्रयत्न किया है। आचार्यकाल के पचास वर्ष पूरे होने पर 'अमृत महोत्सव राष्ट्रीय समिति' द्वारा उनके जीवन को उजागर करने का यह लघु प्रयास किया गया।

# आचार्यश्री तुलसी : कलम के घेरे में

इस बुकलेट की लेखिका साध्वीप्रमुखा कनकप्रभाजी हैं। इसमें मुख्य रूप से आचार्य तुलसी के व्यक्तित्व के महत्त्वपूर्ण पहलू — साहित्य-सृजन को उजागर किया गया है। यह पुस्तिका अखिल भारतीय तेरापंथ युवक परिषद् के 'सत्संस्कार माला' का आठवां पूष्प है।

### युगप्रधान आचार्यश्री तुलसी

बच्चों को आचार्यश्री के जीवन से परिचित कराने के लिए मुनिश्री विजयकुमारजी द्वारा लिखी गयी यह जीवनी कामिक्स के रूप में है। **५०** पृष्ठों में इसमें आचार्यश्री के सम्पूर्ण जीवन की मुख्य-मुख्य घटनाओं को रेखाचित्रों के माध्यम से प्रस्तुत किया गया है। बालकों में सत्संस्कार भरने तथा एक महापुरुष के जीवन से परिचित कराने की दृष्टि से यह इत्ति बहुत उपयोगी है।

इन स्वतंत्र जीवनी ग्रन्थों एवं लघु पुस्तिकाओं के अतिरिक्त अन्य स्रोतों से भी उनके जीवन-दर्शन को जाना जा सकता है। मुनिश्री नवरत्नमलजी ने तेरापंथ में दीक्षित सभी साधु-साध्वियों के इतिहास को शासन-समुद्र ग्रंथमाला के रूप में निबद्ध कर दिया है, उसमें आचार्यश्री का जीवन चौदहवें भाग में है। मुनिश्री बुद्धमल्लजी ने 'तेरापंथ का इतिहास' पुस्तक में आचार्यश्री के जीवनवृत्त को प्रस्तुत किया है।

साध्वी संघमित्राजी के 'जैन धर्म के प्रभावक आचार्य' पुस्तक से सरस शैली में उनके जीवन के बारे में जानकारी प्राप्त की जा सकती है। साध्वीप्रमुखाश्री कनकप्रभाजी की साहित्यिक कृति 'दस्तक शब्दों की' पुस्तक में अनेक लेख आचार्यश्री के विविध आयामी व्यक्तित्व को साहित्यिक शैली में उजागर करते हैं।

आचार्य तुलसी केवल भारत के लिए ही नहीं, विदेशी लोगों के लिए भी आकर्षण एवं श्रद्धा के केन्द्र हैं। अतः अंग्रेजी भाषा में मुनि बुद्धमलजी की Acharya Shri Tulsi, मुनि महेन्द्रकुमारजी की Light of India, सोहनलाल गांधी की Acharya Tulsi (A peacemaker par Excellence), Acharya Tulsi (Fifty years of Selfless Dedication) आदि जीवनी ग्रंथ भी अत्यन्त महत्त्वपूर्ण हैं।

# यात्रा-साहित्य

पदयात्रा जैन मुनियों की जीवन-शैली का अनिवार्य तत्त्व है। यह केवल पद-घर्षण नहीं, अपितु उनकी साधना और तपस्या का जीवन्त रूप है। पदयात्रा से दृष्टि ही पैनी नहीं बनती, अनुभव का खजाना भी समृद्ध होता है तथा अनेक व्यक्तियों के सम्पर्क से मानव-स्वभाव के विक्लेषण में सहायता मिलती है।

पदयात्रा के अनेक उद्देश्य हो सकते हैं। कुछ लोग केवल पर्यटन के लिए यात्रा करते हैं। कुछ लोग राजनैतिक एवं व्यावसायिक दृष्टि से यात्रा करते हैं तो कुछ कीर्तिमान् स्थापित करने के लिए भी। जैन मुनियों की यात्रा संस्कृति को उज्जीवित करने वाली होती है, क्योंकि उनका एक मात्र उद्देश्य होता है—आत्म-साधना एवं सम्पूर्ण मानवता का कल्याण।

आचार्य तुलसी इस सदी के कीर्तिधर यायावर हैं, जिन्होंने भारत के लगभग सभी प्रांतों की पदयात्रा की है । गांव-गांव, नगर-नगर एवं प्रांत-प्रांत में घूमते हुए उन्होंने मैत्री, समन्वय एवं सद्भाव की प्रतिष्ठा करने में अपूर्व योगदान दिया है तथा लाखों-लाखों लोगों से सीधा सम्पर्क स्थापित कर उन्हें व्यसनमुक्त जीवन जीने की प्रेरणा दी है । उनके इस चरैवेति-चरैवेति जीवनकम को देखकर निम्न वेदमन्त्र की सहसा स्मृति हो उठती है -- 'पश्य सूर्यस्य श्रेमाणं, यो न तम्द्रयते चरन्' अर्थात् सूर्य चिरकाल से भ्रमण कर रहा है पर कभी थकता नहीं, चलता ही जाता है ।

आचार्य तुलसी अपनी पदयात्रा के मुख्य तीन उद्देश्य मानते हैं-धर्मकांति, धर्म-समन्वय तथा मानवता का विकास। साध्वीप्रमुखाजी के शब्दों में आचार्य तुलसी की यात्रा स्वार्थ और परार्थ दोनों भूमिकाओं से ऊपर परमार्थ की यात्रा है। अपनी यात्रा का प्रयोजन बताते हुए एक प्रवचन में आचार्य तुलसी स्वयं कहते हैं---'भाषा, रंग एवं भौगोलिकता में बंटी मानव जाति क्या सचमुच एक है, इस तथ्य की शोध करने के लिए मैं गांव-गांव में घूम रहा हूं।' इस उद्धरण से स्पष्ट है कि उनके मन में मानव जाति की एकता की कितनी तड़प है ?

डा० निजामुद्दीन आचार्यश्री की यात्रा के बारे में अपनी विचाराभिव्यक्ति इन शब्दों में करते हैं— 'आचार्यश्री की यात्रा धर्मयात्रा है, मैत्रीयात्रा है, प्रेमयात्रा है, समतायात्रा है और सेवायात्रा है।' दिगम्बर सम्प्रदाय के प्रसिद्ध आचार्य विद्यानन्दजी कहते हैं— 'आचार्य तुलसी ने अल्पकाल में ही सम्पूर्ण भारत की पदयात्रा कर अध्यात्म से प्रेरित लोक कल्याणकारी भावनाओं का संकल्जन किया है और भारतीय जीवन में नैतिकशक्ति का संचार किया है।'

#### गद्य साहित्य : पर्यालोचन और मूल्यांकन

महाश्रमणी साध्वीप्रमुखाजी आचार्य तुलसी की लम्बी यात्राओं में सहयात्री रही हैं। उन्होंने यात्रा के संस्मरणों एवं अनुभवों को अपनी कलम की नोक से उतारने का प्रयत्न किया है। यात्रा में घटित घटनाओं एवं तथ्यों को इतिहास की मांति नीरस नहीं, अपितु कहानी की भांति सरस शैली में प्रस्तुत किया है। यात्रावृत्तों में उन्होंने भौगोलिक एवं सांस्कृतिक जानकारी तो दी ही है साथ ही आचार्य तुलसी एवं विशिष्ट व्यक्तियों के वक्तव्यों का सारांश भी जोड़ दिया है, जिससे कि यात्राग्रन्थ वैचारिक दृष्टि से भी महत्त्वपूर्ण हो गए हैं। उनकी लेखनी इतनी सजीव है कि इन ग्रन्थों को पढ़ते समय पाठक स्वयं उन स्थानों की यात्रा करने लगता है।

विद्वानों ने यात्रा-साहित्य में निम्न तत्त्वों का होना अनिवार्य माना है — स्थानीयता, तथ्यपरकता, आत्मीयता, वैयक्तिकता, कल्पनाप्रियता और रोचकता। यात्रा साहित्य के ये सभी तत्त्व उनके साहित्य में प्रचुर मात्रा में मिलते हैं।

इन यात्रा ग्रन्थों का वैशिष्ट्य आचार्य तुलसी की निम्न पंक्तियों को पढ़कर समभा जा सकता है— ''यात्रा ग्रन्थों के शब्दों का संयोजन, भाषा का माधुर्य एवं भावों की सहज सजावट जन-जन के लिए मनोहारी है। .....साध्वी प्रमुखा कनकप्रभा के यात्रा-साहित्य ने हमारे धर्मसंघ की साहित्यिक गतिविधियों में एक नया पृष्ठ जोड़ा है।''

इन ग्रन्थों में परिशिष्ट जोड़ने से ये ऐतिहासिक दृष्टि से भी महत्त्वपूर्ण हो गए हैं । पदयात्रा के दौरान आए गांव, उनकी दूरी तथा उन गांवों में पड़ाव डालने की तारीख का उल्लेख भी इनमें है ।

#### दक्षिण के अंचल में

यह महाश्रमणी साध्वीप्रमुखाजी द्वारा लिखित प्रथम यात्राग्रन्थ है । इस बृहत्काय ग्रन्थ में मुख्यतः आचार्य तुलसी की दक्षिण प्रदेश की यात्रा का वर्णन है । यह ग्रन्थ लगभग १००० पृष्ठों को अपने भीतर समेटे हुए हैं ।

यात्रा का कम राजस्थान से प्रारम्भ होकर गुजरात, महाराष्ट्र, तमिलनाडु, केरल, कर्नाटक, आंध्रप्रदेश, उड़ीसा और मध्यप्रदेश से होता हुआ पुनः राजस्थान में सम्पन्न होता है। अतः लेखिका ने इन सब प्रांतों के आधार पर इस यात्रा ग्रन्थ को अनेक खण्डों में बांट दिया है। इसमें तीन महत्त्वपूर्ण परिशिष्ट भी जुड़े हुए हैं। प्रथम परिशिष्ट में सम्पूर्ण दक्षिण यात्रा के दौरान समय-समय पर आचार्य तुलसी द्वारा आशुकवित्व के रूप में रचित दोहों का संकलन है।

दूसरे परिशिष्ट में इस यात्रा में भारत सरकार के संस्थानों से मिसे सहयोगात्मक राजकीय निर्देश-पत्र हैं । तीसरे परिशिष्ट में गांवों के नाम, उन गांवों में पहुंचने की तारीख तथा कितने मील की पदयात्रा हुई, इसकी सूचनाएं हैं ।

## पांव-पांव चलने वाला सूरज

पंजाब भारत का उर्वर क्षेत्र है। क्षेत्र की भांति यहां का मानस भी उर्वर है। पंजाब यात्रा के दौरान आचार्य तुलसी ने जो अध्यात्म और संयम की पौध लगाई, उसे सिंचन दिया, उस सबका आलेखन हुआ है—'पांव पांव चलने वाला सूरज' में। यात्रापथ में घटित घटना-प्रसंगों को लेखिक। ने जिस सूक्ष्मता के साथ उकेरा है, वह पठनीय है। यात्राग्रन्थ की शृंखला में यह दूसरा ग्रन्थ है।

५०४ पृष्ठों का यह ग्रन्थ पंजाबी भाइयों को सदैव एक महापुरुष ढारा की गयी ऐतिहासिक यात्रा की स्मृति कराता रहेगा।

#### जब महक उठी मरुधर माटी

इस ग्रन्थ में मारवाड़-यात्रा का वर्णन है । लगभग ४०५ पृष्ठों की इस पुस्तक में अनेक सन्देश, वक्तव्य एवं संस्मरणों का समावेश है । साथ ही कुछ दुर्लभ चित्र देने से यह ऐतिहासिक दृष्टि से भी महत्त्वपूर्ण हो गया है । इसमें कुल ३३७ दिनों की यात्रा का विवरण है । सम्पूर्ण पुस्तक अनेक छोटे-छोटे आकर्षक षीर्षकों में बंटी हुई है ।

#### बहता पानी निरमला

इसमें आचार्य तुलसी की एक वर्ष की यात्रा का जीवन्त चित्र उकेरा गया है। प्रस्तुत यात्राग्रन्थ में मुख्यतः गुजरात, मरुधर एवं थोड़ी-सी थली यात्रा का वर्णन है। ३०१ पृष्ठों की यह पुस्तक राजस्थान और गुजरात इन दो भागों में बंटी है। जैसा कि इस क्वति का नाम है— 'बहता पानी निरमला' वैसा ही इसमें यात्रा का प्रवाहपूर्ण वर्णन गुंफित है। कहीं भी नीरसता बोफिलता या उबाऊपन दृग्गोचर नहीं होता।

### परस पांव मुसकाई घाटी

मेवाड़ की पावनधरा पर आचार्य तुलसी द्वारा हुए चरणस्पर्श की सजीव प्रस्तुति है 'परस पांव मुसकाई घाटी'। इस ग्रन्थ का ऐतिहासिक एवं सांस्क्रुतिक दृष्टि से अतिरिक्त महत्त्व है, क्योंकि इसमें अमृत-महोत्सव के दो चरणों का वर्णन है। आचार्यकाल के पचास साल पूर्ण होने के अवसर पर अमृत कलश पदयात्रा की आयोजना हुई, जिसमें लाखों लोगों ने संकल्प-पत्र<sup>1</sup>

- १. अमृत संकल्पपत्र में पांच नियम थे—
  - (१) मद्य-निषेध
     (२) दहेज-उन्मूलन
     (३) मिलावट-निरोध
     (४) अस्पृृष्यता-निवारण
     (४) भावात्मक एकता ।

को भरकर अपनी श्रद्धा आचार्यश्री के चरणों में अपित की। ४६५ पृष्ठों के इस यात्रावृत्त में पाठक को मेवाड़ी जनता के उत्साह, आस्था एवं संकल्प के साथ एक महापुरुष की तेजस्विता, पुरुषार्थ एवं प्रभावकता का सशक्त एवं जीवन्त दिग्दर्शन भी मिलेगा।

#### अमरित बरसा अरावली में

आचार्यकाल के **५०** वर्ध पूर्ण होने पर समाज ने अमृत महोत्सव की आयोजना की। चूंकि आचार्य तुलसी मेवाड़ की पुण्यधरा गंगापुर में पट्टासीन हुए थे, अतः मेवाड़ी लोगों को सहज ही यह महत्त्वपूर्ण आयोजन मनाने का अवसर मिल गया। अमृत महोत्सव के इस आयोजन को चार चरणों में बांटा गया था, जो मेवाड़ के विशिष्ट क्षेत्रों में मनाया गया तथा समापन उत्सव 'लाडनूं' में मनाया गया। इस यात्राग्रन्थ में आचार्य तुलसी की उसी मेवाड़-यात्रा का सजीव चित्र खचित हुआ है। एक दृष्टि से इसे 'जब महक उठी मरुधर माटी' का ही पूरक यात्रा ग्रन्थ कहा जा सकता है। ३६१ पृष्ठों में निबद्ध यह ग्रन्थ ऐतिहासिक, सांस्कृतिक, भौगोलिक आदि अनेक दृष्टियों से महत्त्वपूर्ण सामग्री पाठकों के सम्मुख प्रस्तुत करता है।

महाश्रमणी साध्वीप्रमुखाजी ने लगभग ३००० से अधिक पृष्ठों में यात्रावर्णन लिखकर एक कीर्तिमान् स्थापित किया है। उनसे पूर्व भी कुछ लेखकों ने आचार्यश्री की अमर यात्राओं के इतिहास को सुरक्षित रखने का प्रयास किया है। उनमें प्रमुख लेखक हैं—-मुनि मधुकरजी, मुनि श्रीचंदजी 'कमल', मुनि सुखलालजी, मुनि सागरमलजी, मुनि गुलाबचंदजी 'निर्मोही', मुनि किशनलालजी, मुनि धर्मरुचिजी, साध्वी कानकुमारीजी आदि। मुनि श्रीचंदजी 'कमल' एवं मुनि सुखलालजी द्वारा लिखित यात्राएं प्रकाशित हो चुकी हैं, जिनका संक्षिप्त विवरण हम नीचे प्रस्तुत कर रहे हैं पर शेष लेखकों की यात्राएं जैनभारती के 'आंखों देखा : कानों सुना' तथा 'मेवाड़ पाद विहार का प्रथम सप्ताह, द्वितीय सप्ताह आदि शीर्षकों में पढ़ी जा सकती हैं, जो अभी तक प्रकाशित नहीं हो पाई हैं।

#### जनपद विहार

आचार्य तुलसी की प्रथम दिल्ली यात्रा इतनी प्रभावी एव सफल रही कि उसने अग्रिम यात्राओं के लिए सशक्त भूमिका तैयार कर दी। साथ ही अणुव्रत आंदोलन को भी इतनी व्यापक प्रसिद्धि मिली कि उसकी गूंज विदेशों तक पहुंच गई। 'जनपद विहार, भाग-२' में आचार्य तुलसी की प्रथम दिल्ली-यात्रा का इतिहास सुरक्षित है। मात्र दो महीनों के दिल्ली-प्रवास के विविध कार्यक्रम, अनेक महत्त्वपूर्ण व्यक्तियों से हुई भेंट-वार्ता तथा उनके वक्तव्यों का सुन्दर समाकलन प्रस्तुत पुस्तक में हुआ है ।

# जन-जन के बीच, आचार्य तुलसी भाग १.२

मुनि सुखलालजी द्वारा लिखित इन दो लघु यात्रावृत्तों में राजस्थान, उत्तरप्रदेश तथा बंगाल (कलकत्ता) की यात्रा का वर्णन है। लगभग ३६ वर्ष पूर्व प्रकाशित ये दोनों पुस्तकें ऐतिहासिक दृष्टि से अनेक तथ्यों एवं संस्मरणों को अपने भीतर समेटे हुए हैं। यह यात्रा अणुव्रत आंदोलन को जन-जन तक पहुंचाने में काफी कामयाब रही, ऐसा इन ग्रन्थों से स्पष्ट है।

#### बढ़ते चरण

मुनि श्रीचंदजी 'कमल' को गुरुचरणों में रहने का अलभ्य अवसर मिलता रहा है। 'बढ़ते चरण' ग्रन्थ में उन्होंने आचार्य तुलसी की ४० दिनों की यात्रा का वर्णन प्रस्तुत किया है। सन् १९४९ में बंगाल और बिहार की पदयात्रा के दौरान घटी घटनाओं, अनुभवों एवं संस्मरणों को इस पुस्तक में सरल एवं सरस भाषा में प्रस्तुत किया है।

#### पदचिह्न

मुनि श्रीचंद 'कमल' द्वारा लिखित इस पुस्तक में १९६२,६३ की यात्रा का वर्णन है। यह यात्रा देशनोक से प्रारम्भ होकर राजनगर में सम्पन्न होती है। लगभग ४०० पृष्ठों की इस पुस्तक में मुनि श्रीचंदजी ने अनेक कार्यक्रमों, घटनाओं एवं क्रांतिकारी प्रवचनों का भी समावेश किया है। पुस्तक के नाम की सार्थकता इस बात से है कि आचार्यश्री के 'पदचिह्न' न केवल इस धरती पर अपितु यात्रा के दौरान लोगों के दिलों में भी अंकित हुए हैं।

#### जोगी तो रमता भला

मुनि सुखलालजी द्वारा लिखित यह यात्रावृत्त सन् १९८१ से १९८६ तक के यात्रापथ की घटनाओं को अपने भीतर समेटे हुए है। आचार्यश्री के आस-पास प्रतिदिन अनेकों संस्मरण घटित हो जाते हैं पर इस दृष्टि से मुनिश्री ने संभवतः इतना ध्यान नहीं दिया। यदि इस ग्रन्थ में उनके संस्मरणों की पुट रहती तो यह ग्रन्थ और भी अधिक रोचक एवं प्रेरक रहता। बीच-बीच में कुछ महत्त्वपूर्ण भेंटवार्ताएं तथा विशेष कार्यक्रमों की रिपोर्ट भी संकलित है। लेखक ने इस ग्रन्थ को यात्रावृत्त न बनाकर विचारप्रधान अधिक लिखा है, जैसा कि स्वकथ्य में वे स्वयं स्वीकारते हैं। आचार्य तुलसी के विचारों की सरस प्रस्तूति लेखक ने की है, उसमें कोई सन्देह नहीं है।

कहा जा सकता है कि सभी यात्रा-लेखकों ने यात्रा-काल में आचार्य तुलसी के साहस, आत्मविश्वास, मनोबल एवं प्रतिकूल परिस्थिति को अपने अनुकूल बना लेने की क्षमता एवं घैर्य का सजीव एवं यथार्थ चित्रण प्रस्तुत किया है ।

#### आचार्यं तुलसी पदयात्रा-मान-चित्रावली

धर्मचंदजी संचेती (सरटारशहर) द्वारा अत्यन्त श्रमपूर्वक आचार्यश्री की पदयात्रा को मानचित्र (नक्शा) के द्वारा दरसाया गया है। इसमें सन् १९८५ तक की हुई यात्राओं का संकेत है। यद्यपि इस ग्रन्थ को यात्रावृत्त नहीं कहा जा सकता पर आचार्यश्री के यात्रापथ को दरसाने वाला यह ग्रंथ ऐतिहासिक दृष्टि से संग्रहणीय एवं उपयोगी है।

# संस्मरण-साहित्य

महापुरुष के एक दिन का महत्त्व सामान्य व्यक्ति के सैकड़ों दशकों से भी अधिक होता है। उनके आसपास इतनी प्रेरणाएं बिखरी रहती हैं कि उनका प्रत्येक आचरण, प्रत्येक शब्द एक संस्मरण का रूप धारण कर लेता है।

साहित्य की सबसे रोचक एवं सरस विधा संस्मरण है। यह जीवन्त प्रेरणा देती है। अतः हर वर्ग का पाठक इससे लाभान्वित होता है। वैसे तो हर व्यक्ति के जीवन में संस्मरण घटित होते हैं, पर महापुरुषों का जीवन तो संस्मरणों का अखूट खजाना ही होता है।

आचार्य तुलसी के ऊर्जस्वल जीवन के प्रतिदिन के संस्मरणों का आकलन यदि सलक्ष्य किया जाता तो उनकी संख्या हजारों में होती । क्योंकि उनकी पकड़, उनकी प्रेरणा, उनके शब्द तथा घटना को विधायक भाव से देखने की विलक्षण दृष्टि—ये सब ऐसे तत्त्व हैं, जो प्रतिदिन अनेक संस्मरणों को उत्पन्न करते रहते हैं । आचार्य तुलसी के कुछ संस्मरणों का संकलन महाश्रमण मुनि मुदित कुमारजी, मुनि मधुकरजी, मुनि श्रीचंदजी, मुनि पुलावचंदजी तथा साध्वी कल्पलताजी आदि ने किया है । मुनि मधुकरजी की अभी तक कोई स्वतंत्र पुस्तक प्रकाशित नहीं हुई है पर जैन भारती में 'मेवाड यात्रा के मधुर संस्मरण' एवं तेरापंथ टाइम्स में 'कुछ देखा : कुछ सुना' नाम से वे सैंकड़ों संस्मरणों का संकलन कर चुके हैं । इसके अतिरिक्त यात्रा-ग्रन्थों एवं जीवनवृत्तों में भी अनेक संस्मरण संकलित हैं ।

प्रकाशित संस्मरणों की अपेक्षा अभी अप्रकाशित संस्मरणों की संख्या अधिक है, इतना होने पर भी यह बात निःमंकोच कही जा सकती है कि यदि सलक्ष्य जागरूकता के साथ इस महापुरुष के जीवन से जुड़े संस्मरणों को कलम की नोक से उतारा जाता तो भावी पीढ़ी को एक नयी रोशनी मिलती । संस्मरण साहित्य के अन्तर्गत निम्न पुस्तकें रखी जा सकती हैं----

- १. रश्मियां मुनि श्रीचंद 'कमल'
- २. बोलते चित्र—मुनि गुलाबचंद
- ३. आचार्य श्री तुलसी : अपनी ही छाया में --- मुनि सुखलाल

- ४. संस्मरणों का वातायन-साध्वी कल्पलता ।
- ४. आस्था के चमत्कार।<sup>9</sup>

# अभिनन्दन ग्रंथ एवं पत्र-पत्रिका विशेषांक

आचार्यश्वी के व्यक्तित्व एवं कर्तृ त्व को उजागर करने वाले साहित्य का चौथा स्रोत अभिनंदन ग्रंथ, विशिष्ट सामयिक स्मारिकाएं तथा पत्र-पत्रिकाओं के विशेषांक हैं। किसी एक व्यक्ति पर उसके जीवन-काल में ही समाज ने इतने विशेषांक निकाले हों या खुले शब्दों में उसके कर्तृ त्व का इतना मूल्यांकन किया हो, यह इतिहास का दुर्लभ दस्तावेज है। अब तक उनके अभिनंदन में जैन भारती, अणुव्रत, प्रेक्षाध्यान, युवादृष्टि, तुलसी प्रज्ञा, तेरापंथ टाइम्स तथा विज्ञप्ति के सैकड़ों विशेषांक निकल चुके हैं। उन सबका ब्यौरा प्रस्तुत करना असंभव नहीं, तो कठिन अवश्य है। अनेक राष्ट्रीय एवं राज्यस्तरीय पत्र-पत्रिकाओं ने भी आचार्य तुलसी को विशेषांक के रूप में अपनी श्रद्धा अपित की है। यहां गद्य रूप में प्रकाशित मुख्य अभिनंदन-ग्रंथों एवं कुछ मुख्य स्मारिकाओं का परिचय दिया जा रहा है

# आचार्यश्री तुलसी अभिमंदन ग्रंथ

आचार्यकाल के २५ वर्ष पूर्ण होने पर धवल समारोह के अवसर पर एक विशालकाय अभिनंदन ग्रंथ प्रकाशित किया गया । यह अभिनंदन ग्रंथ चार अध्यायों में विभक्त है । प्रथम अध्याय में आचार्यश्री के व्यक्तित्व एवं कर्तृत्व पर अनेक मूर्धन्य विचारकों एवं साधु-साध्वियों के विचारों का समाहार है । इसमें आचार्यश्री के ऊर्जस्वल एवं तेजस्वी व्यक्तित्व की परिक्रमा अनेक लेखों, कविताओं, गीतों, संस्मरणों एवं अनुभूतियों के माध्यम से हुई है ।

दूसरा अध्याय 'जीवनवृत्त' नाम से है, जो मुनिश्री बुद्धमलजी द्वारा लिखित 'आचार्यश्री तुलसी : जीवन दर्शन' पुस्तक का ही संक्षिप्त रूप है। तृतीय 'अणुव्रत' अध्याय में अणुव्रत आंदोलन के बारे में अनेक विद्वानों, राजनेताओं एवं साहित्यकारों के विचार एवं प्रतिक्रियाएं संकलित हैं।

चतुर्थ 'दर्शन और परंपरा' खंड में दार्शनिक और जैन परम्परा के इतिहास से संबंधित अनेक शोधपूर्ण निबंधों का समावेश है ।

यह अभिनंदन ग्रंथ उपराष्ट्रपति डॉ० सर्वपल्लि राधाक्रुष्णन् द्वारा १ मार्च १९६२ को गंगाशहर की पुण्यधरा पर आचार्यश्री को समर्पित किया गया ।

१. इस पुस्तक को पूर्ण रूप से संस्मरण-साहित्य के अन्तर्गत नहीं रख सकते पर आचार्य तुलसी के नाम-स्मरण से होने वाली चामत्कारिक घटनाओं का उल्लेख है, अतः इसे संस्मरण साहित्य के अन्तर्गत रखा है। अभिनंदन ग्रंथों की परंपरा में यह ग्रंथ अपना विशिष्ट स्थान रखता है। क्योंकि इतना जीवन्त एवं मुखर कर्तृ त्व बहुत कम अभिनंदन ग्रंथों में देखने को मिलता है।

# आचार्यश्री तुलसी बढिट पूर्ति अभिनंदन पत्रिका

आचार्य तुलसी के गौरवशाली जीवन के ६० वें बसन्त के प्रवेश पर देश ने षष्टिपूर्ति अभिनंदन का कार्यक्रम बड़े उल्लास के साथ मनाया। इस अवसर पर एक पुस्तकाकार स्मारिका का प्रकाशन किया गया, जिसमें देश के मूर्धन्य साहित्यकार, राजनेता तथा धर्मगुरुओं के लेखों का संकलन है, जो उन्होंने आचार्य तुलसी के व्यक्तित्व को लक्ष्य करके लिखे हैं। इस पत्रिका के संपादक मण्डल में भी देश के मूर्धन्य साहित्यकारों का नाम है। जैसे हरिवंशराय बच्चन, डॉ० विजयेन्द्र स्नातक, राजेन्द्र अवस्थी, अक्षयकुमार जैन, प्रभाकर माचवे, जैनेन्द्रकुमारजी, श्री रतनलाल जोशी तथा डॉ० शिव-मंगलसिंह 'सूमन' आदि।

यह अभिनंदन ग्रंथ चार भागों में विभक्त है। प्रथम में राष्ट्रपति, प्रधानमंत्री आदि अनेक गणमान्य व्यक्तियों के ग्रुभकामना संदेश हैं। दूसरे में विभिन्न विद्वानों ने अपनी लेखनी से उनके व्यक्तित्व एवं विचारों को प्रस्तुति दी है। तीसरा खंड 'प्रश्न हमारे : उत्तर आचार्यश्री के' नाम से है। इसमें अनेक विशिष्ट व्यक्तियों से हुई वार्ताओं का संकलन है तथा चौथे परिशिष्ट 'भारतदर्शन' में उनकी यात्राओं का सजीव चित्रण है, जो साध्वीप्रमखा कनकप्रभाजी द्वारा लिखा गया है।

सम्पूर्ण पत्रिका आचार्यश्री के व्यापक एवं विराट् व्यक्तित्व को प्रस्तुति देती है । साथ ही उनके यशस्वी कर्तृ त्व की रेखाएं भी इसमें खचित हुई हैं ।

इस ग्रंथ का समर्पण तत्कालीन राष्ट्रपति महामहिम फखरुद्दीन अली अहमद के द्वारा नई दिल्ली, अणुव्रत विहार में किया गया।

# अणुविभा

यह अन्तर्राष्ट्रीय शांति एवं अहिंसा की प्रतिष्ठा करने के उद्देश्य से निकाली गयी महत्त्वपूर्ण स्मारिका है। इसमें आचार्य तुलसी के अहिंसक व्यक्तित्व, अहिंसक कार्यक्रम एवं उनके अहिंसा सम्बन्धी विचारों की प्रस्तुति है। साथ ही उनके सान्निध्य में हुए दो अन्तर्राष्ट्रीय अहिंसा सम्मेलनों का संक्षिप्त विवरण तथा अन्य विद्वानों के लेखों का समाहार भी है। अनेक ऐतिहासिक चित्रों से युक्त २०० पृष्ठों की यह स्मारिका अनेक महत्त्वपूर्ण तथ्यों को अपने भीतर समेटे हुए है।

#### अमृत महोत्सव

आचार्य तुलसी की धर्मग्रासना के ४० वर्ष पूर्ण होने पर समाज ढारा विशाल स्तर पर 'अमृत महोत्सव' की आयोजना की गयी। इस संदर्भ में हुए विविध रचनात्मक कार्यक्रमों का लेखा-जोखा तथा आचार्य तुलसी के विविध विषयों पर क्रान्त विचारों की प्रस्तुति इस पत्रिका में है। यह केवल पत्रिका नहीं, बल्कि इसे रचनात्मक एवं संग्रहणीय ग्रंथ कहा जाए तो अत्युक्ति नहीं होगी। इसकी संयोजना में भाई महेन्द्र कर्णावट का अथक श्रम बोल रहा है।

#### उपसंहार

अनेक ग्रंथ लिखे जाने के बावजूद भी ऐसा लगता है कि आचार्य तुलसी के व्यक्तित्व के अनेक पहलू ऐसे हैं, जो अभी तक अनछुए हैं । आचार्य तुलसी को जानने और समफने की ललक उत्तरोत्तर बढ़ती जा रही है ।

आचार्यं तुलसी का हर क्षण एक अलौकिक नवीनता, पवित्रता और कल्याणवाहिता से अनुप्राणित है, इसीलिए उनकी रमणीयता हर क्षण प्रवर्धमान है। उनकी भावधारा में शंख सी धवलिमा, मधु सी मधुरिमा और आदित्य सी अरुणिमा एक साथ दर्शनीय है। उनके चिन्तन और विचारों में आदित्य सी अरुणिमा एक साथ दर्शनीय है। उनके चिन्तन और विचारों में अमाप्य ऊंचाई और अतल गहराई है। भीष्म के व्यक्तित्व को प्रतिध्वनित करने वाली दिनकर की निम्न पंक्तियों को कुछ अंतर के साथ आचार्य तुलसी के लिए उढ़त किया जा सकता है---

> ब्रह्मचर्य के व्रती, धर्म के महास्तंभ बल के आगार । परम विरागी पुरुष, जिसे गाकर भी गा न सके<sup>9</sup> संसार ॥

१. पाकर भी पा न सका (कृरुक्षेत्र)

# आचार्य तुलसी के जीवन की कुछ महत्त्वपूर्ण तिथियां

२० अक्टूबर १९१४ : जन्म, लाडनूं (राज०) ५ दिसम्बर १९२५ : दीक्षा, लाडनूं (राज०) २१ अगस्त १९३६ ः युवाचार्यंपद, गंगापुर (राज०) २७ अगस्त १९३६ : आचार्यपद, गंगापुर (राज०) २ मार्च १९४९ : अणुव्रत-प्रवर्त्तन, सरदारशहर (राज०) १२ अप्रैल १९४९ : अणुव्रत यात्रा-प्रारंभ, रतनगढ़ (राज०) प्र जुलाई १९६० : तेरापंथ द्विशताब्दी समारोह, केलवा (राज०) १९ सितम्बर १९६१ : धवल-समारोह, बीकानेर (राज०) प्रकरवरी १९६४ : मर्यादा महोत्सव शताब्दी, बालोतरा (राज॰) ४ फरवरी १९७१ : युगप्रधान आचार्य के रूप में सम्मान, बीदासर (राज०) १९७२ : प्रेक्षाध्यान का शुभारंभ, जयपुर (राज०) १३ जनवरी १९७२ : साध्वीप्रमुखा मनोनयन, गंगाशहर (राज०) १६ नवम्बर १९७४ : ७िटपूर्ति समारोह, दिल्ली १८ नवम्बर १९७४ : महावीर पचीसौवीं निर्वाण शताब्दी, दिल्ली २३ दिसम्बर १९७४ ः पचासवां दीक्षा-कल्याणक, लाडन्ं (राज०) २० फरवरी १९७७ : कालू जन्म शताब्दी, छापर (राज०) ४ फरवरी १९७९ : उत्तराधिकारी का मनोनयन, राजलदेसर (राज०) ९ नवम्बर १९८० : जैन शासन में संन्यास की अभिनव श्रेणी—समण-दीक्षा, ११ फरवरी १९८१ : जयाचार्य निर्वाण शताब्दी के उपलक्ष में अनुशासन वर्ष का प्रारम्भ, सरदारशहर (राज०) २६ अगस्त १९५१ : जयाचार्य निर्वाण शताब्दी समारोह, दिल्ली २२ सितम्बर १९८५ : अमृत महोत्सव १४ फरवरी १९८६ : भारत ज्योति अलंकरण, राष्ट्रपति ज्ञानी जैलसिंह द्वारा राजस्थान विद्यापीठ उदयपुर का सर्वोच्च अलंकरण २१ फरवरी १९८९ से ११ जनवरी १९९० योगक्षेमवर्ष, लाडनूं (राज०) १९९२-९३ : भिक्षु चेतना वर्ष १४ जून १९९३ : वाक्पति अलंकरण ३१ अक्टूबर १९९३ ः इंदिरा गांधी राष्ट्रीय एकता पुरस्कार १९९३-९४ ः अणुव्रत चेतना वर्ष १८ फरवरी १९९४ : आचार्यपद का विसर्जन, नए आचार्य की नियुक्ति



Jain Education International

# अध्यात्म

१

#### अध्यात्म

| शीर्षक                                    | पुस्तक            | पृष्ठ |
|-------------------------------------------|-------------------|-------|
| अध्यात्म की एक किरण ही काफी है            | कुहासे            | 83    |
| जो दिल खोजूं आपना                         | मुखड़ा            | 3     |
| प्रस्थान के नए बिन्दु                     | मुखड़ा            | १९    |
| अतीत की स्मृति और संवेदन                  | मुखड़ा            | ४०    |
| हम यंत्र हैं या स्वतंत्र                  | मुखड़ा            | ९६    |
| अध्यात्म सबको इप्ट होता है                | मनहंसा            | ११४   |
| आत्मदर्शन का आईना                         | मनहंसा            | 883   |
| जीवन की दिशा में बदलाव                    | कुहासे            | २३द   |
| सत्य की खोज                               | आगे               | १०१   |
| यह सत्य है या वह सत्य है                  | कुहासे            | ९     |
| <b>कौन सा</b> देश है व्यक्ति का अपना देश  | जब जागे           | १४    |
| ऐसी प्यास जो पानी से न बुभे               | जब जागे           | २०    |
| अध्यात्म की यात्रा : प्रासंगिक उपलब्धियां | क्या धर्म         | १३०   |
| अध्यात्म क्या है ?                        | प्रवचन ४          | १४५   |
| संपिक्खए अप्पगमप्पएण <sup>२</sup>         | मुक्ति : इसी      | १४    |
| आत्मनिरीक्षण                              | घर                | रेनर  |
| मुख अपने भीतर है                          | समता              | २०७   |
| राम मन में, काम सामने                     | समता              | २१७   |
| प्रभु बनकर प्रभु की पूजा                  | समता              | २२४   |
| कल्याण का रास्ता                          | समता              | २२न   |
| रूपान्तरण का उपाय                         | समता              | २३द   |
| सोना भी मिट्टी है                         | समता              | २४३   |
| संवाद आत्मा के साथ                        | समता              | २४८   |
| शिखर से तलहटी की <b>अ</b> ोर              | वैसाखियां         | इ४    |
| घर में प्रवेश करने के द्वार               | वैसाखियां         | १ৼ७   |
| १. १८-३-६६ हनुमानगढ़ ।                    | २. १९-४-७६ छापर । |       |

आ० तुलसी साहित्य : एक पर्यवेक्षण

| निर्माण सम्यग् दृष्टिकोण का                       | वैसाखियां                   | 828         |  |
|---------------------------------------------------|-----------------------------|-------------|--|
| उपाय की खोज                                       | वैसाखियां                   | १७३         |  |
| वर्तमान में जीना                                  | राज                         | १६३         |  |
| <b>अ</b> ध्यात्म साधना की प्रतिष्ठा               | राज/वि. वीथी                | १७०/६१      |  |
| आत्माभिमुखता                                      | राज/वि. वीथी                | १६६/न६      |  |
| जीवन का परमार्थ                                   | राज/वि. वीथी                | १७५         |  |
| वाहरी दौड़ शांति प्रदान नहीं कर <b>स</b> कती      | प्रज्ञापर्व                 | ७३          |  |
| दुनिया एक सराय है                                 | मंजिल १                     | 5           |  |
| अन्तर् निर्माण*                                   | संभल                        | ጀፍ          |  |
| सच्चे सुख का अनुभव                                | संभल                        | ৬২          |  |
| स्वयं <b>के अ</b> स्तित्व को पहचानें <sup>४</sup> | प्रवचन द                    | <b>११</b> २ |  |
| आत्मगवेषणा का महत्त्व'                            | नवनिर्माण                   | १४८         |  |
| आत्मदर्शन की प्रेरणा                              | शांति के                    | २१९         |  |
| आत्मविकास और उसका मार्ग°                          | शांति के                    | १२६         |  |
| भीड़ में भी अकेला                                 | खोए                         | १४०         |  |
| अध्यात्म की लौ जलाइए                              | शांति के                    | १           |  |
| जीवन विकास और युगीन परिस्थितियां <sup>&lt;</sup>  | प्रवचन ९                    | १९७         |  |
| सबसे बड़ा चमत्कार                                 | सोचो ! ३                    | २४६         |  |
| दुःख का हेतुः ममत्व <sup>°°</sup>                 | प्रवचन ९                    | 95          |  |
| अपने आपकी सेवा                                    | प्रवचन ९                    | १४२         |  |
| असली आजादी                                        | प्रवचन ९                    | 888         |  |
| स्वयं की पहचान <sup>39</sup>                      | मंजिल २                     | २२          |  |
| अस्तित्व का प्रश्न                                | राज/वि. दीर्घा              | १५३/१०२     |  |
| निष्काम कर्म और अध्यात्मवाद                       | राज/वि. दीर्घा              | १४३/१०८     |  |
| वास्तविक सौन्दर्य की खोज <sup>3</sup>             | मंजिल २                     | 5 X         |  |
| अध्यात्म पथ और नागरिक जीवन                        | प्रवचन ११                   | १८७         |  |
|                                                   | -                           |             |  |
| १. २२-११-७६ चूरू।                                 | ७. २३-७-४३ जोधपुर ।         |             |  |
| े२. ८-३-४६ अजमेर ।                                | <li>५. २-८-५३ जोधपुरे।</li> |             |  |
| ३. १९-३-४६ बोरावड़ ।                              | ९. १६-६-७८ जोरावरपुरा ।     |             |  |
| ४.े१२-८-७८ गंगाशहर ।                              | १०. १९-४-४३ गंगाशहर ।       |             |  |
| ४. २९-१२-४६ दिल्ली ।                              | ११. ३०-६-७६ राजलदेसर ।      |             |  |
|                                                   |                             | <b>•</b>    |  |

६. १९-९-५२ रोटरी क्लब जोधपुर १२. ६-१०-७६ सरदारशहर।

४

| अात्मदर्शन की भूमिका <sup>३</sup>                  | प्रवचन ९  | २४६          |
|----------------------------------------------------|-----------|--------------|
| जो एग जाणइ सो सब्व जाणइ <sup>२</sup>               | सोचो ! १  | १२२          |
| विजेता कोन ?                                       | मंजिल १   | २०१          |
| सुख-प्राप्ति का मार्ग : अध्यात्म <sup>४</sup>      | सोचो ! ३  | 68           |
| जोड़ते चलो और कोमल रहो                             | सोचो ! ३  | म्द ६        |
| जीवन निर्माण के सुत्र <sup>६</sup>                 | सोचो ! ३  | २०१          |
| सुख-दुःख अपना अपना                                 | प्रवचन १० | <b>१</b> = ३ |
| आध्यात्मिक एवं सामाजिक चेतना <sup>८</sup>          | प्रवचन १० | १८६          |
| सच्ची शांति का साधन                                | संभल      | १६०          |
| बहिर्मुखी चेतना : अणांति, अन्तर्मुखी चेतना : णांति | प्रेक्षा  | २४           |
| साम्यवाद और अध्यात्म                               | अणु गति   | १७७          |
| पर्यटकों का आकर्षण : अध्यात्म                      | अणु गति   | 880          |
| अध्यात्म की खोज                                    | आगे       | . ११         |
| अध्यात्म और व्यवहार <sup>ः</sup>                   | अणु गति   | ६१           |
| कौन करता है कल का भरोसा ?                          | मनहंसा    | <b>X</b> 2   |
| स्वयं की उपासना <sup>३७</sup>                      | आगे       | 60           |
| कल्पना का महल <sup>३२</sup>                        | सूरज      | २९           |
| <b>अ</b> ध्यात्म की उपासना <sup>३९</sup>           | सूरज      | હ            |
| आपद्धर्म कैसा ? **                                 | सूरज      | 860          |
| अध्यात्म का विकास हो <sup>34</sup>                 | सूरज      | 858          |
| आत्ममंथन <sup>३६</sup>                             | सूरज      | \$\$0        |
| सच्ची मानवता                                       | संभल      | १३१          |
|                                                    |           |              |

| १. १९-९-४३ जोधपुर ।             | म. १-४-७९ दिल्ली ।          |
|---------------------------------|-----------------------------|
| २. ४-९-७७ लाडनूं ।              | ९. १४-२-६६ भादरा ।          |
| ३. १७-४-७७ छापर ।               | १०. २३-२-६६ नोहर ।          |
| ४. २-२-७८ सुजानगढ़ ।            | ११. २६-२-६६ सि <b>रसा</b> । |
| ४. २९-१-७८ सुजानगढ़ ।           | १२. १८-२-४४ खण्डाला।        |
| ६. १४-४-७८ लाडनूं, अध्यापकों के | १३. ९-१-४४ मुलुंद ।         |
| अध्यात्मयोग एवं नैतिक शिक्षा    | १४. ११-४-४४ जलगांव ।        |
| प्रशिक्षण शिविर ।               | १४. १४-४-४४ जलगांव।         |
| ७. ३१-३-७९ दिल्ली ।             | १६. १६-४-४४ जलगांव।         |

| Jain | Educ | ation | Inter | nation | al |
|------|------|-------|-------|--------|----|
|      |      |       |       |        |    |

| -                                                | 9           |             |
|--------------------------------------------------|-------------|-------------|
| वैभव संपदा की भूलभुलैया <sup>°</sup>             | सूरज        | १२३         |
| आत्मार्थी के लिए प्रेरणा                         | सूरज        | १३७         |
| जीवन का लक्ष्य <sup>३</sup>                      | सूरज        | 888         |
| आत्मजागरण <sup>४</sup>                           | सूरज        | <b>१</b> ४२ |
| जीवन के श्रेयस् <sup>×</sup>                     | सूरज        | 893         |
| अध्यात्म पथ पर आए                                | भोर         | ४४          |
| <b>बुराइयों के साथ युद्ध हो</b> °                | भोर         |             |
| आत्मजयी कौन ? <sup>८</sup>                       | बूंद बूंद २ | ५९          |
| आत्मरक्षा के तीन प्रकार                          | सोचो ! ३    | 868         |
| आंतरिक सौन्दर्य का दर्शन <sup>°</sup>            | मंजिल १     | १३४         |
| शांति का पथ <sup>19</sup>                        | प्रवचन ११   | 62          |
| जीवन विकास के चार साधन <sup>98</sup>             | प्रवचन ११   | २३६         |
| हृदय-परिवर्तन <sup>ः</sup>                       | प्रवचन ४    | ४८          |
| दासता से मुक्ति <sup>18</sup>                    | प्रवचन ९    | २४७         |
| शाश्वत सुख का आधारः अध्यात्म <sup>%</sup>        | प्रवचन ४    | २९          |
| अध्यात्मवाद की प्रतिष्ठा <sup>9६</sup>           | प्रवचन ११   | २०५         |
| अनिच्छु बनो <sup>३</sup> °                       | प्रवचन ४    | २०          |
| प्रतिस्रोत की ओर <sup>भ्</sup>                   | प्रवचन ११   | १००         |
| कल्याण : अपना भी, औरों का भी <sup> १९</sup>      | प्रवचन ९    | ४३          |
| आत्मदर्शन ही सर्वोत्कृष्ट दर्शन है <sup>२°</sup> | प्रवचन ४    | १८६         |
| क्षानंद के ऊर्जाकण                               | समता/उद्बो  | १३=/१४०     |
|                                                  |             |             |

- १. १९-४.४४ गुजर पीपला ।
  २. २९-४-४४ बड़ाला ।
  ३. ६-६-४४ डांगुरना ।
  ४. ६-६-४४ डांडाइचा ।
  ४. २४-६-४४ उज्जैन ।
  ६. २२-६-४४ माटुंगा (बम्बई) ।
  ७. २७-७-५४ बम्बई ।
  ६. २४-७-६४ दिल्ली ।
  ९. २७-५-७८ लाडनूं ।
  १०. ११-४-७७ लाडनूं ।
- 99. १८-११-४३ जोधपुर । १२. ३०-४-४४ सूरत । १३. २७-११-७७ लाडनूं । १४. १४-९-४३ जोधपुर । १४. १३-११-७७ लाडनूं । १६. ४-४-४४ माण्डल । १७. २७-७-७७ लाडनूं । १९. २४-३-४३ बीकानेर । २०. ७-१०-७७ लाडनूं ।

आ ) तुलसी साहित्य : एक पर्यवेक्षण

£

www.jainelibrary.org

1

| १. ३०-९-७७ लाडन्ं।              | ६. ८-७-४४ मांडवी बंदर (बम्बई)        |
|---------------------------------|--------------------------------------|
| २. ४-१-७९ डूंगरगढ़ ।            | ७. पालियामेंट इदस्वों के बीच ।       |
| ३. १९-६-७८ नोखामंडी ।           | <ol> <li>९७-३-६५ समदड़ी ।</li> </ol> |
| ४. १९-९-४३ जोधपुर ।             | ९. २७-४-६६ गजसिंहपुर ।               |
| ४. २७-११-४३ छितर पैलेस, जोधपुर। | १०. २ ४३ जोधपुर ।                    |

मृत्युका दर्शन દ્રાંગ मुखडा जागरण विवेक का वया धर्म १२१ वैराग्य का मूल्य<sup>२</sup> प्रवचन १० 90 समता/उद्बो १२४/१२४ द्वन्द्वमुक्ति जीने की कला १३२/१३३ समता/उद्वो खोए प्राप्तव्य क्या है ? ११३ मानव जीवन की सार्थकता " सोचो ! ३ રહ્ય संस्कृति और युग<sup>8</sup> 289 प्रवचन ९ प्रमाद से बचो खोए 823 वे आज कहां? शांति के २५५ सच्चे मानव बनें भोर ६२ नियम को समभें ৎ खोए आज के युग की समस्याएं" १२५ সা৹বু৹ मूल्यों की चर्चा मनहंसा ६९ व्यष्टि और समर्ष्टि बूंद बूंद १ ২৩ XY/UX अनुभव के दर्पण में समता/उट्बो १=१/१=३ आत्मदर्शन समता/उद्बो साम्यवाद और साम्ययोग अणु संदर्भ १०५ आध्यात्मिकता एवं राष्ट्रीय चरित्र का निर्माण ११= राज जागृति कैसे और क्यों ? ' २१६ आगे आस्था के अंकुर समता/उद्बो १६५/१६७ चेतना का ऊर्ध्वारोहण समता/उद्बो 885/888 जीवन विकास और आज का युग' शांति के 960

अध्यात्म

आत्मा का स्वरूप

3

१६६

सोचो !

# अनुभव के स्वर

# अनुभव के स्वर

| शीर्षक                                    | पुस्तक                | पृष्ठ   |
|-------------------------------------------|-----------------------|---------|
| अमृत संदेश <sup>9</sup>                   | अमृत/सफर              | १/३६    |
| समीक्षा अतीत की ः सपना भविष्य का          | सफर                   | ६ ३     |
| सफर आधी शताब्दी का                        | सफर                   | १       |
| मेरे धर्मशासन के पचास वर्ष                | सफर                   | १४/४९   |
| क्याखोपाः क्या पाया                       | अमृत/सफर              | ९/४४    |
| धर्मकान्ति की पृष्ठभूमि                   | अमृत/सफर              | १०      |
| कुछ अपनी ः कुछ औरों की <sup>२</sup>       | राज/वि. वीथी          | २३७/१७३ |
| धर्मसंघ के नाम खुला आह्वान <sup>®</sup>   | जीवन                  | ৩৩      |
| दायित्व का विकास                          | मेरा धर्म             | १४०     |
| मेरी आकांक्षा : मानवता की सेवा            | मेरा धर्म             | १९६     |
| उद्देश्यपूर्ण जीवन : कुछ पड़ाव            | मेरा धर्म             | १७४     |
| चाबी की खोज जरूरी                         | मेरा धर्म             | 808     |
| सृजन के द्वार पर दस्तक                    | सफर                   | ३०      |
| भारतीय जीवन की मौलिक विशेषताएं            | जीवन                  | १४७     |
| हम जागरूक रहें <sup>8</sup>               | भोर                   | १२९     |
| अकेले में आनन्द नहीं े                    | बूंद बूंद २           | १४८     |
| सामाजिक बुराइयों का बहिष्कार <sup>९</sup> | मंजिल १               | ሂ       |
| आगे बढ़ने का समय                          | प्रज्ञापर्व           | ४०      |
| मैं क्यों घूम रहा हूं ?                   | अतीत का               | १२४     |
| मैं क्यों घूम रहा हूं ?                   | धर्म : एक             | ५९      |
| मेरी यात्रा                               | अतीत का               | १२८     |
| मेरी यात्रा : जिज्ञासा और समाधान          | धर्म : एक             | ४३      |
| १. अमृत महोत्सव पर प्रदत्त संदेश ।        | ४. ६-९-४४ बम्बई ।     |         |
| २. भेंटवार्ता पत्रकार से ।                | ४. ६-९-६४ दिल्ली ।    |         |
| ३. बगड़ी मर्यादा महोत्सव सन्              | ६. १२-द-७६ सरदारशहर । |         |
| १९९१ एक विशेष उद्बोधन ।                   | •                     |         |

| खाजने वालों को उजालों की कमी नहीं                     | अमृत         | १८          |
|-------------------------------------------------------|--------------|-------------|
| जहां उत्तराधिकार लिया नहीं, दिया जाता है <sup>२</sup> | बीती ताहि    | 838         |
| मेरी क्रुति : मेरा आत्मतोष'                           | मेरा धर्म    | 8=३         |
| संस्कार, जो मेरी मां ने दिए                           | बीती ताहि    | હ૪          |
| एक विश्लेषण <sup>४</sup>                              | वि. वीथी     | २१=         |
| जीवन-निर्माण के सूत्र`                                | प्रवचन १०    | न्द २       |
| इतिहास का एक पृष्ठ'                                   | वि. दीर्घा   | २११         |
| प्रण्न है मूल्यांकन का"                               | दीया         | <b>१</b> ⊏२ |
| समस्याओं का समाधान <sup>*</sup>                       | प्रवचन ९     | १९३         |
| जीवन के सुनहले दिन`                                   | सूरज         | ३१          |
| राजधानी में पहला भाषण <sup>°°</sup>                   | राजधानी      | ११          |
| जीवन को ऊंचा उठाओे <sup>99</sup>                      | प्रवचन ९     | <u>×</u> ¥  |
| विश्वशांति का मूलमंत्र                                | मेरा धर्म    | 252         |
| हमारी नीति <sup>1</sup>                               | प्रवचन ९     | २४९         |
| हमारा सिद्धान्त <sup>11</sup>                         | प्रवचन ११    | હ્ર         |
| एक मिलन प्रसंग <sup>1४</sup>                          | राज/वि. वीथी | १२९/१००     |
| साहित्य के क्षेत्र में समन्वय                         | अणुः गति     | وو          |
| असली भारत में भ्रमण                                   | अमृत/सफर     | ११४/१४=     |
| आत्मविकास और लोकजागरण <sup>32</sup>                   | भोर          | १६३         |
| जन्मदिन कैसे मनाएं ? <sup>३६</sup>                    | प्रवचन १     | ३२          |

१. उत्तराधिकारी का मनोनयन । द. १८-६-४३। २. उत्तराधिकारी बनाने के बाद लिखा ९. १८-२-४४ खण्डाला । ं गया लेख । १०. ६-४-४० दिल्ली। ३. साध्वी-प्रमुखा कनकप्रभाजी के बारे ११. २४-३-४३ बीकानेर। में लिखा गया लेख। १२. १७-९-४३ जोधपुर । ४. अग्निपरीक्षा कांड विश्लेषण । १३.९-११-४३ जोधपुर। ४. १३-९-७८ गंगानगर। १४. संत विनोबा से मिलन प्रसंग के ६. साध्वी-प्रमुखाजी की नियुक्ति का संस्मरण । इतिहास । १४. इकचालीसवां जन्मदिन । ७. पं० नेहरू से संबंधित संस्मरण । १६. १४-११.७७ चौंसठवां जन्मदिन :

| अनुभव के स्वर                                    |             | १३              |
|--------------------------------------------------|-------------|-----------------|
| समाधान का मार्ग हिंसा नहीं'                      | सफर         | <u>-</u><br>2×3 |
| सच्ची मानवता के सांचे में ढलें <sup>२</sup>      | प्रवचन ४    | २४              |
| <b>अ</b> ध्यात्मः भारतीय संस्कृति का मौलिक आधार³ | प्रवचन ४    | २१              |
| सिंहावलोकन का दिन <sup>४</sup>                   | प्रवचन १    | <b>१</b> ४७     |
| खुद से खुद की पहचान <sup>४</sup>                 | मंजिल १     | <b>۲</b> ۳      |
| धवल समारोह <sup>६</sup>                          | धवल         | 1               |
| तीन अभिलाषाएँ                                    | बूंद वूंद २ | <b>શ્</b> પ્ર   |
| उत्तरदायित्व का परीक्षण                          | शांति के    | ६२              |
| मेरी नीति                                        | शांति के    | २१७             |
| संकल्प की अभिव्यक्ति³⁴                           | प्रवचन ९    | १ून३            |
| नया वर्षः नया संकल्प                             | वैसाखियां   | X X             |
| विश्व के लिए आशास्पद <sup>°°</sup>               | जागो !      | १४३             |
| प्रेरणा के पावन क्षण <sup>३२</sup>               | सोचो ! ३    | २१६             |
| हमारा कर्त्तव्य                                  | घर          | २८४             |
| यथार्थ की ओर <sup>13</sup>                       | संभल        | १२३             |
| <b>अ</b> ध्यारम का अभिनन्दन <sup>३४</sup>        | मेरा धर्म   | १४६             |
| समष्टि सुधार का आधार व्यष्टि सुधार <sup>%</sup>  | प्रवचन १०   | 9×              |
| सिंहावलोकन की वेला <sup>9६</sup>                 | प्रवचन ९    | २५०             |
| अभिनंदन शाब्दिक न हो <sup>३७</sup>               | मंजिल १     | ९०              |
| दो <b>शुभ संकल्प<sup>२८</sup></b>                | सूरज        | 58              |

- १. आमेट में संत लोंगावाल से वार्ता ।
- २. १३-११-७७ लाडनूं, जन्मदिन ।
  - ३. १२-११-७७ जैन विख्व भारती, चौंसठवां जन्मदिन ।
  - ४. ३०-१२-७७ जैन विश्व भारती तेपनवें दीक्षा दिन पर ।
  - ४. १९-१२-७६ चूरू, इक्यावनवां दीक्षा दिवस ।
  - ६. धवल समारोह पर प्रदत्त विशेष संदेश (पुस्तिका) ।
  - ७. ५-९-६५ दिल्ली, पट्टोत्सव ।
  - द. ९-९-४**९ दिल्ली, पट्टोत्सव** ।

- ९. १७-९-४३ जोधपुर, पट्टोत्सव ।
- १०. १८-९-४३ जोधपुर, पट्टोत्सव ।
- ११. २६-१०-६४ बावनवां जन्मदिन ।
- १२. १-६-७६ लाडन्ं।
- १३. १२-६-४६ सरदारशहर ।
- १४. पट्टोत्सव पर प्रदत्त।
- १४. ११-९-७६ गंगानगर, तैयालीसवां पट्टोत्सव ।
- **१६. १७-९-४३ जोधपुर, पट्टो**त्सव ।
- १७. २१-२-७७ छापर ।
- १⊏. **४-४-४४ औरंगाबाद, महावीर** जयंती ।

| १४                                | अा० तुलसी साहित्य : एक पर्यवेक्षण |                     |  |
|-----------------------------------|-----------------------------------|---------------------|--|
| ऐसे मिला मुभे अहिंसा का प्रशिक्षण | जीवन                              | १                   |  |
| एक साधक का जीवन <sup>3</sup>      | प्रवचन ११                         | ६०                  |  |
| अपूर्व रात : वि <b>लक्षण बात</b>  | मेरा धर्म                         | १८७                 |  |
| आत्म-गवेषणा के क्षणों में *       | सोचो ! १                          | 683                 |  |
| खोना और पाना                      | खोए                               | ११६                 |  |
| प्रतीक का आलम्बन                  | खाए                               | १६३                 |  |
| साधना बनाम शक्ति                  | घर                                | २०४                 |  |
| आत्मचितन <sup>३</sup>             | घर                                | २१६                 |  |
| आत्मानुशीलन का दिन <sup>४</sup>   | घर                                | २२२                 |  |
| साधना में बाधाएं                  | खोए                               | १००                 |  |
| साधना और विक्षेप में द्वन्द्व     | खोए                               | 209                 |  |
| पहला अनुभव                        | खोए                               | ९०                  |  |
| आनन्द का रहस्य                    | समता/उद्बो                        | १०४/१४२             |  |
| एक अमोघ उपचार                     | खोए                               | १०६                 |  |
| भारहीनता का अनुभव                 | खोए                               | ११७                 |  |
| नकारात्मक चिन्तन                  | कुहासे                            | <b>१</b> = <b>१</b> |  |
| निदक नियरे राखिये                 | कुहासे                            | २१४                 |  |
| ऊर्ध्वगमन की दिशा                 | कुहासे                            | २१०                 |  |
| सिंहावलोकन                        | सूरज                              | २०७                 |  |
| एक विवशता का समाधान               | खोए                               | 80%                 |  |
| जीवन की रमणीयता                   | खोए                               | 28=                 |  |

जोधपुर, जन्मदिन के अवसर पर ।
 ४. २४-१०-५७, लाडनूं ।
 २. २१-९-७७ जैन विश्व भारती, लाडनूं ।
 ४. २९-६-५५ उज्जैन ।
 ३. १६-१०-५७, सुजानगढ़ ।

www.jainelibrary.org

# अहिंसा

- ० अहिंसा
- ० अहिंसक शक्ति
- अहिंसा : विविध संदर्भों में
- ० युद्ध और अहिंसा
- ० हिंसा

# अहिंसा

| शीर्षक                              | पु्स्तक            | पुष्ठ        |
|-------------------------------------|--------------------|--------------|
| र्शाहसा                             |                    |              |
| अहिंसा के आधारभूत तत्त्व            | जीवन               | ٩            |
| शांति और अहिंसा का उपक्रम           | जीवन               | <b>t</b> •   |
| अहिंसा का परिप्रेक्ष्य              | दीया               | १०२          |
| अहिसा शास्त्र ही नहीं, शस्त्र भी    | <b>फु</b> हासे     | १७२          |
| अस्वीकार की शक्ति                   | मुखड़ा             | १०५          |
| अहिंसा सार्वभौम                     | सफर/अमृत           | ६१/२६        |
| अहिंसा प्रकाश है                    | कुहासे             | २४           |
| मानव संस्कृति का आधार ः अहिंसा      | राज                | <b>XX</b>    |
| अहिंसा का प्रयोगः असंदीन द्वीप      | राज                | ६३           |
| अहिंसा है अमृत                      | समता               | २१४          |
| अहिंसा क्या है ? १                  | आ. तु              | १६२          |
| अहिंसाः एक विश्लेषण <sup>२</sup>    | आगे                | १३           |
| अहिंसा का स्वरूप                    | राज                | ६१           |
| अहिंसा का आलोक                      | राज                | ६४           |
| अहिंसा का आलोक                      | उद्बो/समता         | १४०/१४५      |
| शहिसा को प्रयोग-प्रतिष्ठित किया जाए | प्रज्ञापर्व        | १            |
| अहिंसा का आधार <sup>3</sup>         | शांति के           | ४६           |
| अहिंसा के समक्ष एक चुनौती           | अणु गति            | 223          |
| अहिंसा और शिशु-सा मन                | वैसाखिया           | ६९           |
| शास्त्र का सत्यः अनुभव का सत्य      | वैसाखियां          | ७२           |
| विश्वास बनता है बुनियाद             | वैसाखियां          | 50           |
| लकीर खींचने की अपेक्षा              | वैसाखियां          | ૭૬           |
| सिंहवृत्ति और क्वानवृत्ति           | वैसाखियां          | 50           |
| १. वि सं. २००६ दिल्ली ।             | ३. ६-९-४१ आंहसा रि | देवस के अवसर |
| २. १४-२-६६ भादरा ।                  | पर, दिल्ली ।       |              |

गृहस्थ/मुक्तिपथ अहिंसा की संभावना ११/९ गृहस्थ/मुक्तिपथ अहिंसा का पराक्रम १३/११ गृहस्थ/मुक्तिपथ अहिंसा का अभिनय १५/१३ गृहस्थ/मुक्तिपथ गृहस्थ/मुक्तिपथ २१/१९ अहिंसा के तीन मार्ग अनैतिकता अहिंसा के तीन मार्ग वि. वीथी धर्म की आत्माः अहिंसा प्रवचन-९ धर्म की आत्माः अहिंसा गृहस्थ/मुक्तिपथ २६/२४ धर्म की आत्माः अहिंसा सूरज अहिंसा दर्शन<sup>4</sup> शांति के शांति का सच्चा साधन सूरज अहिंसा का चमत्कार खोए समस्या का स्थायी समाधानः अहिंसा प्रवचन-९ धर्माराधना का सच्चा सार" सूरज सच्चा विज्ञान सूरज जीवन निर्माण का महत्त्व सूरज अहिंसा के तत्त्व प्रवचन ११ लोक जीवन अहिंसा की प्रयोगशाला बने \* भोर अल्पहिंसा : महाहिंसा १७४/१४न गृहस्थ/मुक्तिपथ

- १. २३-८-७७ लाडनूं । २. २०-४-४७ लाडनूं । ३. ३-४-४३ बीकानेर। ४. ৭৩-৩-४४ उज्जैन। ४. ४-३-४२ सरदारशहर।
- ६. २८-२-४४ पूना। ७. २-१०-४३ जोधपुर । ंद. ७-१-४४ मुलुन्द । ९. ११-३-४४ नारायणगांव। १०. १६-११-४३ जोधपुर ।

| গা৹ | तुलसी | साहित्य | : | एक | पर्यंवेक्षण |
|-----|-------|---------|---|----|-------------|
|     |       |         |   |    |             |

६४

१४

5१

९९

१४२

६/४

२१९

१९

ፍፍ

१७४

50

ሄፍ

९५

२७३

X

४२

६२

७२

१६४

६९/६९

क्या धर्म

प्रवचन-४

उद्बो/समता

कुहासे

घर

घर

१५

बड़ा और छोटा

अहिंसक जीवन शैली

अहिंसा सार्वभौम सत्य है\*

अहिंसा का रहस्य

अहिंसा का मूल्य

कान्ति के स्वर

शाश्वत धर्म

अहिंसा

**अ**हिंसा

| अहिंसा का स्वरूप'                                                                                               | प्रवचन १ <b>१</b>           | १२४    |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------|--------|
| अहिंसा दिवस <sup>®</sup>                                                                                        | घर                          | १९९    |
| अहिंसा                                                                                                          | प्रवचन ११                   | २३०    |
| भहिंसा <sup>3</sup>                                                                                             | सूरज                        | ६ ६    |
| अहिंसा <sup>४</sup>                                                                                             | प्रवचन ९                    | 5      |
| अहिंसा <sup>४</sup>                                                                                             | प्रवचन ९                    | १२२    |
| अहिंसा '                                                                                                        | सूरज                        | १३२    |
| अहिंसा का आदर्श"                                                                                                | प्रवचन ११                   | / मे द |
| अहिंसा का आदर्श <sup>∠</sup>                                                                                    | सूरज                        | २१२    |
| अहिंसा की उपयोगिता                                                                                              | सूरज                        | ९४     |
| भारतीय जीवन का आदर्श तत्त्वः अहिंसा <sup>*•</sup>                                                               | भोर                         | १४०    |
| जीवन में अहिंसा <sup>99</sup>                                                                                   | भोर                         | १७१    |
| वाद का व्यामोह                                                                                                  | प्रगति की                   | १      |
| अहिंसा की उपासना                                                                                                | सूरज                        | २२६    |
| अहिंसा का चिंतन <sup>9२</sup>                                                                                   | प्रवचन ४                    | १०१    |
| डॉ. किंग ने अहिंसा को तेजस्वी बनाया है                                                                          | अणु संदर्भ                  | ሄሩ     |
| अहिंसा का आचरण <sup>९</sup> •                                                                                   | भोर                         | १८३    |
| थके का विश्राम <sup>98</sup>                                                                                    | शांति के                    | १३८    |
| स्वार्थ का अतिरेक <sup>94</sup>                                                                                 | शांति के                    | २३३    |
| जीवन का आलोक <sup>94</sup>                                                                                      | शांति के                    | २४२    |
| चुनाव की कठिनाई                                                                                                 | प्रगति की                   | ২४     |
| अहिंसा का व्यवहार्य रूप <sup>%</sup>                                                                            | बूंद-बूंद-२                 | ६६     |
| १. ७-१-४४ ब्यावर ।                                                                                              | ११. ७-११-४४ बम्बई ।         |        |
| २. र्जाहंसा दिवस, लाडनूं                                                                                        | १२. १४-१२-६६ लाडनूं।        |        |
| ३, २४-३-४४ राहता ।                                                                                              | १३. ९-१२-४४ बम्बई।          |        |
| ४. ४-५-५३ बीकानेर ।                                                                                             | १४. २-८-४३ केवलभवन, जोध     | पुर ।  |
| ४. १४-४-४३ बीकानेर ।                                                                                            | १४. ४-१०-४३ बम्बई, जीवदय    | ा मंडल |
| ६. २६-४-४४ आमलनेर ।                                                                                             | का विशेष अधिवेशन ।          |        |
| ७. ३०-१-१४ देवरग्राम ।                                                                                          | <b>१६. १</b> ४-११-४३ अहिंसा | दिवस   |
| <b>द. २</b> ४-९-४४ उज्जैन ।                                                                                     | कंस्टीट्यूशन क्लब, दिल्ली   |        |
| ९. ११-४-४४ संतोषबाड़ी ।                                                                                         | १७. २७-७-६४ दिल्ली          |        |
| the second se |                             |        |

Jain Education International

| २०                                     | आ० तुलसी साहित्य :         | एक पर्यंवेक्षण   |
|----------------------------------------|----------------------------|------------------|
| आत्मधर्म क्या है <sup>°</sup> ?        | सोचो ! १                   | 924              |
| कतंव्यबोध                              | नैतिकता के                 | १२६              |
| युग चुनौती दे रहा है <sup>*</sup>      | शांति के                   | १<br><b>१</b> ०१ |
| दयाप्रेमियों का दायित्व                | प्रगति की                  | •••              |
| अहिंसा : एक विमर्श                     | संभल                       | ¥\$              |
| दया का मूल मंत्र                       | भोर                        | \$9¥             |
| अहिंसा की अपेक्षा क्यों ?              | ज्योति के                  | <b>११</b> ३      |
| अनर्थदण्ड से बचें                      | प्रवचन ४                   | २२               |
| संवेदनहीन जीवन शैली                    | कुहासे                     | ७६               |
| हिंसा और अहिंसा के प्रकम्पन            | <u>उ</u> र्णः<br>वैसाखियां | 52               |
| हिंसा और अहिंसा <sup>8</sup>           | प्रताखपा<br>प्रवचन १०      | <b>9</b> 0       |
| आलोक और अंधकार                         | प्रवचन ११                  | १०               |
| हिंसा का प्रतिकार अहिंसा ही <b>है</b>  | प्रजापर्व<br>प्रजापर्व     | ४९               |
| शांति के दो पथ <sup>4</sup>            | ्राति<br>शांति के          | 2<br>2           |
| हिंसा और अहिंसा का द्वन्द्व"           | शांति के                   | २२३              |
| हिंसा और अहिंसा का द्वन्द्व            | आलोक में                   | ३६               |
| हिंसा और अहिंसा                        | गुहस्थ/मुक्तिपथ            | 28               |
| अाज के युग की समस्याएं                 | गुरुरप/जाकपय<br>राजधानी    | २३/२१            |
| हिंसा और अहिंसा को समभों               | राजवाना<br>प्रज्ञापर्व     | 88               |
| समाधान के आईने में युग की समस्याएं     |                            | X                |
| समाजवादी व्यवस्था और हिंसा का अल्पीकरण | अमृत<br>अफ्रफरि            | ४३               |
| अहिंसा विवेक                           | अणुगति<br>जागो !           | ९०               |
| गोति और कांति का भ्रम !*               | जागाः<br>शांति के          | २८               |
| वर्तमान युग और जैनधर्म <sup>33</sup>   | शात क<br>शांति के          | ह७               |
|                                        | शााल क                     | <u> </u>         |

- ९-९-७७ जैन विश्व भारती, लाडनूं
   ६-९२-४३ डूंगरगढ़, अहिंसा दिवस।
   ६-९२-७७ जैन विश्व भारती
   ६-९२-७७ जैन विश्व भारती
   २७-४-७९ चंडीगढ़।
   २७-४-७९ चंडीगढ़।
   ३. इंडीगढ़ा
   ६. २०-९-४३ साधना मंडल जोधपुर
   दारा आयोजित विचार परिषद् में।
   ७. दिल्ली, अहिंसा दिवस ।
- ५. १६-४-४० भारतीय पार्लियामेंट दिल्ली के सदस्यों के सम्मुख कौंस्टीट्यूशन क्लब में ।
   ९. २४-९-६४ दिल्ली ।
   १०. २०-१०-४२ जामनगर, सांस्कृतिक सम्मेलन में प्रेषित ।
- ११. १६-४-४९ दिल्ली।

| अहिसा                                          |                           | २ <b>१</b> |
|------------------------------------------------|---------------------------|------------|
| <b>अ</b> हिंसक नियंत्रण <sup>°</sup>           | राजधानी                   | ¥o         |
| अहिंसा विवेक <sup>२</sup>                      | जागो !                    | १७२        |
| <del>अ</del> भयदान <sup>3</sup>                | प्रवचन ९                  | 60         |
| वीर कौन ?*                                     | प्रवचन ११                 | ७९         |
| अहिसक समाज व्यवस्था                            | नैतिक भा. १               | १३६        |
| र्थाहसात्मक समाज की रचना हो'                   | प्रवचन ११                 | १३७        |
| मोक्ष का मार्ग                                 | सूरज                      | १२५        |
| विश्व की विषम स्थिति <sup>*</sup>              | आ. तु के/राजधानी          | ११४/१७     |
| शांतिवादी राष्ट्रों से                         | जन जन                     | 9          |
| शांतिवादियों से                                | प्रगति की                 | २०         |
| अहिंसक शक्ति                                   |                           |            |
| युग की चुनौतियां और अहिंसा की शक्ति            | सफर/अमृत                  | ४७/२२      |
| अहिंसक शक्तियों का संगठन                       | धर्म : एक                 | १५         |
| र्थाहसा की शक्ति                               | হাজ                       | ሂፍ         |
| अहिंसा की शक्ति                                | गृहस्थ/मुक्तिपथ           | २४/२३      |
| अहिंसात्मक प्रतिरोध                            | अणु गति/अणु संदर्भ        |            |
| अहिंसात्मक प्रतिरोध <sup>८</sup>               | धर्मः एक                  | 28         |
| प्रयोग और प्रशिक्षण अहिंसा का                  | वैसाखियां                 | १७         |
| अहिंसक शक्तियां संगठित कार्य करें              | भोर                       | ३२         |
| अहिसा ः विविध संदर्भों में                     |                           |            |
| अहिंसा के विभिन्न रूप                          | गृहस्थ/मुक्तिपथ           | १९/१७      |
| अहिंसा और वीरत्व                               | अणु संदर्भ                | ३९         |
| कांति और अहिंसा                                | अणु संदर्भ/अणु गति        | ३४/१४३     |
| लोकतंत्र और अहिंसा                             | धर्मः एक                  | - २६       |
| सामाजिक विकास और अहिंसा <sup>%•</sup>          | धर्मः एक                  | 5          |
| <ol> <li>५-६-४० राजधानी से विदाई के</li> </ol> | ६. २३-४-४४ एरण्डोल ।      |            |
| अवसर पर ।                                      | ७. २१-४-४० संपादक सम्मे   | लन, दिल्ली |
| २. १३-११-६४ दिल्ली ।                           | ५. १६-७-६७ अहमदाबाद       | l i        |
| ३. ९-४-५३ बीकानेर ।                            | ९. २०-६-४४ अंधेरी (बम्बई) |            |
| ४. २०-११-४३ जोधपुर ।                           | १०. १६ ६९ आकाशवाण         |            |
| ४. ४-२-४४ राणावास ।                            | •······                   |            |

आ० तुलसी साहित्य : एक पर्यवेक्षण

| समाज व्यवस्था और अहिंसा                      | अणु गति                      | १३७           |
|----------------------------------------------|------------------------------|---------------|
| अहिंसा और नैतिकता                            | जणु गात<br>गृहस्थ/मुक्तिपथ   | -             |
| समाजवाद, व्यक्तिवाद और अहिंसा                | गृहत्त्व/पुराक्षय<br>जब जागे | ९/७<br>२०६    |
| लोकतंत्र और अहिसा                            | जज जाग<br>अपतीत का           | २०६           |
| -                                            |                              | १०४           |
| अहिंसा और अनासक्ति                           | व्यागे                       | २३०           |
| अहिंसा और स्वतंत्रता                         | भगवान्                       | ९७            |
| अहिंसा और कषायमुक्ति                         | भगवान्                       | ९४            |
| अहिसा और समन्वय                              | भगवान्                       | १०१           |
| अहिंसा से ही संभव है विश्वशांति <sup>*</sup> | संभल                         | २१३           |
| अहिंसा और सह-अस्तित्व                        | भगवान्                       | <b>\$</b> 5   |
| अहिंसा और समता                               | भगवान्                       | ९७            |
| समाजवाद और अहिंसा                            | अण्णु गति                    | १६४           |
| अहिंसा और वीरत्व                             | अणु गति                      | १४६           |
| खादी और अहिंसा                               | अणु गति                      | १९४           |
| समाज और अहिंसा                               | मनहंसा                       | १०२           |
| अहिंसा और दया का ऐक्य                        | शांति                        | २३९           |
| अहिंसा और दया <sup>४</sup>                   | प्रवचन ९                     | २७९           |
| वैचारिक अहिंसा                               | गृहस्थ/मुक्तिपथ              | १७/१४         |
| अहिंसा और सर्वोदय <sup>४</sup>               | भोर                          | १४२           |
| अहिंसा और समता <sup>६</sup>                  | सूरज                         | 888           |
| अहिंसा और दया                                | प्रवचन ११                    | २१६           |
| समाजवाद, कांग्रेस और अहिंसा                  | अणु संदर्भ                   | १             |
| खादी और अहिंसा                               | अणु गति                      | १६१           |
| खादो : उसका गिरता हुआ मूल्य और अहिंसा        | अणु संदर्भ                   | ६४            |
| समाज व्यवस्था और अहिंसा                      | अणु संदर्भ                   | २४            |
| अहिंसा और विश्वशांति <sup>८</sup>            | आ. तु                        | १४४           |
| अहिंसा और विश्वशांति                         | अहिंसा                       | १             |
| अहिंसा और विश्वशांति                         | प्रश्न                       | દ્દ <b>દ્</b> |
| 9. ३०-४-६६ रायसिंहनगर । ६                    | . १२-६-४४ शहाता ।            |               |

२. ४०-४-६६ रायसिंहनगर ।
 २. ४-९२-४६ अणुव्रत सेमीनार, दिल्ली ।
 ३-४. ४-९०-४३ जोध ाुर ।
 ४. ९९-९-४४ बम्बई ।

६. १२-६-४४ शहादा । ७. १४-४-४४ साबरमतो आश्रम । ६. १७-१२-४८ लाडनूं ।

| भहिसा                                    |                |
|------------------------------------------|----------------|
| युद्ध और अहिसा                           |                |
| युद्ध किसी समस्या का समाधान नहीं है      | वैसाखियां      |
| युद्ध समस्या है, समाधान नहीं             | कुहासे         |
| र्शहसाः : युद्ध का समाधान है             | अणु संदर्भ     |
| युद्ध की संस्कृति कैसे पनपती है ?        | <b>कु</b> हासे |
| एटमी युद्ध डालने की दिशा में पहला प्रयास | कुहासे         |
| युद्ध की लपटों में कांपती संस्कृति       | अनैतिकता       |
| युद्ध का समाधानः अहिंसा                  | अणु गति        |
| गच और अन्तिगत सन्तिज्ञाय                 | নস্য গ্রন্থ    |

| युद्ध का संस्कृति कसं पनेपता हैं                          | कुहास     | र्द       |
|-----------------------------------------------------------|-----------|-----------|
| एटमी युद्ध डालने की दिशा में पहला प्रयास                  | कुहासे    | २२        |
| युद्ध की लपटों में कांपती संस्कृति                        | अनैतिकता  | १२२       |
| युद्ध का समाधानः अहिंसा                                   | अणु गति   | १४९       |
| युद्ध और अहिंसक प्रतिकार                                  | क्या धर्म | 90        |
| युद्ध और संतुलन                                           | मेरा धर्म | 3X        |
| युद्धारम्भ पर विराम                                       | वैसाखियां | ६४        |
| समर के दो पहलू                                            | मेरा धर्म | २२        |
| शक्ति की स्पर्धा में शांति होगी ?                         | प्रगति को | १७        |
| विक्ष्वशांति और अणुशस्त्र                                 | मेरा धर्म | <b>२१</b> |
| श्वस्त्र-बनाने वाली चेतना का रूपान्तरण                    | कुहासे    | २७        |
| शस्त्र विवेक है निःशस्त्रीकरण                             | लघुता     | ሄሩ        |
| विश्वशांति का सपनाः अहिंसा और                             | लघुता     | २११       |
| अनेकान्त की आंखें                                         |           |           |
| <b>भ</b> हिंसा ः विश्वशांति का एकमात्र मंत्र <sup>9</sup> | भोर       | १४४       |
| समाधान का मार्ग हिंसा नहीं                                | अमृत      | ११९       |
| वि <b>प्रव</b> शांति के लिए अहिंसा <sup>®</sup>           | भोर       | १५३       |
| विश्वशांति और अध्यात्म <sup>3</sup>                       | प्रवचन ९  | २६४       |
| मनुष्य मूढ़ हो रहा है                                     | ज्योति के | 83        |
| कैसे मिटेगी अशांति और अराजकता ?                           | अतीत का   | १८०       |
| वि <b>फ्व बंधु</b> त्व का आदर्श <sup>४</sup>              | प्रवचन ११ | १८७       |
| अशांत विश्व को शांति का संदेश <sup>४</sup>                | आ. तु     | १९        |
| अणु अस्त्रों की होड़                                      | घर        | ४९        |
|                                                           |           |           |

१. २३-९-४४ बम्बई । २. २-१०-४४ बम्बई । ३. २०-९-४३ जोधपुर । ४. १४-४-४४ बाव । ४. लंदन में आयोजित विश्वधर्म सम्मेलन के अवसर पर प्रेषित, आषाढ़ कृष्णा ४ वि. सं. २००१। ६. चूरू

२३

# हिसा

| हिंसा का स्रोत कहां ?                   | वैसाखियां    | <b>X</b> S |
|-----------------------------------------|--------------|------------|
| पगडडिया हिंसा की                        | वैसाखियां    | ६७         |
| हिंसा के नए नए रूप                      | लघुता        | ४२         |
| मन से भी होती है हिंसा                  | कुहासे       | ३४         |
| समस्या के बीजः हिंसा की मिट्टी          | धर्म : एक    | R          |
| समस्या के बीज : हिंसा की मिट्टी         | अतीत का      | १०१        |
| हिंसा का कारणः अभाव और अतिभाव           | अणु गति      | १५८        |
| हिसा का नया रूप                         | वैसाखियां    | <b>६१</b>  |
| आतंकवादः आंतरिक टूटन                    | प्रज्ञापर्वं | ९८         |
| कुछ अनुत्तरित सवाल                      | कुहासे       | १४७        |
| पग्नु-शोषण का नया तरीका                 | कुहासे       | ७९         |
| प्रसाधन सामग्री में निरीह पशुओं की आहें | कुहासे       | ४०         |
| आत्महत्या पाप है                        | प्रवचन ९     | <b>X</b> 0 |
| हिंसा की समस्या सुलभती है संयम से       | लघुता        | ६३         |
| आक्रामक मनोवृत्ति के हेतु               | आलोक में     | ४४         |
| अस्पृथ्यताः मानसिक गुलामी               | धर्मः एक     | ७६         |
| हिंसा भय लाती है <sup>®</sup>           | घर           | ¥ ९        |

१. २-४-४३ बीकानेर ।

२. २२-४-४७ सुजानगढ़।

### भागम

| शीर्षक                                      | पुस्तक              | पुष्ठ          |
|---------------------------------------------|---------------------|----------------|
| जैन आगमों के सम्बन्ध में                    | राज/वि वीथी         | ७८/६६          |
| आगम का उद्देश्य <sup>9</sup>                | मुक्ति इसी/मंजिल द  |                |
| जीवन की सुई और आगम का धागा                  | मुक्ति इसी/मंजिल २  |                |
| विज्ञान और शास्त्र                          | अणु गति             | , , ,<br>१८३   |
| वर्तमान संदर्भों में शास्त्रों का मूल्यांकन | धर्मः एक            | १३४            |
| निर्ग्रन्थ प्रवचनः दुःख विमोचक              | गृहस्थ/मुक्तिपभ     | 834/830        |
| आगम अनुसंधान : एक दृष्टिर                   | ज.गो !              | २०४            |
| जैन आगमों में देववाद की अवधारणा             | जीव <b>न</b>        | ६४             |
| धर्म और कला <sup>3</sup>                    | शांति के            | ĘIJ            |
| आहत मन का आलम्बन                            | वि. दीर्घा          | 99             |
| मूल पूंजी की सुरक्षा का उपाय                | लघुता               | ९६             |
| व्यक्तित्व की कसोटियां                      | दीया                | ३१             |
| प्रमाद से बचो                               | वि. दीर्घा          | १०५            |
| जैन आगमों में सूर्य                         | वि. दीर्घा/राज      | <b>१</b> ७५/६० |
| आगमों की परम्परा <sup>४</sup>               | घर                  | ं दर्          |
| कैसे चुकता है उपकार का बदला                 | दीया                | १२३            |
| ऋणमुक्ति की प्रक्रिया <sup>४</sup> (१)      | मंजिल २             | १३७            |
| ऋणमुक्ति की प्रक्रिया <sup>९</sup> (२)      | मंजिल २             | १३९            |
| सुखशय्या भौर दुःखशय्या                      | दीया                | <b>१</b> ६८    |
| पुत्र के साथ संवाद                          | मुखड़ा              | - ४२           |
| ु<br>मीमांसा सनाथ और अनाय की                | -<br>मुखड़ा         | ९२             |
| अनुकरण की सीमाएं°                           | खोए                 | े ९३           |
| १. १-१-७६ छापर ।                            | ४. ३-४-५७ लाडनूं ।  |                |
| २. २०-११-६४ दिल्ली ।                        | ४. २९-४-७८ लाडन्ं । |                |
| ३. २३-१०-४१ दिल्ली में आयोजित               | ६. २८-४-७८ लाडनं ।  |                |

३. २३-१०-४१ दिल्ली में आयोजित ६. २६-४-७६ लाडनूं । विचार परिषद् के अवसर पर । ७. ३०-९-७३ हिसार ।

| २६                                                  | <b>आ</b> ० तुलसी साहित्य : | एक पर्यंवेक्षण |
|-----------------------------------------------------|----------------------------|----------------|
| विसर्जन किसका ?                                     | खोए                        | १२             |
| सुननी सबकी : करनी मन की                             | मंजिल १                    | १२             |
| पुरुष के तीन प्रकार <sup>3</sup>                    | मंजिल २                    | <b>११</b> ४    |
| च।र प्रकार के <b>अा</b> चार्य <sup>४</sup>          | मंजिल १                    | १०             |
| अभिमान किस पर ? े                                   | मंजिल १                    | ४८             |
| स्थविरों की महत्ता <sup>६</sup>                     | प्रवचन ४                   | ५०             |
| दो पथ : एक घाट"                                     | प्रवचन १०                  | Ę              |
| मूर्च्छा का हेतुः राग-द्वेष <sup>*</sup>            | सोचो ! ३                   | १्द६           |
| सिद्धि का द्वार`                                    | सोचो !३                    | २११            |
| धर्म का अनुशासन                                     | गृहस्थ/मुक्तिपथ            | १२७/१२२        |
| तट पर अधिक सजगता'*                                  | बूंद बूंद १                | 38             |
| इंद्र की जिज्ञासा ः रार्जीष के समाधान <sup>99</sup> | बूंद बूंद १                | १२७            |
| क्या गृहस्थाश्रम घोराश्रम है ? <sup>९२</sup>        | बूंद बूंद १                | १३न            |
| संसरण का कारण : प्रमाद <sup>93</sup>                | बूंद बूंद १                | २०६            |
| संसार का स्वरूप ः बोध और विरक्ति <sup>98</sup>      | बूंद बूंद २                | १६             |
| एक का बोध : सबका बोध                                | बूंद बूंद २                | २२             |
| विरक्ति और भोग <sup>94</sup>                        | बूंद बूंद २                | २६             |
| सार्थक जीवन के लिए''                                | बूंद बूंद २                | <b>२१</b>      |
| सत्य क्या है ? <sup>เ७</sup>                        | बूंद बूंद २                | ३४             |
| ऐण्ग्वर्यः सुरक्षा का साधन नहीं <sup>३८</sup>       | बूंद बूंद २                | ३७             |
| 198                                                 |                            |                |

9. 6-8-501 २. २-८-७६ सरदारशहर । ३. १८-४-७८ लाडनूं । ४. १९---७६ सरदारशहर। ४. २३-११-७६ चूरू । ६. ७-८-७७ लाडनूं। ७. ८-७-७८ गंगाशहर । ८. ७-४-७८ लाडनूं । ९. ३०-४-७८ लाडनूं। १०. १८-३-६४ समदड़ी ।

अमृतत्व की दिशा में <sup>9</sup>

सबसे उत्कृष्ट कला<sup>२°</sup>

११. १-४-६४ जयपुर। १२. २०-४-६४ जयपुर। १३.१३-६-६४ अलवर। १४. ७-७-६४ दिल्ली। १४. ८-७-६४ दिल्ली। १६. १७-७-६५ दिल्ली (हिंदूसभा भवन)। १७. ९-७-६४ दिल्ली। १८. १२-७-६४ दिल्ली । १९. २०-७-६४ दिल्ली। २०. ६-७-६४, दिल्ली ।

बूंद बूंद २

बूंद बूंद २

४६

| मृत्यु का आगमन                                | उद्बो/समता       | <b>۲</b> ۲/۲ <b>۲</b> |
|-----------------------------------------------|------------------|-----------------------|
| मनुष्य की दृष्टि में होते हैं गुण और दोष      | दीया             | 88                    |
| मानव स्वभाव की विविधता <sup>9</sup>           | मुक्ति इसी       | 99                    |
| आर्य कौन ? २                                  | मुक्ति इसी       | ५९                    |
| ज्ञाते तत्त्वे कः संसारः <sup>3</sup>         | खोए              | १                     |
| मिलन की सार्थकताः एक प्रश्नचिह्न              | जागो !           | १७५                   |
| अवर्णवाद करना अपराध है                        | जागो !           | १०३                   |
| आर्य कौन ?*                                   | मंजिल २          | ३८                    |
| पाप से बचने का उपाय <sup>4</sup>              | जागो !           | ३१                    |
| साधना में अवरोध                               | जागो !           | ९४                    |
| जीव दुर्रुभबोधि क्यों होता है ?'              | जागो !           | ९५                    |
| विनय के प्रकार                                | मंजिल १          | १०३                   |
| उन्माद को छोड़ें <sup>9°</sup>                | प्रवच <b>न</b> ४ | (৩২                   |
| आगमों में आर्य-अनार्य की चर्चा                | अतीत             | १४९                   |
| किसके लिए होती है बोधि की दुर्रुभता ?         | दीया             | ४०                    |
| कैसे बनता है जीव सुलभबोधि ?                   | जब जागे          | १०९                   |
| वीरता की कसौटी <sup>19</sup>                  | नवनिर्माण        | १४३                   |
| कौन किसका ? <sup>9२</sup>                     | प्रवचन ९         | २७                    |
| आगम साहित्य के दो प्रेरक प्रसंग <sup>13</sup> | मंजिल २          | १२२                   |
| मन'                                           | प्रवचन ९         | ११                    |
| थावच्चा पुत्र"                                | प्रवचन ९         | ४४                    |
| मोहजीत राजा                                   | प्रवचन ९         | १६द                   |
| तीन लोक से मथुरा न्यारी''                     | मंजिल १          | १६७                   |
|                                               |                  |                       |

१. १-४-७६ छापर ।
 ३-४-७६ छापर ।
 ३-४-९-८० ।
 ४. १६-१०-६४ दिल्ली ।
 ३-४-७६ छापर ।
 ६. २६-९-६४ दिल्ली ।
 ९४-१०-६४ दिल्ली ।
 ९४-१०-६४ दिल्ली ।
 ९४-२-७७ छापर ।

१०. ७-१२-७७ लाडनूं । १९. १८-१२-४६ दिल्ली । १२. जितशत्रु राजा की कथा । १३. २२-४-७८ लाडनूं । १४. २२-२-४३ लूणकरणसर, भावदेव नागला कथानक । १४. २०-३-४३ बीकानेर । १६. ९-४-७७ चाड़वास ।

आगम

## आचार

० आचार

० तप

० सत्य ॰ अस्तेय ० ब्रह्मचर्य ० अपरिग्रह

० सम्यग् ज्ञान ० सम्यग् दर्शन

० सम्यक् चारित्र ० श्रमणाचार ० श्रावनाचार

० समाधिमरण ॰ मोक्षमार्ग ० प्रायश्चित्त

० रात्रिभोजन विरमण

X.

आचार

| शीर्षक                                    | पुस्तक                                                        | पृष्ठ        |
|-------------------------------------------|---------------------------------------------------------------|--------------|
| आचार                                      | nan manana da ser en espera en an mare a como en espera de an |              |
| भारतीय आचारशास्त्र की मौलिक मान्यताएं     | अनैतिकता                                                      | ४२           |
| आचारविज्ञान की ऐतिहासिक पृष्ठभूमि         | अनैतिकता                                                      | ४६           |
| आचार का आधार ः वर्तमान या भविष्य ?        | <b>अनै</b> तिकता                                              | ४९           |
| भारतीय आचार विज्ञान के मूल आधार           | अनैतिकता                                                      | ২ধ           |
| प्रश्न पूरकता का                          | अनैतिकता                                                      | १४९          |
| सदाचार के मूल तत्त्व                      | राज/ज्योति से 🕴                                               | 33/889       |
| असदाचार के कारण'                          | बूंद बूंद १                                                   | ९२           |
| विवेक संवारता है आचार को                  | लघुता                                                         | হ হ          |
| भाचार साध्य भी है और साधन भी <sup>२</sup> | जागो !                                                        | १८३          |
| सदाचार की नई लहर                          | क्या धर्म                                                     | *            |
| असदाचार का खेल                            | क्या धर्म                                                     | इ.ट          |
| आचार की प्रतिष्ठा                         | प्रवचन ९                                                      | ২४६          |
| जीवन आचार-सम्पन्न बने <sup>४</sup>        | सूरज                                                          | इ            |
| आचार और विचार की समन्विति <sup>४</sup>    | मंजिल १                                                       | 19           |
| जीवन के दो तत्त्व ै                       | संभल                                                          | 880          |
| समस्याओं का समाधान                        | घर                                                            | <b>१</b> ७   |
| सम्यग्ज्ञान                               |                                                               |              |
| पढमं णाणं तञो दया                         | मनहंसा                                                        | <b>१</b> ५)  |
| पढमं णाणं तओ दया े                        | प्रवचन ११                                                     | २१           |
| सम्यग्ज्ञान                               | गृहस्थ/मुक्तिपथ                                               | <b>द</b> ६/द |
| १. १३-४-६४ सदाचार समिति गोष्ठी,           | ४. १२-३-४४ पीपल ।                                             |              |
| अजमेर ।                                   | ४. १४-४-७७ चाड़वास ।                                          |              |
| २. १४-११-६४ दिल्ली ।                      | ६. २९-४-४६ पडिहारा ।                                          |              |
| ३. १४-९-४३ जोधपुर ।                       | ७. १२-४-४४ अहमदाबाद                                           | 1            |

**भा** , तुलसी साहित्य : एक पर्यवेक्षण

| ज्ञान का उद्देश्य'                          | मंजिल १         | १२६          |
|---------------------------------------------|-----------------|--------------|
| सम्यग्ज्ञान की अपेक्षा                      | मुक्तिपथ/गृहस्थ | 53/55        |
| ज्ञान का सम्यग् उपयोग <sup>®</sup>          | मंजिल १         | <b>१</b> ७४  |
| सम्यग्ज्ञान का विषय                         | मुक्तिपथ/गृहस्थ | <b>५४/९०</b> |
| <b>अ</b> ज्ञानम् खलु कष्टम् <sup>•</sup>    | प्रवचन १०       | ંપ્ર૪        |
| विकास का सही पथ <sup>४</sup>                | प्रवचन ११       | २१९          |
| <b>अ</b> च्छे और बुरे का विवेक <sup>र</sup> | आगे             | २०७          |
| ज्ञान प्रकाशप्रद है                         | घर              | २२४          |
| ज्ञानी भटकता नहीं                           | जब जागे         | X <b>?</b>   |
| ज्ञान और ज्ञानी '                           | प्रवचन ४        | १९न          |
| ज्ञान के दो प्रकार हैं <sup>•</sup>         | प्रवचन ४        | १०५          |
| ज्ञान के दो प्रकार                          | प्रवचन ४        | ६९           |
| मतिज्ञान के प्रकार                          | प्रवचन ५        | १७०          |
| श्रुतज्ञान : एक विश्लेषण <sup>9•</sup>      | प्रवचन म        | <b>१</b> ७४  |
| श्रुतज्ञान के भेद <sup>9</sup>              | प्रवचन ५        | १७९          |
| अवधिज्ञान के दो प्रकार <sup>9२</sup>        | प्रवचन ५        | १९६          |
| मनःपर्याय के प्रकार <sup>91</sup>           | प्रवचन ५        | १९१          |
| केवलज्ञान <sup>9४</sup>                     | प्रवचन म        | १९९          |
| केवलज्ञान के आलोक में <sup>99</sup>         | मंजिल २         | २३६          |
| केवलज्ञान की उत्कृष्टता <sup>१६</sup>       | बूंद बूंद २     | واوا         |
| आठ प्रकार के ज्ञानाचार <sup>9</sup> °       | सोचो ! ३        | ४२           |

- १. ४-४-७७ लाडनूं।
   २. १०-४-७७ चाड़वास।
   ३. २०-६-७८ गंगानगर।
   ४. १२-४-५४ बम्बई।
   ४. २४-४-६६ पदमपुर।
   ६. ६-१-७८ लाडनूं।
   ७. १७-१२-७७ लाडनूं।
   ९४-६-७५ लाडनूं।
   ९४-६-७५ लाडनूं।
- १०. १४-८-७६ गंगाशहर । ११. १६-८-७८ गंगाशहर । १२. १७-८-७८ गंगाशहर । १३. १८-८-७८ गंगाशहर । १४. १९-८-७८ गंगाशहर । १४. १८-१०-७८ गंगाशहर । १६. ३१-७-६४ दिल्ली । १७. २१-१-७८ लाडनूं ।

४. २२-८-४३ जोधपुर ।

६. ४-८-७७ लाडनूं ।

७. १-१-७८ लाडन्ं।

१९-७-४३ पाटवा ।

१३. २२-९-६४ दिल्ली ।

१४. २४-६-७८ नोखामण्डी ।

१४. १२-४-७७ बीदासर ।

१६. २४-१-७८ लाडनूं।

| a character and a second             | PC 1 1 1 2           | * 1           |
|--------------------------------------|----------------------|---------------|
| जीवन विकास के सूत्र <sup>४</sup>     | प्रवचन ९             | २११           |
| ज्ञान और अज्ञान <sup>६</sup>         | प्रवचन ४             | RX            |
| अज्ञानी जनों का उपयोग                | प्रवचन ४             | १६७           |
| ज्ञान-प्राप्ति का सार <sup>८</sup>   | प्रवचन ९             | <b>१</b> ७५   |
| श्रद्धा और ज्ञान                     | प्रवचन ९             | Ę             |
| ज्ञानचेतना <sup>१°</sup>             | प्रवचन ९             | १०२           |
| हिंसा और परिग्रह''                   | प्रवचन २             | ६९            |
| सम्यग्दर्शन                          |                      |               |
| श्रद्धा है आश्वासन                   | मनहंसा               | <b>አ</b> ቋ    |
| दृष्टिकोण, संकल्प अगैर पुरुषार्थ     | वैसाखियां            | १७७           |
| सम्यग्दृष्टि की पहचान <sup>१२</sup>  | मंजिल १              | १५५           |
| दृष्टिकोण का सम्यक्त्व <sup>५३</sup> | जागो !               | २०            |
| सम्यक्त्व <sup>18</sup>              | सोचो ! ३             | २८३           |
| दर्शन के आठ प्रकार <sup>३४</sup>     | मंजिल १              | <b>१</b> ३४   |
| दर्शनाचार के आठ प्रकार <sup>1६</sup> | सोचो ! ३             | ६५            |
| सम्यग्दर्शन                          | गृहस्थ/मुक्तिपथ      | ७≂/७४         |
| सम्यग्दर्शन के परिणाम                | गृहस्थ/मुक्तिपथ      | <b>८०/७</b> ६ |
| सम्यग्दृष्टि के लक्षण                | गृहस्थ/मुक्तिपथ      | <b>५२/७</b> ५ |
| सम्यग्दर्शन के विघ्न                 | गृहस्थ/मुक्तिपथ      | ೯४/೯೦         |
| २०-४-७६ पडिहारा                      | ९. २२-१-४३ सरदारशह   | र।            |
| २. ३१-२-७७ लाडनूं।                   | १०. २९-८-७७ लाडनूं।  |               |
| ३. ३०-७-६४ दिल्ली ।                  | ११. ४-१२-७७ लाडनूं।  |               |
| ४. १३-८-७८ गंगाशहर ।                 | १२. २-४-७७ चाड़वास । |               |
|                                      |                      |               |

ज्ञान के पलिमंथु'

ज्ञान-प्राप्ति का पात्र<sup>२</sup>

ज्ञान के लिए गंभीरता जरूरी<sup>3</sup>

परिवर्तन का प्रारम्भ कहां से ?\*

٤१

७४

120

www.jainelibrary.org

मंजिल २/मुक्ति : इसी ३४/५३

प्रवचन ४

बूंद बूंद २

प्रवचन प

आ० तुलसी साहित्य : एक पर्यवेक्ष**ण** 

## ३४

| सम्यक्त्व का दूषण : शका                   | मंजिल २         | १८७        |
|-------------------------------------------|-----------------|------------|
| श्रद्धा और आचरण                           | गृहस्थ/मुक्तिपथ | १३७/१३२    |
| धर्म और सम्यक्त्व '                       | घर              | १२९        |
| शांति का मार्ग                            | घर              | ४७         |
| दृष्टिभेद <sup>२</sup>                    | घर              | ७९         |
| श्रद्धाकी निष्पत्ति                       | गृहस्थ/मुक्तिपथ | १३९/१३४    |
| श्रद्धा व आत्मनिष्ठा <sup>3</sup>         | नवनिर्माण       | 888        |
| ज्ञान और दर्शन <sup>४</sup>               | जागो !          | १८७        |
| सम्यक्त्व ४                               | प्रवचन ४        | १२६        |
| दर्शन व उसके प्रकार <sup>६</sup>          | प्रवचन म        | २०४        |
| सम्यग्दर्शन के दो प्रकार°                 | प्रवचन ४        | म २        |
| दर्शन के दो प्रकार <sup>८</sup>           | प्रवचन ४        | ७९         |
| सम्यग्दर्शन : मिथ्यादर्शन <sup>९</sup>    | प्रवचन ४        | <b>न</b> ९ |
| श्रद्धा और चरित्र                         | प्रवचन ९        | ६ <b>१</b> |
| श्रद्धा और आचार की समन्विति <sup>ነ°</sup> | आगे             | १३४        |
| श्रद्धाः ः उर्वरा भूमि <sup>९५</sup>      | घर              | १६९        |
| श्रद्धाशीलताः एक वरदान                    | घर              | २४०        |

## सम्यक्चारित्र

| चरित्र का मानदण्ड                      | मनहंसा                 | ७९      |
|----------------------------------------|------------------------|---------|
| यंत्र का निर्माता यंत्र क्यों बना ?    | वैसाखियां              | १७      |
| विकास की अवधारणा                       | वैसाखियां              | १२३     |
| चरित्र सही तो सब कुछ सही               | सफर/ <b>अ</b> मृत      | १०९/१६९ |
| प्रगति के लिए कोरा ज्ञान पर्याप्त नहीं | क्या धर्म              | ३८      |
| मशीन का स्कू ढीला                      | समता                   | २४६     |
| सबसे बड़ी पूंजी                        | भोर                    | १७२     |
| १. १३-६-४७ बीटामर ।                    | (9, 90-92-1919 लाहनं । |         |

- १. १३-६-४७ बीदासर । २. लाडनूं । ३. ४-१२-४६ दिल्ली । ४. १६-११-६४ दिल्ली । ४. २२-१२-७७ लाडनूं । ६. २१-६-७६ गंगाशहर ।
- ७. १०-१२-७७ लाडनूं । ८. ९-१२-७७ लाडनूं । ९. १२-१२-७७ लाडनूं । १०. ३१-३-६६ गंगानगर ।
- ११. सुजानगढ़, अहिंसा दिवस पर प्रदत्त।

| <b>ग</b> ाचार .                                      |                       | 38           |
|------------------------------------------------------|-----------------------|--------------|
| सबसे बड़ी त्रासदी                                    | वैसाखियां             | ११३          |
| चरित्र को सर्वोच्च प्रतिष्ठा प्राप्त हो <sup>9</sup> | भोर                   | ९४           |
| चरित्र और उपासना                                     | भोर                   | ६८           |
| चरित्र की प्रतिष्ठा <sup>3</sup>                     | भोर                   | ፍሄ           |
| अाचार और नीतिनिष्ठा जागे <sup>४</sup>                | भोर                   | १०१          |
| मानव समाज की मूल पूंजी <sup>४</sup>                  | भोर                   | १७९          |
| सच्चरित्र क्यों बनें                                 | आगे                   | २०३          |
| चरित्र का मापदण्ड                                    | संभल                  | १६९          |
| चारित्र और योग विद्या <sup>®</sup>                   | जागो !                | १९२          |
| सम्यक्चारित्र                                        | गृहस्थ/मुक्तिपथ       | ९४/=९        |
| चारित्र के दो प्रकार′                                | प्रवचन ४              | ११९          |
| चरित्र की महत्ता े                                   | सूरज                  | १४२          |
| उच्चता की कसौटी <sup>1°</sup>                        | प्रवचन ११             | १७६          |
| जीवन में आचरण का स्थान <sup>99</sup>                 | प्रवचन ११             | <b>१</b> ५२  |
| चरित्रार्जन आवश्यक <sup>9२</sup>                     | प्रवचन ११             | ६९           |
| संयम की साधना <sup>भ3</sup>                          | जागो !                | १६८          |
| मोहविलय <b>औ</b> र चारित्र <sup>98</sup>             | बूंद बूंद २           | <b>१</b> न ७ |
| <b>स</b> बसे बड़ा काम चरित्र का विकास <sup>३४</sup>  | बूंद बूंद १           | ९४           |
| चरित्र निर्माण और साधना                              | बीतो ताहि             | २३           |
| चारित्रिक गिरावट क्यों ? <sup>९६</sup>               | भोर                   | 88           |
| मानवता <sup>९७</sup>                                 | प्रवचन ९              | न्द          |
| श्रमणाचार                                            |                       |              |
| सामाचारी संतों की                                    | मुखड़ा                | १७०          |
| १. ११-८-४४ बम्बई (चींच बंदर) ।                       | १०. २५-३-४४ शिवगंज ।  |              |
| २. ११-७-४४ बम्बई (सिक्का नगर) ।                      | ११. ७-४-४४ खिमतगांव।  | l            |
| ३. २४-४-४४ बम्बई ।                                   | १२. जोधपुर ।          |              |
| ४. २०-८-४४ बम्बई (सिक्का नगर) ।                      | १३. ११-११-६४ दिल्ली । |              |
| ४. ७-१२-४४ बम्बई (कुर्ला) ।                          | १४. १३-९-६४ दिल्ली ।  |              |
| ६. २४-४-६६ पद्मपुर ।                                 | १४. १४-४-६४ मदनगंज।   | 1            |
| ७. १७-११-६४ दिल्ली ।                                 | १६. २१-६-४४ बम्बई (अं |              |
| ८. २०-१२-७७ लाडन्ं ।                                 | १७. २४-४-४३ गंगाशहर   |              |
|                                                      |                       |              |

Jain Education International

| १. २८-४-६४ जयपुर ।                             | ९. २३-४-७८ लाडनूं । |
|------------------------------------------------|---------------------|
|                                                |                     |
| उपधि परिज्ञा <sup>९६</sup>                     | जागो !              |
| संघीय प्रवृत्ति का <b>आ</b> धार <sup>9४</sup>  | जागो !              |
| भिक्षाचरीः एक विवेक <sup>98</sup>              | जागो !              |
| व्यवहार का प्रयोग कब और कैसे ? <sup>93</sup>   | जागो !              |
| साधु-साध्वियों के परस्पर सम्बन्ध <sup>9२</sup> | जागो !              |
| प्रमाद और उसकी विशुद्धि ''                     | जागो !              |
| चातुर्मास और विहार <sup>°°</sup>               | बूद बूद २           |
| मुनियों का विहार                               |                     |
| अनार्य देशों में तीर्थंकरों और                 | अतीत                |
| व्या साधु वस्त्र रख सकता है ?`                 | मंजिल २             |
| वस्त्रधारण की उपयोगिता <sup>८</sup>            | मंजिल २             |
| केशलुञ्चन ः एक दृष्टिँ                         | मंजिल २             |
| साधु की श्रेष्ठता                              | घर                  |
| साधु का विहार-क्षेत्र <sup>४</sup>             | घर                  |
| धर्मोपदेश की सीमाएं                            | बूंद बूंद १         |
| अनुकरण किसका ? <sup>३</sup>                    | बूंद बूंद २         |
| पार्श्वस्थ                                     | अतीत                |
| जीवन यापन की आदर्श प्रणाली                     | जब जागे             |
| सुलगता हुआ सवाल                                |                     |
| जैन मुनि की आचार परम्परा : एक                  | अतीत का             |
| मुनिचर्याः एक दृष्टि <sup>९</sup>              | बूंद बूंद १         |
|                                                | 6 6 °               |

२. ३०-४-६४ जयपुर । ३. ४-७-६४ दिल्ली । ४. ४-४-६४ जयपुर । ४. ९६-३-४७ लाडनूं । ६. बीदासर । ७. १०-४-७८ लाडनूं । ६. २४-४-७८ लाडनूं । ९. २३-४-७८ लाडनूं।
 १०. १९-९-६४ दिल्ली।
 १९. १६-९-६४ दिल्ली।
 १२. २०-९-६४ दिल्ली।
 १३. ६-१०-६४ दिल्ली।
 १४. ९-१०-६४ दिल्ली।
 १४. ४-१०-६४ दिल्ली।
 १६. ३०-९-६४ दिल्ली।

आ० तुलसी साहित्य : एक पर्यवेक्षण

१७३

१३४

१**१**९ १४९ ४६

मुखड़ा

दीया

बूंद बूंद १

३६

साधुओं की चर्या

खिड़कियां सचाई की

संन्यासी और गृहस्थ के कर्त्तव्य'

| आचार                                           |                      | ३७         |
|------------------------------------------------|----------------------|------------|
| साधु की भिक्षाचर्या³                           | संभल                 | १०८        |
| श्र <b>ावका</b> चार                            |                      | · · ·      |
| जीवन को दिशा देने वाले संकल्प                  | दीया                 | XZ         |
| श्रावक की आचार संहिता                          | अनैतिकता             | २०         |
| मेरे सपनों का श्रावक समाज                      | वि०दीर्घा            | १२९        |
| जैन जीवन शैली                                  | लघुता                | १८६        |
| जैन जीवन झैली को अपनाएं                        | प्रज्ञापर्व          | २३         |
| भविष्य का दर्पण ः योजनाओं का प्रतिबिम्ब        | जब जागे              | १८३        |
| श्रावक समाज को कर्त्तव्य बोध                   | मंजिल २              | ६०         |
| अहिंसा और श्रावक की भूमिका <sup>२</sup>        | दायित्व              | १७         |
| अहिंसा का सिद्धान्त : श्रावक की भूमिका         | अतीत का              | ሂሂ         |
| श्रावकदृष्टि <b>अ</b> ौर अपरिग्रह <sup>3</sup> | दायित्व/अतीत का      | २७/६१      |
| अपरिग्रह और जैन श्रावक                         | गृहस्थ/मुक्तिपथ      | ६८/६४      |
| श्रावक की भूमिका                               | गृहस्थ/मुक्तिपथ      | १४३/१३६    |
| ऐसे भी होते हैं श्रावक                         | दीया                 | १४६        |
| महावीरकालीन गृहस्थधर्म की आचारसंहिता           | अणु गति              | २१         |
| श्रावक की चार कक्षाएं                          | गृहस्थ/मुक्तिपथ      | १६५/१४न    |
| श्रावक जन्म से या कर्म से ? (१)                | गृहस्थ/मुक्तिपथ      | १८७/१७०    |
| श्रावक जन्म से या कर्म से ?(२)                 | गृहस्थ/मुक्तिपथ      | १=९/१७२    |
| श्रावक के गुण                                  | गृहस्थ/मुक्तिपथ      | १६७/१४०    |
| श्रावक की साप्ताहिक चर्या                      | गृहस्थ/मुक्तिपथ      | १=६/१६९    |
| श्रावक की आत्मनिर्भरता                         | गृहस्थ/मुक्तिपथ      | १६९/१४२    |
| श्रावक की धर्मजागरिका                          | गृहस्थ/मुक्तिपथ      | १९१/१७४    |
| श्रावक के त्याग                                | गृहस्थ/मुक्तिपथ      | १७१/१४४    |
| श्रावक की दिनचर्या (१-३)                       | गृहस्थ               | १८१-८४     |
| श्रावक की दिनचर्या (१-३)                       | मुक्तिपथ             | १६४-६८     |
| श्रावक जीवन के विश्राम (१-२)                   | गृहस्थ               | १६१-६३     |
| श्रावक जीवन के विश्राम (१-२)                   | मुक्तिपथ             | १४४-४६     |
| श्रावक के मनोरथ (१-३)                          | गृहस्थ               | १४४-४९     |
| श्रावक के मनोरभ (१-३)                          | मुक्तिपथ             | १३८-४२     |
| <b>१</b> . १ <sup>४</sup> -४-४६ लाडनूं ।       | ३. २०-४-७३ दूधालेश्व | र महादेव । |
| २. १९-४-७३ दूधालेश्वर महादेव ।                 |                      |            |

www.jainelibrary.org

| ·                                              | 3                          |           |
|------------------------------------------------|----------------------------|-----------|
| श्रावक का दायित्व                              | प्रवचन ९                   | २०७       |
| सामायिक <sup>°</sup>                           | प्रवचन ४                   | १०५       |
| अर्हन्नक की आस्था                              | गृहस्थ/मुक्तिपथ            | १७३/१४६   |
| श्रावक समाज को कर्त्तव्यबोध                    | मुक्ति इसी                 | ፍሂ        |
| सामायिक <sup>*</sup>                           | प्रवचन ९                   | १९        |
| भय का हेतुः दुःख                               | मंजिल २                    | १४७       |
| आचार और मर्यादा <sup>•</sup>                   | आगे                        | २६४       |
| तप                                             |                            |           |
| तपस्या का कवच                                  | कुहासे                     | १६४       |
| तप है आंतरिक बीमारी की औषधि                    | जब जागे                    | २न        |
| बहिरंग थोग की सार्थकता                         | जब जागे                    | <b>३१</b> |
| सम्यक् तप                                      | गृहस्थ/मुक्तिपथ            | ९६/९१     |
| तप साधना का प्राण है                           | ज्योति से                  | १         |
| प्रदर्शन बनाम दर्शन <sup>८</sup>               | मंजिल १                    | 2         |
| तपस्या स्वयं ही प्रभावना है                    | प्रवचन ४                   | १३६       |
| अनुत्तर तप और अनुत्तर वीर्य <sup>9°</sup>      | बूंद बूंद २                | १९०       |
| तप"                                            | सूरज                       | १६८       |
| तप और उसका <b>आ</b> चार <sup>98</sup>          | जागो !                     | १९७       |
| रात्रिभोजन विरमण                               |                            |           |
| रात्रिभोजन का औचित्य                           | गृहस्थ/मुक्तिपथ            | ७२/६९     |
| रात्रिभोजन त्याग ः एक तप <sup>9३</sup>         | प्रवचन ९                   | १२४       |
| समाधिमरण                                       |                            |           |
| अनगन किसलिए ?                                  | मेरा धर्म                  | 50        |
| मृत्युञ्जयी बनने क। उपक्रमः अनशन <sup>१४</sup> | सोचो ! ३                   | १७२       |
|                                                | <b>८. १०-१०-७६ सर</b> दारश | हर ।      |
| २. १८-१२-७७ लाडनूं ।                           | ९. १६-९-७७ लाडनूं ।        |           |
| ३. श्रावक सम्मेलन ।                            | १०. १४-९-६५ दिल्ली ।       |           |
| ४. २४-२-४३ लूणकरणसर ।                          | ११. ७-७-४४ उज्जैन ।        |           |
| ४. २१-४-७८ लाडन्ं ।                            | १२. १६-४ ४३ बीकानेर ।      |           |
| ६. १४-४-६६ पीलीबंगा ।                          | १३. १८-११ ६४ दिल्ली ।      |           |
| ७. १-६-७० रायपुर ।                             | १४. २-४-७८ लाडनूं ।        |           |
|                                                |                            |           |

अा० तुलसी साहित्य ः एक पर्यवेक्षण

| आचार                                                   |                      | ३९       |
|--------------------------------------------------------|----------------------|----------|
| कलामय जीवन और मौत <sup>*</sup>                         | सोचो ! ३             | १६४      |
| मृत्यु दर्शन ः एक दर्शन <sup>*</sup>                   | मंजिल २              | १६६      |
| उत्तर की प्रतीक्षा में                                 | कुहासे               | १२७      |
| जीने की कलाः मरने की कला <sup>®</sup>                  | <u>सू</u> रज         | १८७      |
| बालमरण से बचें <sup>४</sup>                            | सोचो ! ३             | १६९      |
| आत्महत्या और अनशन                                      | अनैतिकता             | ११९      |
| मृत्युदर्शन और अगला पड़ाव                              | राज/वि०दीर्घा        | १७४/२३१  |
| जीना ही नहीं, मरना भी एक कला है                        | दीया                 | ২৩       |
| मरना भी एक कला है                                      | जागो !               | ६६       |
| अन्त मति सो गति                                        | प्रवचन ४             | १६०      |
| मोक्षमार्ग                                             |                      |          |
| पहले कौन ? बीज या वृक्ष ?                              | जब जागे              | १२१      |
| श्रुत और शील की समन्विति                               | लघुता                | १५०      |
| जैन दर्शन : समन्विति का पथ"                            | सोचो ! ३             | २७न      |
| मुक्ति का मार्ग <sup>८</sup>                           | आगे                  | दद्द     |
| मुक्ति का मार्ग १                                      | प्रवचन ४             | <u> </u> |
| मोक्षमार्ग का प्रथम सोपान <sup>३°</sup>                | प्रवचन ११            | १९५      |
| मोक्ष का अधिकारी कौन ? <sup>99</sup>                   | प्रवचन ११            | १७३      |
| मुक्ति का मार्गः इान व किया' <sup>३</sup>              | प्रवचन ४             | ११७      |
| ज्ञान और आचार की समन्विति <sup>13</sup>                | मंजिल २              | १५       |
| मुक्तिपथ                                               | गृहस्थ/मुक्तिपथ      | ७६/७२    |
| मुक्ति का आकर्षण                                       | गृहस्थ/मुक्तिपथ      | ९=/९३    |
| मुक्ति का साधन ः वैयावृ <del>त्त</del> ्य <sup>%</sup> | बूंद बूंद २          | ११२      |
| ज्ञान और किया <sup>94</sup>                            | भोर                  | १३९      |
| <b>१. १-४-७</b> ८ लाडनूं ।                             | ९. २-१२-७७ लाडनूं ।  |          |
| २. २३-३-८३ अहमदाबाद ।                                  | १०. २१-४-४४ बाव।     |          |
| ३. ५-८-५५ उज्जैन ।                                     | ११. २२-३-४४ खोंवेल । |          |
| ४. १-४-७८ लाडन् ।                                      | १२. २-९-७७ लाडनूं ।  |          |
| ४. ४-१०-६४ दिल्ली ।                                    | १३. ४-४-७६ छापर ।    |          |
| ६. २८-९-७७ लाडन्।                                      | १४. १७-४-६४ दिल्ली । |          |
| ७. २३-६-७८ नोखामण्डी ।                                 | १४. २१-९-४४ बम्बई ।  |          |
| <ol> <li>२८-२-६६ सिरसा ।</li> </ol>                    |                      |          |
| • • • •                                                |                      |          |

| ४०                                                | आ० तुलसी साहित्य : एक पर्यवेक्षण |             |
|---------------------------------------------------|----------------------------------|-------------|
| अनुत्तर ज्ञान और दर्शन                            | बूंद बूंद २                      | १४९         |
| बंधन और मुक्ति <sup>२</sup>                       | घर                               | ২৩২         |
| परीक्षा रत्नत्रयी की *                            | प्रवचन ९                         | 90          |
| मुक्तिमार्ग <sup>४</sup>                          | मुक्ति इसी                       | <b>३१</b>   |
| अदर्श, पथदर्शक और पथ                              | बूंद बूंद १                      | १४२         |
| संसार और मोक्ष                                    | जागो !                           | १६          |
| कषायमुक्तिः किल मुक्तिरेव <sup>°</sup>            | संभल                             | १०३         |
| प्रायहिचत्त                                       |                                  |             |
| वत और प्रायक्ष्वित्त <sup>८</sup>                 | मंजिल २                          | 59          |
| प्रायक्ष्चित्तः दोष विशुद्धि का उपाय <sup>°</sup> | मंजिल १                          | २६          |
| विशुद्धि का उपाय ः प्रायश्चित्त <sup>भ</sup>      | मंजिल २                          | <b>१</b> ४९ |
| प्रायश्चित्त का महत्त्व भ                         | मंजिल १                          | १२२         |
| अनुशासन और प्रायश्चित्त <sup>३२</sup>             | बूंद बूंद २                      | १२०         |
| प्रायश्चित्त देने का अधिकारी <sup>93</sup>        | मंजिल १                          | १२४         |
| आलोचना का अधिकारी <sup>१४</sup>                   | मंजिल १                          | २४६         |
| भूल और प्रायश्चित्त <sup>9४</sup>                 | मंजिल १                          | २३९         |
| सत्य                                              |                                  |             |
| सापेक्षता से होता है सत्य का बोध                  | दीया                             | १२९         |
| सत्य ही भगवान् है                                 | राज/वि. वीथी                     | १४४/९९      |
| असार संसार में सार क्या है ?                      | लघुता                            | १४५         |
| युद्ध का अवसर दुर्लभ है                           | <b>ल</b> घुता                    | <b>१</b> ६४ |
| सत्य क्या है ?                                    | गृहस्थ/मुक्तिपथ                  | २=/२६       |
| सत्य का उद्घाटन                                   | गृहस्थ/मुक्तिपथ                  | ३०/२८       |
| 9. ३-९-६४ बिल्ली ।                                | ९. १८-१०-७६ सरवारश               | हर ।        |
| २. लाडनूं                                         | १०. २२-४-७८ लाडनूं।              |             |
| ३. ७-४-४३ बीकानेर ।                               | ११. १९-३-७७ लाडनूं।              |             |
| ४. ४-४-७६ छापर ।                                  | १२- १९-१०-६४ दिल्ली ।            |             |
| ४. २६-४-६४ जयपुर ।                                | १३. २१-३-७७ लाडन्ं।              |             |
| ६. २१-९-६४ दिल्ली ।                               | १४. २९-६-७७ लाडन्ं ।             |             |
| ७. १०-४-४६ सुजानगढ़ ।                             | १४. २४-६-७७ लाडनूं ।             |             |
| ५. ११-१०-७६ सरदारशहर ।                            |                                  |             |
|                                                   |                                  |             |

| आचार                               |                     | 88           |
|------------------------------------|---------------------|--------------|
| सत्य : शाश्वत और सामयिक            | गृहस्थ/मुक्तिपथ     | ३२/३०        |
| सत्य और संयम'                      | बूंद बूंद २         | ९६           |
| सत्य की साधना                      | प्रवचन ९            | ९४           |
| सत्यदर्शन                          | मंजिल १             | ६४           |
| सत्यः स्वरूप मीमांसा               | मनहंस।              | ११०          |
| सत्य की सार्थकता <sup>४</sup>      | संभल                | १४७          |
| घर का स्वर्ग`                      | घर                  | ३८           |
| व्यवसाय तंत्र और सत्य साधना        | आलोक में            | ሂፍ           |
| सत्याग्रह : परिपूर्णता के आयाम     | आलोक में            | १९२          |
| भूठ का दुष्परिणाम                  | समता                | २५७          |
| जब सत्य को भुठलाया जाता है         | मुखड़ा              | १७           |
| सत्याग्रही और सत्यग्रही            | <b>वै</b> साखियां   | १२४          |
| सहु सयाने एक मत                    | संभल                | १९३          |
| अस्तेय                             |                     |              |
| वृत्तिशोधन की प्रक्रिया            | आलोक में            | <b>६१</b>    |
| अँचौर्य व्रस                       | प्रवचन ९            | 88           |
| अचौर्य की दिशा                     | गृहस्थ/मुक्तिपथ     | ३६/३४        |
| अचोर्य की कसौटी                    | गृहस्थ/मुक्तिपथ     | ४२/४०        |
| अप्रामाणिकता का उत्स               | गृहस्थ/मुक्तिपथ     | ३६/३४        |
| प्रामाणिकता का आचरण                | गृहस्थ/मुक्तिपथ     | ४०/३८        |
| ब्रह्मचर्य                         |                     |              |
| ब्रह्मचर्य की सुरक्षा के प्रयोग    | लघुता               | १६०          |
| यौन उन्मुक्तता और ब्रह्मचर्य साधना | आलोक में            | ६४           |
| ब्रह्मचर्य                         | गृहस्थ/मुक्तिपथ     | ४४/४२        |
| ब्रह्मचर्य                         | सूरज                | २ <b>१</b> ६ |
| धर्म और सेक्स                      | समाधान              | १०७          |
| स्वरूपबोध की बाधा <sup>®</sup>     | बूंद बूंद २         | १३३          |
| १. ६-८-६४ दिल्ली ।                 | ४. २२-४-४७ चूरू ।   |              |
| २. ६-४-४३ बीकानेर ।                | ६. ८-४-४३ बीकानेर । |              |
| ३. १८-१२-७६ रतनगढ़ ।               | ७. २४-८-६४ दिल्ली । |              |

Jain Education International

| ४२                                             | आ० तुलसी साहित्य ः              | एक पर्यवेक्षण |
|------------------------------------------------|---------------------------------|---------------|
| वासना उभार की समस्या और समाधान                 | मेरा धर्म                       | ४४            |
| ब्रह्मचर्य का महत्त्व                          | गृहस्थ/मुक्तिपथ                 | <b>x</b>      |
| ब्रह्म में रमण करो'                            | प्रवचन ९                        | 200           |
| इन्द्रिय और अतीन्द्रिय सुख                     | गृहस्थ/मुक्तिपथ                 | ४०/४८         |
| त्रह्मचर्य की ओर                               | गृहस्थ/मुक्तिपथ                 | 22/20         |
| ब्रह्मचर्य की महत्ता <sup>°</sup>              | जागो !                          | २१६           |
| ब्रह्मचर्य की सुरक्षा                          | गृहस्थ/मुक्तिपथ                 | ४४/४२         |
| मोहविलय की साधना                               | गृहस्थ/मुक्तिपथ                 | ४६/४४         |
| ब्रह्मचर्य और उन्माद                           | गृहस्थ/मुक्तिपथ                 | ४८/४६         |
| कुछ शास्त्रीय ः कुछ सामयिक'                    | जागो !                          | ፍ             |
| अपरिग्रह                                       |                                 |               |
| अपरिग्रहः परमो धर्मः                           | लघुता                           | १०६           |
| वर्तमान समस्या का <b>सम</b> ाधान ः अपरिग्रहवाद | <sup>४</sup> वैसाखियां/शांति के | १६१/९५        |
| अपरिग्रह <sup>५</sup>                          | भोर                             | न्दर          |
| अपरिग्रहवाद <sup>६</sup>                       | भोर                             | १२४           |
| शांति का मार्ग ः <b>अ</b> परिग्रह <sup>ण</sup> | आगे                             | १०६           |
| परिग्रह पर अपरिग्रह की विजय <sup>⊄</sup>       | मंजिल १                         | १४०           |
| साढे तीन हाथ भूमि चाहिए                        | मंजिल १                         | १३०           |
| अपरिग्रह व्रत <sup>9°</sup>                    | प्रवचन ९                        | १०५           |
| अपरिग्रही चेतना का विकास                       | गृहस्थ/मुक्तिपथ                 | <b>६</b> ०/५६ |
| वर्तमान विषमता का हल                           | शांति के                        | २             |
| असंग्रह देता है सुख को जन्म <sup>99</sup>      | भोर                             | २७            |
| समाजवादी व्यवस्था और परिग्रह का                | अणु गति                         | द ६           |
| अल्पीकरण                                       |                                 |               |
| परिग्रह है पाप का मूल                          | घर                              | २२४           |
| शांति का मार्ग                                 | घर                              | १७३           |
| . द-४-४३ बीकानेर ।                             | ६. १-९-४४ बम्बई ।               |               |
| २. २४-११-६४ दिल्ली ।                           | ७. २०-४-६६ हनुमानगढ़            | 1             |
| ३. १९-९-६४ दिल्ली ।                            | ८. १४-४-७७ बीदासर ।             |               |
| ४. २३-६- <b>५२ चूरू, नागरिक</b> ंस्वागत        | ९. ९-४-७७ लाडनूं ।              |               |
| समारोह ।                                       | ।०. १०-४-४३ बीकानेर ।           |               |
| ४. २२-७-४४ बम्बई।                              | ।१. १४-६-४४ बोरीवली             | (बम्बई) ।     |

### आचार

| शांति का आधार : असंग्रह की वृत्ति <sup>3</sup> | बूंद बूंद २                           | ४२              |
|------------------------------------------------|---------------------------------------|-----------------|
| आकांक्षाओं का संक्षेप <sup>र</sup>             | आगे                                   | 858             |
| समस्या का मूलः परिग्रह चेतना                   | कुहासे                                | ६४              |
| परिग्रह क्या है ?³                             | मंजिल २                               | १४६             |
| परिग्रह के रूप                                 | गृहस्थ/मुक्तिपथ                       | ६४/६२           |
| परिग्रह की परिभाषा <sup>*</sup>                | प्रवचन ४                              | <u>६४</u>       |
| परिग्रह का मूल                                 | गृहस्थ/मुक्तिपथ                       | ४८/४६           |
| परिग्रह साधन है, साध्य नहीं <sup>थ</sup>       | मंजिल १                               | र९              |
| संग्रह और त्याग                                | गृहस्थ/मुक्तिपथ                       | ६६/६४           |
| लाभ और अलाभ में संतुलन हो                      | प्रज्ञापर्व                           | ६८              |
| एक सर्ग्थक प्रतिरोध                            | प्रज्ञापर्व                           | <u> </u>        |
| परिग्रह का परित्याग <sup>६</sup>               | सूरज                                  | ११४             |
| संग्रह की परिणति : संघर्ष                      | आलोक में                              | १२              |
| अपरिग्रह का मूल्य                              | घर                                    | ७२              |
| संघर्ष कैसे मिटे ?                             | प्रगति की                             | ષ્ટ             |
| विसर्जन°                                       | नयी पीढी/धर्म : एक                    | ६३/४१           |
| विसर्जन क्या है ?                              | समता/उद्बो                            | 299/202         |
| विसर्जन : आंतरिक आसक्ति का परित्याग            | मेरा धर्म                             | 880             |
| अपरिग्रह और विसर्जन                            | गृहस्थ/ मुक्तिपथ                      | ७०/६६           |
| <b>स</b> माजवाद और अपरिग्रह                    | गृहस्थ/मुक्तिपथ                       | ६२/६०           |
| पूंजीवाद बनाम अपरिग्रह <sup>८</sup>            | समता                                  | १९५             |
| अपरिग्रह और अर्थवाद'                           | राजधानी/आ०तु०                         | ३६/३            |
| लोभ का सागर ः संतोष का सेतु                    | लघुता                                 | 222             |
| जब आए संतोष धन                                 | समता                                  | २६१             |
| संतोषी ः परम सुखी <sup>।</sup> °               | आगे                                   | ۳۶              |
| असंग्रह की साधना : सुख की साधना"               | संभल                                  | ९४              |
| १. १९-७-६४ दिल्ली ।                            | ६. १४-४-४४ जलगांव                     | t               |
| २०२२-४-६६ श्री कर्णपुर ।                       | ७. १४-६-७४ दिल्ली ।                   |                 |
| ३. १-४-७८ लाडन्ं ।                             | <ol> <li>२४-४-६६ पद्मपुर ।</li> </ol> |                 |
| ४.४-१२-७७ जैन विश्व भारती,                     | ९. २८-४-४० दिल्लो, स                  | ाहित्य गोष्ठी । |
| लाडनूं ।                                       | १०. २८-२-६६ सिरसा ।                   | •               |
| ४. २०-१०-७६ सरदारशहर ।                         | ११. २-४-४६ लाडनूं ।                   |                 |
|                                                |                                       |                 |

## ६. आहार और स्वास्थ्य

| शीर्षक                                     | पुस्तक             | पुष्ठ   |
|--------------------------------------------|--------------------|---------|
| अस्वाद की साधना                            | वैसाखियां          | २०३     |
| मनुष्य का भोजन                             | वैसाखियां/खोए      | २०५/९६  |
| खाना पशु की तरह ः पचाना मनुष्य की तरह      | खोए                | ६       |
| साधना की पृष्ठभूमि ः आहारविवेक             | खोए                | १३४     |
| साधना और स्वास्थ्य का आधारः खाद्यसंयम      | ैबूंद बूंद २       | १०१     |
| खाद्य संयम का मूल्य <sup>२</sup>           | प्रवचन १०          | १२०     |
| ध्यान और भोजन                              | समता/उद्बो         | 50/50   |
| जीवन की साधना                              | नवनिर्माण          | १४०     |
| संसार : जड़ चेतन का संयोग <sup>४</sup>     | मंजिल २            | २४३     |
| शाकाहारी संस्कृति पर प्रहार                | वैसाखियां          | २१०     |
| अखाद्य क्या है ?                           | राज/वि. दीर्घा     | २२५/२२६ |
| खाद्य-पेय की सीमा का अतिक्रमण <sup>४</sup> | सोचो ३             | २४०     |
| मांसाहार वर्जन                             | सूरज               | १८४     |
| भोजन और स्वादवृत्ति                        | घर                 | 120     |
| स्वास्थ्य के सूत्र                         | मुखड़ा             | 55      |
| स्वास्थ्य                                  | खोए                | ६●      |
| स्वास्थ्य की आचार संहिता                   | दीया               | १८९     |
| रोगोत्त्पत्ति के कारण" (१)                 | मंजिल की १         | १६०     |
| रोगोत्त्पत्ति के कारण <sup>८</sup> (२)     | मंजिल की १         | १६३     |
| अकाल मृत्यु <sup>°</sup>                   | सोचो ! ३           | . १०४   |
| उपवास, साधना और स्वास्थ्य                  | आलोक में           | ९७      |
| १. १२ ६४ दिल्ली ।                          | ६. सुजानगढ़ ।      |         |
| २२-७९ राजलदेसर ।                           | ७. ४-४-७७ चाड़वास। |         |
| ३. १२-१२-४६ ।                              | ८. ४-४-७७ चाड़वास  | 1       |
| ४. २१-१०-७८ गंगाशहर ।                      | ९. १६-३-७८ लाडन्ं। |         |
| ४. १०-६-७८ सांडवा ।                        |                    |         |

| ४६                               | अा० तुलसी साहित्य | <b>ः</b> एक पर्यवेक्षण |
|----------------------------------|-------------------|------------------------|
| स्वभाव की दिशा                   | समता/उद्वो        | १२=/१२९                |
| राष्ट्रीय चरित्र और स्वास्थ्य    | राज               | १३०                    |
| खानपान की संस्कृति               | कुहासे            | १२२                    |
| प्रकृति बनाम विकृति <sup>*</sup> | भोर               | १न२                    |

१. =-१२-४४ बम्बई ।

# जीवनसूत्र

- ० अनासक्ति
- ० अनुशासन ० क्षमा और मैत्री
- ० त्याग
- ० पुरुषार्थ
- ० मानवजीवन
- ০ গানি
- ० संकल्प
- ० संयम
- ० संस्कारनिर्माण
- ० समता
- ० सेवा
- ० स्वतन्त्रता

9

## जीवनसूत्र

| शीर्षक                                 | गुस्तक        | पृष्ठ            |
|----------------------------------------|---------------|------------------|
| जीवनसूत्र                              |               |                  |
| जीवन : एक कला                          | राज/वि वीथी   | ११३/९१           |
| तलहटी से शिखर पर पहुंचने का उपाय       | लघुता         | १३               |
| अभय एक कसौटी है व्यक्तित्व को मापने को | जब जागे       | ३४               |
| एक क्षण ही काफी है                     | कुहासे        | २४२              |
| जब जागे तभी सवेरा                      | जब जागे       | 2                |
| अक्षमता अभिशाप है                      | राज/वि दीर्घा | १८८/ <b>१</b> ९० |
| स्वस्थ जीवन के तीन मूल्य               | लघुता         | 858              |
| काले कालं समायरे                       | मनहंसा        | <b>৫</b> ৩       |
| निमित्तों पर विजय                      | वैसाखियां     | ३२               |
| अभिमान धोखा है                         | मंजिल १       | १३२              |
| बिम्ब और प्रतिबिम्ब                    | समता          | 5,50             |
| परीक्षण योग्यता का                     | समता          | २४९              |
| अभावुक बनो                             | समता          | १७३              |
| भोगी भटकता है                          | मुखड़ा        | 280              |
| प्रगति का प्रथम सूत्र                  | खोए           | 32               |
| कल्याणकारी भविष्य कार्निर्माण          | मनहंसा        | 55               |
| जीवन का सही लक्ष्य                     | संभल          | ୯୯               |
| जीवन स्तर्र्डिंचा उठे                  | संभल          | २१६              |
| सच्ची शूरवीरता <sup>3</sup>            | संभल          | ३६               |
| बिंदु बिंदु विचार                      | अतीत का       | 67.8             |
| कैसे होता है गुणो का उद्दीपन           | दीया          | ३४               |
| सफलता के सूत्र                         | राज/वि दीर्घा | १४०/१८४          |

१. १०-४-७७ लाडनूं । २. ७-१२-४६ पहाड़गंज । ३. २२-१-४६ जालमपुरा ।

१८४ १२

**ला**, तुलसी साहित्य : एक पर्यवेक्षण

| अपभाषण सुनना भी पाप है                   | कुहासे      | १८४         |
|------------------------------------------|-------------|-------------|
| सम्बन्धों की मिठास                       | कुहासे      | २१२         |
| नया युगः नया जीवन दर्शन                  | कुहासे      | 3           |
| मुसकान की मिठ(स                          | खोए         | १०४         |
| जन साधारण का आदर्श क्या है ?             | प्रवचन ११   | १७न         |
| जीवन को संवारें'                         | सूरज        | १३०         |
| मूल्यांकन विनय का                        | जब जागे     | १८७         |
| अमृत क्या है ? जहर क्या है ? '           | जागो !      | 58          |
| वाणी की महत्ता <sup>४</sup>              | प्रवचन ९    | ३४          |
| जीवन निर्माण के दो सूत्र <sup>४</sup>    | प्रवचन १०   | <b>२१</b> २ |
| सोचो ! समभो !! '                         | प्रवचन ४    | \$          |
| , जीवन और लक्ष्य                         | संभल        | 55          |
| <b>शुद्ध जीवन चर्या</b> ४                | संभल        | १०१         |
| <b>स</b> फलता के साधन <sup>°</sup>       | भोर         | १८०         |
| जीवन विकास का मार्ग°*                    | सूरज        | 22          |
| जीवन का निर्माण <sup>19</sup>            | प्रवचन ११   | ९०          |
| क्रोध के दो निमित्त                      | सोचो ! ३    | १६०         |
| प्रमाद ही <del>भ</del> य                 | प्रज्ञापर्व | ७इ          |
| आत्म प्रशंसा का सूत्र                    | खोए         | ४०          |
| कसौटी के क्षण                            | खोए         | ९१          |
| मानव धर्म अपनाएं <sup>२३</sup> (अप्रमाद) | भोर         | 83          |
| समय का मूल्य <sup>98</sup>               | प्रवचन ९    | १९४         |
| सार्थक जीवन <sup>१४</sup>                | प्रवचन ९    | १७४         |
| कसौटी <sup>%</sup>                       | शांति के    | ९३          |
| ৭, ३৭-३-४४ अगस् ।                        |             |             |

- १. ३१-३-४४ आबू। २. २४-४-४४ हाकरखेड़ा । ३. ११-१०-६४ दिल्ली । ४. १७-२-४३ कालू । ४. २१-४-७९ शाहबाद। ६. २१-७-७७ लाडनूं। ७. २९-३-४६ डीडवाना। ५.५-४-५६ लाडनूं।
- ९. ७-१२-४४ कुर्ला (बम्बई) । १०. १४-१-४४ मुलुन्द । ११. ३०-३-७८ लाडनूं। १२. २१-६-४४ (अंधेरी) बम्बई । १३. २४-७-४३ जोधपुर। १४. ९-७-४३ बड़लू। १४. ७-७-४२ बीदासर, नागरिक सम्मेलन के अवसर पर।

### जीवनसूत्र

| जीवन कल्प की दिशा                        | शांति के               | 68         |
|------------------------------------------|------------------------|------------|
| द्वन्द्वमुक्ति का अभाव                   | मुक्तिपथ               | २०७        |
| व्यक्ति और समाज <sup>°</sup>             | बूंद बूंद २            | १७४        |
| स्वार्थ की मार <sup>3</sup>              | संभल                   | द ३        |
| अनासक्ति                                 |                        |            |
| सबसे बड़ा सुख है अनासक्ति                | मनहंसा                 | १४०        |
| अविद्या आदमी को भटकाती है                | जब जागे                |            |
| सम्बन्धों का आईना : बदलते हुए प्रतिबिम्ब |                        | १५         |
| आसक्ति छूटती है उपनिषद् से               | लघुता                  | २२२        |
| आसक्ति का परिणाम <sup>४</sup>            | बूंद बूंद २            | ंद२        |
| <b>अ</b> नासक्त भावना <sup>४</sup>       | सूरज                   | ११२        |
| अनुशासन                                  | *1                     | •••        |
| अनुशासन से होता है जीवन का निर्माण       | जब जागे                | ሂፍ         |
| सम्भव है व्यक्तित्व का निर्माण           | लघुता                  | १७६        |
| अनुशासन                                  | बीती ताहि              | 2          |
| <b>अ</b> ाज्ञा और अनुशासन की मूल्यवत्ता  | लघुता                  | २३२        |
| पराक्रम की पराकाष्ठा                     | दीया                   | દ્         |
| कौन सा रास्ता ?                          | वैसाखियां              | १९३        |
| अपने से अपना अनुशासन                     | बूंद बूंद १            | ९९         |
| निज पर शासन ः फिर अनुशासन                | समता                   | २३४        |
| अनुशासन का हृदय                          | मंजिल २                | १९२        |
| अनुशासन निषेधकभाव नहीं                   | प्रज्ञापर्व            | १३         |
| धर्मसम्प्रदायों में अनुशासन              | बीती ताहि              | <b>₹</b> १ |
| आत्मानुशासन का सूत्र                     | खोए                    | Xo         |
| जीवन मूल्य <sup>८</sup>                  | सूरज                   | ४९         |
| जीवन मर्यादामय हो                        | संभल                   | Xo         |
| अनुशासन की त्रिपदी                       | दीया                   | <b>१</b> ५ |
| १. १९४२ सरदारशहर ।                       | ४. १२-४-४४ जलगांव।     |            |
| २. १०-९-६४ दिल्ली ।                      | ६. १६-४-६४ किशनगढ़ ।   |            |
| ३. २३-३-४६ बोरावड़ ।                     | ७. २४-९-७८ गंगाशहर।    |            |
| ४. २४-७-६४ दिल्ली ।                      | ८. १०-३-४४ नारायणगांव। |            |
|                                          |                        |            |

| **                                        | <b>अ</b> ।० तुलसी साहित्य | : एक पर्यवेक्षण |
|-------------------------------------------|---------------------------|-----------------|
| अनुशासन है मुक्ति का रास्ता               | दीया                      | २०              |
| समूह और मर्यादा                           | मुखड़ा                    | 888             |
| निर्देश के प्रति सजग                      | समता/उद्बो                | १७७/१८०         |
| विपर्यय हो रहा है                         | ज्योति के                 |                 |
| क्षमा और मैत्री                           |                           |                 |
| क्षमा है अमृत का सरोवर                    | कुहासे                    | १६७             |
| क्षमा बड़न को होत है                      | राज/वि वीथी               | १४९/१०६         |
| मैत्री और सेवा                            | बीती ताहि                 | 90              |
| मैत्री का रहस्य                           | समता/उद्बो                | 201/208         |
| मैत्री और राग <sup>9</sup>                | आगो की                    | 285             |
| मैत्री क्या क्यों और कैसे ?               | <b>अ</b> मृत/सफर          | 803/830         |
| मैत्री भावना से शक्ति संचय                | बूंद बूंद १               | १२              |
| मैत्री दिवस <sup>२</sup>                  | मंजिल १                   | ३२              |
| न स्वयं व्यथित बनो, न दूसरों को व्यथित कर | ो मंजिल २/मुक्ति इ        | सी ४३/६४        |
| सुख का मूल : मैत्री भावना                 | बूंद बूंद १               | · X0            |
| विश्वमैत्री <sup>3</sup>                  | प्रवचन ९                  | १               |
| विश्वमैत्री का मार्ग <sup>४</sup>         | संभल                      | 808             |
| श्रामण्य का सार : उपशम <sup>४</sup>       | घर                        | १९५             |
| जीवन का शास्त्रत मूल्य : मैत्री '         | बूंद बूंद २               | १८१             |
| <b>ह</b> म निःशल्य बनें <sup>®</sup>      | सोचो ! १                  | १३८             |
| समभौतावादी बनें                           | सोचो ! १                  | १३२             |
| खमतखामना <sup>९</sup>                     | भोर                       | १२६             |
| क्षमा <sup>9°</sup>                       | शांति के                  | २०६             |
| त्याम                                     |                           | •               |
| अर्चात्याग की <sup>99</sup>               | सोचो ! ३                  | २२६             |
| १. २-४-६६ रायसिंहनगर ।                    | ७. १९-९-७७ लाडनूं ।       |                 |
| २. ३०-१०-७६ सरदारशहर ।                    | ≂. १२-९-७७ लाडनूं ।       |                 |
|                                           | ९. ३-९-४४ बम्बई ।         |                 |
| X 30.00 Hc                                | - · · · · ····            |                 |

- ३. ११-४-४३ गंगाशहर । ४. ३०-११-४६ सप्रू हाऊस, दिल्ली ।
- ४. सुजानगढ़ ।
- ६. १२-९-६४ दिल्ली।

www.jainelibrary.org

१०. १३-९-४३ क्षमापना दिवस ।

११. ४-६-७८ चाड़वास ।

| त्याग का महत्त्व '                            | भोर                      | ६९          |
|-----------------------------------------------|--------------------------|-------------|
| त्याग : हमारी सांस्कृतिक धरोहर <sup>°</sup>   | प्रवचन १०                | १९४         |
| सुख का मार्ग ः त्याग                          | प्रवचन ११                | <b>د لا</b> |
| त्याग : मुक्तिपथ <sup>४</sup>                 | प्रवचन ४                 | १०          |
| जीवन को उच्चता का मापदण्ड                     | ज्योति के                | ११          |
| त्याग का मूल्य े                              | प्रवचन ९                 | १७६         |
| त्याग बनाम भोग                                | प्रवचन ९                 | १४०         |
| सचित्त परित्याग का मूल*                       | प्रवचन ५                 | 820         |
| सबसे बड़ी आवश्यकता <sup>८</sup>               | प्रवचन ११                | <u></u>     |
| त्याग की महत्ता े                             | प्रवचन ११                | 525         |
| त्याग के आदर्श की आवश्यकता                    | <b>संभल</b>              | १           |
| त्याग और सदाचार की महत्ता <sup>°°</sup>       | संभल                     | ११६         |
| त्याग का महत्त्व                              | घर                       | ६८          |
| पुरुषार्थ                                     |                          |             |
| परम पुरुषार्थ की शरण                          | दीया                     | ۰. <b>۲</b> |
| जीवन सफलता के दो आधार <sup>39</sup>           | आगे                      | ९६          |
| पुरुषार्थ की गाथा <sup>° २</sup>              | मंजिल १                  | 88          |
| श्रम से न कतराएं                              | प्रज्ञापर्व              | २६          |
| क्या भारत अमीर हो गया ?                       | वैसाखियां                | ९४          |
| जैनधर्म का मूलमंत्र : पुरुषार्थ <sup>31</sup> | बूंद बूंद २              | ሂ           |
| सुख का सीधा उपाय                              | वैसाखियां                | २न          |
| श्रम की संस्कृति                              | समता                     | २३६         |
| स्वयं का ही भरोस। करें <sup>98</sup>          | सोचो ! ३                 | १           |
| स्वर्ग कैसा होता है ?                         | समता                     | २४०         |
| जीवन का अभिशाप                                | समता                     | २३१         |
| <br>१. ११-७-४४ बम्बई ।                        | <br>द. जोधपुर ।          |             |
| २. ३-४-७९ (कीर्तिनगर) दिल्ली ।                | ९. ५-५-४४ चिरमगांव।      |             |
| ३. जोधपुर ।                                   | १०. २८-५-४६ पडिहारा ।    |             |
| ४. २९-११-७७ लाडनूं ।                          | ११. ६-३-६६ भटिण्डा ।     |             |
| ४. ११-७-४३ पोंपाड़ ।                          | १२. १०-११-७६ सरदारशहर    | <b>.</b>    |
| ६. १४-३-४३ उदासर ।                            | १३. १८-७-६४ दिल्ली ।     |             |
| ७. २८-१२-७७ लाडन्ं ।                          | १४. ११-१-७८ जैन विश्व भा | रती ।       |
|                                               |                          |             |

जीवनसूत्र

www.jainelibrary.org

X₹

| .¥٨                                                 | <b>था</b> ० तु० साहित्य : प | रक पर्यवेक्षण |
|-----------------------------------------------------|-----------------------------|---------------|
| श्रमनिष्ठा और कर्त्तव्यनिष्ठा को जगाएं <sup>भ</sup> | प्रवचन ४                    | १४६           |
| कल्याण क( सूत्र <sup>२</sup>                        | प्रवचन ११                   | ९९            |
| पुरुषार्थंवाद <sup>3</sup>                          | संभल                        | १३५           |
| विकास का दर्शन <sup>४</sup>                         | घर                          | 280           |
| प्रतिरोधात्मक शक्ति जगाएं <sup>४</sup>              | सोचो ! ३                    | १६            |
| भाग्य और पुरुषार्थं'                                | मंजिल १                     | १२०           |
| नियति और पुरुषार्थं″                                | सोचो ! १                    | १६२           |
| नियति और पुरुषार्थंँ                                | आगे की                      | 32            |
| प्रकृति और पुरुषार्थं े                             | प्रवचन ४                    | २०२           |
| समाज और स्वावलम्बन                                  | मनहंसा                      | ९५            |
| स्वावलम्बन <sup>9°</sup>                            | सोचो ! ३                    | १३            |
| अपना भविष्य अपने हाथ में                            | जीवन की                     | १४०           |
| कर्तृ त्व अपना                                      | कुहासे                      | 822           |
| धैर्य और पुरुषार्थ का योग <sup>99</sup>             | सोचो ! १                    | १४९           |
| श्रम और संयम <sup>93</sup>                          | घर                          | १०८           |
| पुरुषार्थ के भेद <sup>93</sup>                      | घर                          | <b>६३</b>     |
| मानव जीवन                                           |                             |               |
| अनूठी दुकान : अनोखा सौदा                            | राज/वि दीर्घा               | १६०/१६१       |
| मानवता की परिभाषा <sup>१४</sup>                     | सूरज                        | १७१           |
| मनुष्य महान् कब तक <sup>३५</sup>                    | सोचो ! ३                    | २३३           |
| मनुष्य जीवन का महत्त्व <sup>९६</sup>                | प्रवचन ११                   | १४७           |
| जीवन और लक्ष्य                                      | प्रश्न                      | ४५            |
| समय को पहचानो <sup>३७</sup>                         | प्रवचन ११                   | ९३            |
| १. २३-९-७७ जैन विश्व भारती ।                        | १०. १४-१-७८ जैन विश्व       | भारती ।       |
| २. ९-१२-४३ निमाज ।                                  | ११. २४-९-७७ जैन विश्व       | भारती ।       |
| ३. १४-७-४६ सरदारशहर ।                               | १२. २६-४-४७ लाडनूं ।        |               |
| ४. १०-१०-४७ सुजानगढ़ ।                              | १३. लाडनूं ।                |               |
| ४. १४-१-७८ जैन विश्व भारती ।                        | १४. १०-७-४४ उज्जैन ।        |               |
| ६. २०-३-७७ जैन विश्व भारती ।                        | १४. ४-६-७८ बीदासर ।         |               |
| ७. २९-९-७७ जैन विश्व भारती ।                        | १६. १२-३-४४ जोजावर ।        |               |
| <b>फ₊ २१-२-६६ नोहर ।</b>                            | १७. ३-१२-४३ सिलारी ।        |               |

### जीवनसूत्र

| मनुष्य का कर्तव्य'                         | प्रवचन ९    | 202        |
|--------------------------------------------|-------------|------------|
| मानव जीवन की मूल्यवत्ता <sup>२</sup>       | प्रवचन ९    | २२         |
| पशुता बनाम मानवता <sup>3</sup>             | प्रवचन ११   | १३२        |
| मानव जीवन की सफलता <sup>४</sup>            | भोर         | १८४        |
| मनुष्य जन्म और उसका उपयोग <sup>४</sup>     | बूंद बूंद १ | २१८        |
| मूल बिना फूल नहीं                          | समता        | २०४        |
| चातुर्मास का महत्त्व <sup>६</sup>          | सूरज        | १६४        |
| मूल्यांकन का आधार°                         | घर          | २९         |
| सच्ची जिंदगी                               | घर          | २२०        |
| थांति                                      |             |            |
| कामना निवृत्ति से शांति <sup>°</sup>       | बूंद बूंद १ | ७१         |
| खोज शांति की, कारण अशांति के <sup>9°</sup> | मंजिल २     | २४४        |
| शांति का सही मार्ग <sup>91</sup>           | आगे की      | ريخ<br>بر  |
| शांति आत्मा में है <sup>9२</sup>           | प्रवचन ११   | रू<br>९न   |
| शक्तिमय जीवन जीने की कला <sup>33</sup>     | सोचो ! ३    | २३न        |
| शांति की चाह किसे है ?                     | समता/उद्बो  | ४९/४९      |
| शांति कहां है ?                            | वैसाखियां   | २७९        |
| शांति को खोज <sup>98</sup>                 | भोर         | १६९        |
| जीवन चर्या का अन्वेषण <sup>३५</sup>        | सूरज        | <b>३</b> ७ |
| सबसे बड़ी पूंजी                            | भोर         | १७२        |
| शक्ति का सदुपयोग <sup>१६</sup>             | सोचो ! ३    | २२२        |
| दुःख का मूल <sup>३७</sup>                  | सूरज        | १४३        |
|                                            |             |            |

९-७-१३ बडल् ।
 २. ६-३-१३ चाड़वास ।
 ३. १६-१-१४ दूधालेश्वर ।
 ४. १२-१२-१४ कुर्ला (बम्बई) ।
 १. २८-६-६५ दिल्ली ।
 ६. ४-७-११ उज्जंन ।
 ७. ८-४-१७ चूरू ।
 ९. ६-४-१०-१७ चूरू ।
 ९. ६-४-६४ ब्यावर ।

१०. २२-१०-७८ गंगाशहर ।
११. १२-२-६६ किराड़ा ।
१२. ८-१२-४३ गरणी ।
१३. ६-६-७८ बीदासर ।
१४. ७-११-४४ बम्बई ।
१४. २४-२-४४ पूना ।
१६. ३-६-७८ छापर ।
१७. २१-६-४४ धामनोद ।

| १६                                       | आ० तु० साहित्य : एक | पर्यवेक्षण   |
|------------------------------------------|---------------------|--------------|
| ज्ञांति का पथ <sup>9</sup>               | संभल                | ९५           |
| शांति का साधन <sup>२</sup>               | प्रवचन ९            | * 2          |
| शांति की ओर                              | प्रवचन ११           | २१४          |
| वादों के पीछे मत पड़िए                   | ज्योति के           | २५           |
| विश्वशांति के प्रेमियों से               | जन जन               | 5            |
| शांति और लोकमत                           | धर्म : एक           | २०           |
| विश्वशांति और उसका मार्ग <sup>3</sup>    | आ तु/विश्वशांति     | <b>দ</b> ७/१ |
| बाह्य भेदों में मत उलभिए                 | प्रगति की           | २२           |
| अशांति की चिनगारियां : उन्माद            | ज्योति के           | Ę            |
| संकल्प                                   |                     |              |
| संकल्प का मूल्य                          | मुखड़ा              | 95           |
| संकल्प : क्यों और कैसे ? <sup>४</sup>    | प्रवचन ४            | १३           |
| दृढ़ संकल्पः सफलता की कुंजी <sup>४</sup> | प्रवचन ४            | २०४          |
| वही दरवाजा खुलेगा, जिसे खटखटायेंगे       | कुहासे              | 2            |
| सफलता का दूसरा सूत्र                     | वैसाखियां           | २६           |
| जैसी सोच, वैसी प्राप्ति                  | समता                | २१४          |
| साधना की आंच : संकल्प का घट              | अलोक में            | ९०           |
| संयम                                     | ς                   |              |
| मनुष्य जीवन की श्रेष्ठता का मानक         | मनहंसा              | ३९           |
| संयम से होता है शक्ति का जागरण           | जब जागे             | ११३          |
| संयम का मूल्य                            | वैसाखियां           | ४३           |
| प्राकृतिक आपदा और संयम                   | कुहासे              | ፍሂ           |
| संयम ही सच्ची स्वतंत्रता                 | प्र ज्ञापर्व        | ३४           |
| प्राकृतिक समस्या और संयम                 | कुहासे              | १९९          |
| आनन्द का द्वार                           | वैसाखियां           | ३०           |
| प्रवाह को बदलिये                         | क्या धर्म           | ६०           |
| संयम एक महल है <sup>९</sup>              | मंजिल १             | ७९           |
| <br>१. ४-४-४६ लाडन्ं ।                   | ४. ५-११-७७ लाडनूं । |              |
| २. २३-३-४३ बीकानेर ।                     | ५. ६-१-७८ लाडनूं ।  |              |
|                                          |                     |              |

३. शांति निकेतन में आयोजित विश्व ६. ३१-१-७७ राजलदेसर । शांति सम्मेलन के अवसर पर ।

www.jainelibrary.org

| जीवनसूत्र                                     |                            | <b>X</b> (9  |
|-----------------------------------------------|----------------------------|--------------|
| धर्म का मूल : संयम'                           | मंजिल २                    | १४२          |
| संयम ही जीवन है <sup>२</sup>                  | भोर                        | ६६           |
| संयम : एक सेतु                                | मंजिल १                    | <b>१</b> ४२  |
| जीवन शुद्धि                                   | धर्म : एक                  | ४२           |
| संयम की आवश्यकता <sup>४</sup>                 | सूरज                       | ६०           |
| संयम ही जीवन है                               | प्रज्ञापर्व                | ३२           |
| अंतिम साध्य'                                  | संभल                       | 9 <b>१</b> ७ |
| संयम सर्वोच्च मूल्य है                        | संभल                       | २०६          |
| जीवन की सही रेखा                              | घर                         | १४३          |
| संयम"                                         | भोर                        | १५०          |
| संघर्ष                                        | ज्योति के                  | १६           |
| खुराई का अंत संयम से होगा                     | ज्योति के                  | २४           |
| संयम के दो प्रकार                             | प्रवचन ४                   | १२२          |
| -सुख का राजमार्ग`                             | प्रवचन ११                  | દ્વદ્        |
| संयमः खलु जीवनम् <sup>3°</sup>                | प्रवचन ४                   | १४०          |
| जीवन में संयम की महत्ता भ                     | प्रवचन ११                  | १४४          |
| -सुख मत लूटो, दुःख मत दो <sup>३२</sup>        | प्रवचन ११                  | አጸ           |
| त्याग और संयम का महत्त्व <sup>38</sup>        | सूरज                       | १२४          |
| काल को सफल बनाने का मार्गः संयम <sup>98</sup> | प्रवचन ५                   | 55           |
| संयम ही जीवन है                               | प्रश्न                     | ঽ            |
| सादा जीवन : उच्च विचार                        | भोर                        | १९४          |
| संयम : जैन संस्कृति का प्राण <sup>32</sup>    | ज्योति से                  | ९३           |
| नव समाज के निर्माताओं से                      | जन जन                      | <b>₹</b> १   |
| १. ७-४-७८ लाडन्ं।                             | ९. जोधपुर ।                |              |
| २. बम्बई ।                                    | १०. २६-१२-७७ लाडन्ं।       |              |
| ३. २०-४-७७ बीदासर ।                           | ११. ४-३-४४ सुधरी ।         |              |
| ४. १८-३-४४ राहता ।                            | १२. १०-१-४४ जैन सांस्कृतिव | न परिषद्     |
| ५. २९-४-४६ पड़िहारा ।                         | कलकत्ता में प्रेषित ।      |              |
| . ६. २-१२-४६ बाई. एम. सी ग्राउण्ड             | १३. २२-४-४४ एरण्डोल ।      |              |
|                                               |                            |              |

- दिल्ली । ७. १-१०-४४ बम्बई ।
- ः २१-१२-६६ लाडनूं । इ. २१-१२-६६ लाडनूं ।

20 -

- १४. ३०-७-७८ गंगाशहर ।
- १४. २६-१२-४४ (माण्डूप) बम्बई ।

| X-s                                          | आ० तु० साहित्य ः एक              | पर्यवेक्षण  |
|----------------------------------------------|----------------------------------|-------------|
| जीवन में संयम का स्थान                       | संभल                             | ৩দ          |
| संस्कार निर्माण                              |                                  |             |
| कितना जटिल : कितना सरल                       | मुखड़ा                           | २१          |
| संस्कार निर्माण की यात्रा                    | दोनों हाथ                        | १६१         |
| अनमोल धरोहर                                  | वैसाखियां                        | 820         |
| उपासना कक्ष और संस्कार निर्माण <sup>२</sup>  | जागो !                           | ዿሄ          |
| व्यक्ति निर्माण और धर्म                      | जागो !                           | १०७         |
| अच्छा संस्कार <sup>४</sup>                   | सूरज                             | १२७         |
| सुसंस्कारों को जगाया जाए <sup>४</sup>        | प्रेंवचन १०                      | २४          |
| समता                                         |                                  |             |
| कैसे खुलेगी भीतर की आंख                      | लघुता                            | 289         |
| समत्व के द्वार से नहीं होता है पाप का प्रवेश |                                  | २४          |
| सहिष्णुता का कवच                             | वैसाखियां                        | १७०         |
| जो सहना जानता है, वह जीना जानता है           | जब जागे                          | 808.        |
| जो सहता है, वह रहता है                       | लघुता                            | Ę           |
| सहना आत्म धर्म है                            | खोए                              | 55          |
| जो चोटों को नहीं सह सकता, वह प्रतिमा         |                                  |             |
| नहीं बन सकता                                 | प्रज्ञापर्व                      | ४२          |
| समता की पौध                                  | उद्बो/समता                       | ३१/३१       |
| प्रियता में उलफें नहीं                       | खोए                              | ४६          |
| जीवन का शाख्वत कम : उतार चढ़ाव ै             | प्रवचन ५                         | ३८          |
| साधना का मार्ग : तितिक्षा"                   | मंजिल १                          | ЗX,         |
| समता का दर्शन <sup>८</sup>                   | सोचो ! ३                         | ९०          |
| समता का प्रयोग                               | खोए                              | ५६          |
| समत्व दृष्टि <sup>°</sup>                    | मंजिल १                          | <b>१</b> ५८ |
| मध्यस्थ रहें'                                | प्रवचन ४                         | २४          |
| १. २२-३-४६ बोरावड़ ।                         | ६. २४-११-७७ लाडनूं               |             |
| २. १-१०-६४ दिल्ली                            | ७. २-११-७६ सरदारशहर              |             |
|                                              | / // /////////////////////////// |             |

- ३. १७-१०-६५ दिल्ली
- ४. २३-४-४४ एरण्डोल
- ४. १३-७-७८ गंगाशहर

८. ३०-१-७८ सुजानगढ़ ९. ३-४-७७ चाड़वास

१०. २८-७७७ लाडनूं

| जीवनसूत्र                                   |                      | 29    |
|---------------------------------------------|----------------------|-------|
| सहने की सार्थकता है समभाव                   | मनहंसा               | 888.  |
| समता का दर्शन                               | आगे की               | २७३   |
| समता की साधना                               | खोए                  | ९४    |
| तितिक्षा और साधना <sup>२</sup>              | बूंद बूंद २          | १४६   |
| जीवन में समत्व का अवतरण                     | प्रेक्षा             | ଽଡ଼ଡ଼ |
| विषमता की धरती पर समता की पौध               | कुहासे               | 888   |
| सुख का मार्ग <sup>3</sup>                   | प्रवचन ११            | १२७   |
| सेवा                                        |                      |       |
| साध्य तक पहुंचने का हेतु : सेवाभाव          | दीया                 | १६२   |
| सेवा का महत्त्व <sup>४</sup>                | मंजिल <sup>ः</sup> १ | २३४   |
| वैयावृत्त्य : कर्मनिर्जरण की प्रक्रिया      | मंजिल १              | ३०    |
| सच्ची सेवा <sup>६</sup>                     | सूरज                 | न २   |
| स्वतंत्रता                                  |                      |       |
| स्वतंत्रता क्या है ?                        | प्रगति की            | २९    |
| स्व की अनुभूति ही सच्ची स्वतंत्रता          | प्रज्ञापर्व          | ३८    |
| मानसिक स्वतंत्रता                           | ज्योति के            | २७    |
| पराधीन सपनहु सुख नाही                       | प्रवचन ४             | Ę     |
| स्वतंत्रता : एक सार्थक परिवेश               | राज                  | 88X.  |
| स्वतंत्रता का मूल्य                         | अतीत का              | १. ५  |
| स्वतंत्रता को चाह, धर्म की राह <sup>¢</sup> | प्रवचन ११            | १४३   |
| स्वतंत्र चिंतन का मूल्य                     | गृहस्थ               | १४७   |
| स्वतंत्र भारत के नागरिकों से                | জন জন                | R     |
| स्वतंत्र चिंतन का अभाव                      | मुक्तिपथ             | २०४   |
| स्वतंत्रता में अशांति क्यों ? '             | संभल                 | १४८   |

- २९-४-६६ सरदारशहर
   २-९-६४ दिल्ली
   ९-९-५४ राजियावास
   २०-६-७७ लाडनूं
- ४. २१-१०-८६ सरदारशहर

- ६. ५-४-५५ औरंगाबाद
- ७. २२-७-७७ लाडनूं
- ८. २४-२-४४ सिरियारी
- ९. १९-**--५६ सरदार**शहर, (अणुव्रत प्रेरणा समारोह)

# जैनदर्श**न**

- ॰ भारतीय दर्शन
- दर्शन के विविध पहलू
- ० तत्त्व मीमांसा
- ० द्रव्य गुण पर्याय
- ॰ सृष्टिट
- ০ ईश्वर
- ० आत्मा
- ॰ कर्मवाद
- ॰ शरीर
- ॰ कालचक
- ॰ अनेकांत

ς

## जैनदर्शन

| शीर्थक                                    | पुस्तक पृष्ठ                     |
|-------------------------------------------|----------------------------------|
| भारतीय दर्शन                              |                                  |
| सत्य की खोज                               | गृहस्थ/मुक्तिपथ १००/९५           |
| दो दर्शन •                                | प्रवचन ४ १२०                     |
| भारतीय दर्शन की धारा <sup>२</sup>         | <b>शांति के</b> ं २२६            |
| पाक्त्वात्त्य दर्शन और मूल्य निर्धारण     | अनैतिकता ६०                      |
| दर्शन की पवित्रता के दो कवच :             |                                  |
| अहिंसा और मोक्ष <sup>3</sup>              | शांति के १०४                     |
| वाद का व्यामोह <sup>४</sup>               | आ॰ तु॰ न                         |
| दर्शन और विज्ञान                          | प्रक्र ६६                        |
| ंदार्शनिकों से                            | जन-जन ३६                         |
| भारतीय दर्शनों में मोक्ष सम्बन्धी धारणाएं | अनैतिकता ७०                      |
| भारतीय दर्शन : अन्तर्दर्शन <sup>४</sup>   | संभल ४४                          |
| गीता की अद्वैत दृष्टि और संग्रह नय        | अतीत/शांति के ५३/२१              |
| जैन दर्शन की मौलिक आस्थाएं                | दायित्व का ६३                    |
| जैन दर्शन की मौलिक आस्थाएं                | अतीत द                           |
| जैन दर्शन और अणुव्रत                      | अनैतिकता २३७                     |
| गीता का विकर्मः जैन दर्शन का भावकर्म      | बीती ताहि ६१                     |
| िनियतिवाद : एक दृष्टि <sup>®</sup>        | प्रवचन ११ ९                      |
| धर्म और धर्मसंस्था                        | गृहस्थ/मुक्तिपथ ४/               |
| १. ३-९-७७ लाडन्ं                          | फिलोसोफिकल कांग्रेस मीटिंग में । |
| २. २६-९-५३ राजपूताना विश्व-               | ४. आषाढ़ शुक्ला १४, सं० २००७     |
| विद्यालय के दर्शन विभाग की ओर             | भिवानी                           |
| से आयोजित व्याख्यानमाला का                | ४. २३-२-४६ भोलवाड़ा              |
|                                           |                                  |

- उद्घाटन भाषण ।
- ः १. १९४२ में मैसूर में आयोजित ७. ४-१२-४३ पिचाग
- ६. २४-४-७३

| ۲¥                                                  | आ∙ तुलसी साहित्यः ष | रक <mark>पर्यवेक्षण</mark> |
|-----------------------------------------------------|---------------------|----------------------------|
| दक्षिण भारत के जैन आचार्य                           | धर्म ः एक           | १२९                        |
| महाभारत और उत्तराध्ययन                              | मुखड़ा              | 38                         |
| भारतीय दर्शनों का सार <sup>9</sup>                  | संभल                | १६                         |
| जैन दर्शन के विविध पहलू                             |                     |                            |
| जैन धर्म की मौलिक विशेषत/एं                         | जीवन                | ሄፍ                         |
| जैन धर्म : एक वैज्ञानिक धर्म <sup>२</sup> ं         | आगे की              | 835                        |
| धर्म की यात्रा : जैन धर्म का स्वरूप                 | मेरा धर्म           | ७०                         |
| जैन धर्म ः पहचान के कुछ घटक                         | मेरा धर्म           | ৬ৼ                         |
| क्या जैनधर्म जनधर्म बन सकता है ?                    | जीवन                | ६०                         |
| जैन धर्म जनधर्म कैसे बने ?3                         | प्रवचन १०           | १०१                        |
| जैन धर्म : जनधर्म <sup>४</sup>                      | प्रवचन ४            | ९६                         |
| जैनधर्म का स्वरूप                                   | मुखड़ा              | १९४                        |
| सत्य की जिज्ञासा                                    | मेरा धर्म           | ७९                         |
| मूल्यहीनता की समस्या                                | क्या धर्म           | १०४                        |
| जैनत्व की पहचान : कुछ कसौटियां                      | लघुता               | ₹=0                        |
| जैन दर्भन क्या है ?                                 | गृहस्थ/मुक्तिपथ     | १०२/९७                     |
| जैन दर्शन की देन                                    | भोर                 | ৬४                         |
| जैन धर्म के पूर्वज नाम                              | अतीत                | ષ્ટ્ર                      |
| आस्तिक नास्तिक की भेदरेखा                           | राज/वि वीथी         | १=४/७४                     |
| <b>अ</b> ास्तिकः नास्तिक <sup>*</sup>               | आगे की              | २४७                        |
| जैनधर्म और तत्त्ववाद                                | घर                  | १६०                        |
| <b>अा</b> धुनिक सन्दर्भों में जैनदर्शन <sup>*</sup> | प्रवचन ४            | २१३                        |
| जैन दर्शन                                           | सूरज                | २०३                        |
| जैन दृष्टि                                          | प्रवचन ९            | 883                        |
| जैन दर्शन के मौलिक सिद्धांत <sup>6</sup>            | प्रवचन ९            | १२७                        |
| १.१०-१-४६ रतलाम                                     | ४. ९-४-६६ सरतगढ     |                            |

 १. १०-१-४६ रतलाम
 ४. ९-५-६६ सूरतगढ़
 २. ३१-३-६६ गंगानगर
 ४. २२-८-४७ सुजानगढ़
 ३. ७-१-७९ डूंगरगढ़, भारत जैन ६. १०-१-७८ लाडनूं
 महामंडल द्वारा आयोजित जैन ७. २४-६-४३ नागौर संस्कृति सम्मेलन पर प्रदत्त ८. १७-४-४३ बीकानेर

www.jainelibrary.org

### जैनदर्शन

| जैन दर्शन : समता का दर्शन'                         | प्रवचन ११                        | १५९        |
|----------------------------------------------------|----------------------------------|------------|
| जैन धर्म के प्रस्तुतीकरण की प्रक्रिया <sup>°</sup> | प्रवचन १०                        | ٤o         |
| वीतरागता के तत्त्व³                                | सूरज                             | १२९        |
| जैनधर्म और उसका साधना पथ <sup>४</sup>              | सूरज                             | ፍሪ         |
| सच्चे धर्म की प्राप्ति '                           | सूरज                             | २म         |
| क्या है निर्ग्रन्थ प्रवचन <sup>६</sup>             | प्रवचन १०                        | ११२        |
| निर्ग्रन्थ प्रवचन ही प्रतिपूर्ण है                 | गृहस्थ/मुक्तिपथ                  | १३३/१२८    |
| जैन धर्म                                           | गृहस्थ/मुक्तिपथ                  | 90/80      |
| जनधर्म <b>औ</b> र अहिंसा <sup>®</sup>              | आगे                              | ९१         |
| आत्मकर्तृ त्ववादी दर्शन                            | संभल                             | १३३        |
| निर्ग्रन्थ प्रवचन                                  | गृहस्थ/मुक्तिपथ                  | १२९/१२४    |
| निग्रंन्थ प्रवचन ही सत्य है                        | गृहस्थ/मुक्तिपथ                  | १३१/१३६    |
| जैनधर्म में सर्वोदय की भावना                       | सूरज                             | १०४        |
| शाश्वत तत्त्व <sup>८</sup>                         | प्रवचन १०                        | १२३        |
| पूर्व और पश्चिम की एकता <sup>°</sup>               | प्रगति की/आ. तु.                 | १२/१३२     |
| नए अभिकम की दिशा में                               | जीवन                             | १५३        |
| जैन कौन ?                                          | बूंद-बूंद २                      | ۲. R       |
| जैनों की जिम्मेवारी <sup>।</sup>                   | सूरज                             | ४०         |
| जैन धर्म में आराधना का स्वरूप                      | मनहंसा                           | १६६        |
| जैन धर्म का अहिंसा दर्शन <sup>99</sup>             | प्रवचन ५                         | 28         |
| जैन धर्म : बौद्ध धर्म                              | मुखड़ा                           | २१३        |
| इस्लाम धर्म और जैन धर्म                            | जब जागे                          | 228        |
| जैन दर्शन और वेदांत                                | अतीत                             | ६२         |
| ज्ञेय के प्रति                                     | गृहस्थ/मुक्तिपथ                  | 808/88     |
| सत्य की यात्रा <sup>९३</sup>                       | सोचो ! ३                         | X          |
| १. १७-४-४४ वरकाणा                                  | <ol> <li>५७-२-७९ चूरू</li> </ol> |            |
| २. ८-८-७८ गंगाशहर                                  | ९. लंदन में आयोजित               | जैन धर्म   |
| ३. २४-४-४४ एरण्डोल                                 | सम्मेलन के अवसर                  | पर प्रेषित |
| ४. २-४-४४ औरंगाबाद                                 | संदेश                            |            |
| ४. १४-२-४४ पनवेल                                   | १०. २७-२-४४ पूना                 |            |
| ६. ९-१-७९ डूंगरगढ़                                 | ११. ४-११-७७ लाडन्ं               |            |
| ७. १-३-६६ सिरसा                                    | १२. १२-१-७८ लाडनूं               |            |
|                                                    |                                  |            |

आ० तुलसी साहित्य : एक पर्यवेक्षण

| निश्चय और व्यवहार                          | गृहस्थ/मुक्तिपथ | १२५/१२०    |
|--------------------------------------------|-----------------|------------|
| अवधारणाः क्रियावाद और अक्रियाबाद की        | दीया            | १७२        |
| देव गुरु और धर्म¹                          | बूंद-बूंद १     | 2          |
| तीर्थंकर और सिद्ध                          | अतीत/धर्म ः एक  | १२१/११६    |
| प्रत्येकबुद्ध और बुद्धबोधित'               | बूद-बूद १       | ११३        |
| त्रिपदी ः एक ध्रुव सत्य ै                  | प्रवचन ४        | ९९         |
| अप्रावृत और प्रतिसंलीनता                   | अतीत            | १८४        |
| गुणस्थान दिग्दर्शन <sup>४</sup>            | मंजिल २         | २२८        |
| योग और करण                                 | वि वीथी         | <b>५</b> २ |
| योग और करण                                 | मंजिल २         | ९६         |
| कियाः : एक विवेचन' [१]                     | जागो !          | ३५         |
| किया ः एक विवेचन° [२]                      | जागो !          | ४२         |
| किया ः एक विवेचन <sup>८</sup> [३]          | जागो !          | ४६         |
| सिद्धांत विज्ञान की कसौटी पर               | मंजिल २         | २४०        |
| जैनधर्म जनधर्म कैसे बने ?                  | घर              | ११९        |
| योग परिज्ञा <sup>1°</sup>                  | जागो !          | ६३         |
| अर्हतों की स्तवना अ                        | जागो !          | 888        |
| जैनों और वैदिकों के चार वर्ण <sup>92</sup> | जागो !          | १२न        |
| समिति, गुप्ति और दण्ड <sup>91</sup>        | मंजिल २         | १०५        |
| विकिया कैसे होती है ? <sup>18</sup>        | मंजिल २         | ९३         |
| केवली और अकेवली भ                          | प्रवचन ४        | ৼ৽         |
| संघ व्यवस्था संचालन और पांच व्यवहार        | दीय <u>ा</u>    | १४४        |
| उत्सर्ग और अपवाद <sup>9६</sup>             | बूंद∽बूंद २     | १९४        |
| अनुमोदना : उपसम्पदा : विजहणा <sup>९७</sup> | सोचो ३          | २१३        |
| -                                          |                 |            |

| १. २८-२-६४ बाड़मेर  | १०. ३-१०-६४ दिल्ली  |
|---------------------|---------------------|
| २. २७-४-६४ जयपुर    | ११. १८-१०-६५ दिल्ली |
| ३. २८-८-७७ लाडन्    | १२. २१-१०-६४ दिल्ली |
| ४. ३१-१०-७= गंगाशहर | १३. १७-४-७८ लाडन्ं  |
| ४. १३-४-७८ लाडनूं   | १४. १२-४-७८ लाडन्   |
| ६. २७-९-६४ दिल्ली   | १४. ८-८-७७ लाडन्    |
| ७. २८-९-६५ दिल्ली   | १६. १४-९-६४ दिल्ली  |
| म. २९-९-६४ दिल्ली   | १७. ३१-४-७⊏ लाडनूं  |
| ९. २०-१०-७६ गंगाशहर | **                  |

६६

#### जैनदर्शन

| सुपात्र कौन ?                                 | संदेश       | ų       |
|-----------------------------------------------|-------------|---------|
| प्रश्न और समाधान                              | राज/वि वीथी | •       |
| कषाय मुक्ति बिना शांति संभव नहीं <sup>9</sup> | जागो !      | र १ र र |
| विचार समीक्षा <sup>र</sup>                    | धर्म : एक   | १२७     |
| प्रतिसेवना के प्रकार <sup>3</sup>             | मंजिल १     | २४१     |
| अनन्तक <sup>४</sup>                           | मंजिल १     | २३७     |
| शक्ति का सदुपयोग हो                           | जागो !      | २०१     |
| (पर्याप्ति)                                   |             | N - N   |
| पर्याप्ति : एक विवेचन'                        | मंजिल २     | २३न     |
| अहिंसा की भूमिका                              | मंजिल २     | ২४७     |
| (प्राण)                                       |             |         |
| और नीचे कहां ? <sup>८</sup>                   | मंजिल २     | २१७     |
| (गुणस्थान)                                    | •           |         |
| धरती पर स्वर्ग बना सकते हैं                   | प्रवचन ४    | ६६      |
| कर्मणा जैन बनें <sup>9°</sup>                 | मंजिल २     | २१३     |
| संसार में भ्रमण क्यों करता है प्राणी ?        | दीया        | ह७      |
| तत्त्व भीमांसा                                |             |         |
| तत्त्व बोध <sup>३१</sup>                      | प्रवचन ८    | १४९     |
| तत्त्वदर्भन                                   | भगवान       | १०४     |
| नव तत्त्व का स्वरूप <sup>१२</sup>             | मंजिल १     | १५२     |
| तत्त्व चर्चा'³                                | तत्त्व      | 2       |
| जीव और अजीव <sup>9*</sup>                     | सोचो १      | १६७     |
| विवेचन : जीव और <b>अ</b> जीव का               | प्रवचन ९    | १५५     |
|                                               |             |         |

- २-१०-६४ दिल्ली
   २. २६-१०-६८
   २४-६-७७ लाडनूं
   २३-६-७७ लाडनूं
   १९-११-६४ दिल्ली
   १९-१०-७८ गंगाशहर
   २३-१०-७८ गंगाशहर
   २०-१०-७८ गंगाशहर
- ९०-८-७७ लाडनूं
   ९०-८८ गंगाशहर
   ९९-९०-७८ गंगाशहर
   ९९-९-७८ गंगाशहर
   २०-४-७७ बीदासर
   २०-४० बीदासर
   २०-४० बीदासर
   २०-४० बीदासर

٤ ...

www.jainelibrary.org

- १. १२-४-७७ चाड़वास २. २९-६-६४ दिल्ली (ग्रीन पार्क) ३. १३-४-७७ चाड़वास ४. १४-४-७७ चाड़वास ४. २२-३-७७ लाडनूं ६. ४-८-७८ गंगाशहर ७. ७-६-७६ गंगाशहर **द. द-द-७**द गंगाशहर ९. ५-८-७८ गंगाशहर १०. ६-६-७६ गंगाशहर
- ११. १०-६-७६ गंगाशहर **१२. २१-३-७९ दिल्ली (महरौलो)** १३. १-द-७८ गंगाशहर १४. १७-१-७८ लाडनूं १४. २९-१२-७७ लाडनूं १६. १४-७-७न गंगाशहर १७. १४-७-७८ गंगाशहर १८. २-१-७८ लाडनूं १९. १६-७-७८ गंगाशहर २०. २१-३-७८ लाडनूं

प्रवचन ५

सोचो ! ३

- प्रवचन म गुण क्या है ?` विशेष गुण : एक विमर्श प्रवचन ५ द्रव्य के विशेष गुण प्रवचन द प्रवचन ५ प्रदेशवत्त्व और अगुरुलघुत्व हम पर्याय को पहचानें'° प्रवचन ५ पर्याय के लक्षण और पर्याय" प्रवचन ५ पर्यायः एक शाश्वत सत्य प्रवचन १० प्रवचन ५ षड्द्रव्यों की स्थिति<sup>93</sup> सोचो ! ३ बूंद-बूंद से घट भरे<sup>98</sup> प्राथमिक कर्त्तव्य<sup>92</sup> प्रवचन ४ धर्मास्तिकाय : एक विवेचन'' प्रवचन ५ बधर्मास्तिकाय की स्वरूप मीमांसा" प्रवचन ५ आकाश के दो प्रकार% प्रवचन ४
- द्रत्य गुण पर्याय

आकाश को जानें "

काल<sup>२°</sup>

| पुण्य के नौ प्रकार                  | मंजिल १     | १८४ |
|-------------------------------------|-------------|-----|
| पुण्य के ना प्रकार<br>धर्म और पुण्य | बूंद-बूंद १ | २२१ |
| पाप के नौ प्रकार <sup>3</sup>       | मंजिल १     | १८९ |
| संवर धर्म के                        | मंजिल १     | १९३ |
| जैन दर्शन का मौलिक तत्त्व—-संवर     | मंजिल १     | १२६ |

आ० तुलसी साहित्य : एक पर्यवेक्षण

११८

१३१

838

१२४

१३६

१४४

१६२ 808

१९

888

88

29

808

२३

220

६द

|                                                            |                                    | ٩.>        |
|------------------------------------------------------------|------------------------------------|------------|
| काल का स्वरूप                                              | प्रवचन १०                          | १८०        |
| <del>ग</del> ्या का <b>ल</b> पहचाना जाता है ? <sup>र</sup> | प्रवचन द                           | १०१        |
| पुद्गल धर्म व अधर्म की स्थिति <sup>३</sup>                 | प्रवचन्द                           | १०५        |
| पुद्गल : एक अनुचितन <sup>४</sup>                           | प्रवचन द                           | ४४         |
| पुद्गल के लक्षण'                                           | प्रवचन ७                           | ४८         |
| बन्धन का हेतु : राग-द्वेष'                                 | सोचो ! ३                           | <b>३</b> ७ |
| पुद्गल की विभिन्न परिणतियां"                               | प्रवचन ५                           | X3         |
| शब्द की उत्पत्ति <sup>८</sup>                              | प्रवचन ९                           | ३७         |
| क्या अंधकार पुद्गल है ? े                                  | प्रवचन प                           | ሂፍ         |
| क्या छाया स्वतंत्र पदार्थ है ? **                          | प्रवचन ५                           | ६४         |
| परमाणु का स्वरूप <sup>३९</sup>                             | प्रवचन द                           | ৩१         |
| परमाणुः एक अनुचिन्तनं *                                    | प्रवचन द                           | yei        |
| परमाणु संश्लेष की प्रक्रिया <sup>93</sup>                  | प्रवचन प                           | 53         |
| संसार में जीवों की अवस्थिति <sup>१४</sup>                  | प्रवचन ५                           | १४४        |
| जीवों के वर्गीकरण <sup>92</sup>                            | मंजिल २                            | १८९        |
| जीव के दो वर्ग <sup>94</sup>                               | सोचो ! ३                           | १६३        |
| विस्मृति भी जरूरी है' <sup>७</sup>                         | प्रवचन ४                           | ₹●         |
| सृष्टिट                                                    |                                    |            |
| अस्तित्त्ववाद                                              | मुखड़ा                             | १९१        |
| जैनदर्शन में सृष्टि <sup>34</sup>                          | सोचो ! ३                           | શાળ કુ     |
| सृष्टि क्या है ? *                                         | प्रवचन प                           | ३४         |
| संसार वया है ? <sup>२°</sup>                               | मुक्ति : इसी                       | १०२        |
| 9. २६-३-७८ दिल्ली                                          | ११. २७-७-७८ गंगाशहर                |            |
| २. ३१-७-७८ गंगाशहर                                         | १२. २८-७-७८ गंगाशहर                |            |
| ३. २-८-७८ गंगाशहर                                          | १३. २९-७-७८ गंगाशहर                |            |
| ४. २२-७-७८ गंगाशहर                                         | १४. ३-८-७८ गंगाशहर                 |            |
| ४. २३-७-७८ गंगाशहर                                         | १४. २०-९-८४ गंगाशहर                |            |
| ६. १९-१-७८ लाडनूं                                          | १६. ३१-३-७८ लाडन्ं                 |            |
| ७. २४-७-७८ गंगाशहर                                         | <b>৭৩. ৭-</b> দ-৬৬ লা <b>ड</b> नूं |            |
| <ol> <li>१८-२-४३ कालू</li> </ol>                           | १८. ४-४-७८ लाडन्                   |            |
| ९. २५-७-७८ गंगाशहर                                         | १९. १८-७-७८ गंगांशहर               |            |
|                                                            |                                    |            |

Jain Education International

१०. २७-७-७८ गंगाशहर

जैनदर्श**न** 

२०. द-६-७६ राजलदेसर

संसार क्या है ? मंजिल २ ξe संसार क्या है ?' प्रवचन ८ सृष्टिवाद : एक विवेचन<sup>\*</sup> प्रवचन ८ ३९ लोक अलोक की मीमांसा प्रवचन ४ ९१ लोकस्थिति : एक विक्लेषण<sup>४</sup> प्रवचन ८ 38 जैनधर्म और सृष्टिवाद घर १७६ ईश्वर जैन दर्शन में ईश्वर' नयी पीढ़ी ३६ जैन धर्म में ईश्वर न्या धर्म उसको पाप नहीं छूते मनहंसा १४० परमात्मा कौन बनता है ? मंजिल २ २४१ आत्मा परमात्मा खोए ६६ मोक्ष का अर्थ' घर १०१ आत्मा वात्मस्वरूप क्या है ? ' प्रवचन ५ २२७ जैन दर्शन में आत्मवाद मंजिल १ २२२ जैन दर्शन में आत्मा' मंजिल १ २१ **वात्मा द्वैत है या अद्वैत<sup>19</sup> ?** प्रवचन ४ ন৩ आत्मवाद : अनात्मवाद<sup>।२</sup> प्रवचन ्० १६७ आत्मा और परमात्मा गृहस्थ/मुक्तिपथ १४१/१२१ **जात्मा और शरीर**\* बृंद-बूंद २ <del>ج</del> १ आत्मा और पुद्गल<sup>।४</sup> आगे की १२१ अवधारणाः आत्मा और मोक्ष की<sup>•५</sup> अतीत १६० १. १२-७-७८ गंगाशहर ९. १-६-७७ लाडन्ं २. १९-७-७द गंगाशहर १०. १४-१०-७६ सरदारशहर ३. २४-८-७८ लाडनूं ११. २४-८-७७ लाडनूं ४. १७-७-७८ गंगाशहर १२. २२-३-७९ दिल्ली ४. १२-६-७४ दिल्ली १३. २-८-६४ दिल्ली

- ६. २६-१०-७८ गंगाशहर
- ७. २१-४-४७ लाडनूं ५. २४-५-७५ लाडन्ं

१४. वार्ता-संसद सदस्य सेठ गोविन्द-दास के साथ

१४. २८-३-६६ गंगानगर

आ० तुलसी साहित्य : एक पर्यवेक्षण

X

90

#### www.jainelibrary.org

| १. ६-४-७७ चाड़वास  | <b>द. ११-१०-७</b> ६ लाडन्ं |
|--------------------|----------------------------|
| २. ३०-६-६४ दिल्ली  | ९. २३-३-७८ लाडनूं          |
| ३. ६-४-७८ लाडनूं   | १०. १४-४-७८ लाडन्          |
| ४. २८-७-६४ दिल्ली  | ११. १४-४-७८ लाडन्ं         |
| ४. ३१-५-४४ बम्बई   | १२. १६-४-७६ लाडन्ं         |
| ६. ४-२-४४ राणावास  | १३. १७-४-७८ लाडन्ं         |
| ७. २७-११-७७ लाडनूं | १४. ४-१०-७६ सरदारशहर       |

|                                                   | <b>J</b> . |            |
|---------------------------------------------------|------------|------------|
| दृष्टि की निर्मलता                                | मुखड़ा     | २०२        |
| -<br>संबंधों की यात्रा का आदि बिंदु               | जब जागे    | १३२        |
| कर्मबंधन का हेतु : राग द्वेष°                     | प्रवचन ४   | ४३         |
| कर्मबंधन के स्थान                                 | मंजिल २    | \$2        |
| कर्मबंध के कारण                                   | सोचो ! ३   | १२४        |
| अल्पायुष्य बंधन के हेतु'ँ                         | मंजिल २    | ९न         |
| अल्पायुष्य बंधन के हेतु ''                        | मंजिल २    | १०१        |
| दीर्घायुष्य बंधन के कारण <sup>9२</sup>            | मंजिल २    | १०४        |
| गूभ अग्रुभ दीर्घायुष्य बंधन के कारण' <sup>*</sup> | मंजिल २    | १०६        |
| देव आयुष्य बंधन के कारण <sup>18</sup>             | मंजिल २    | <b>५</b> २ |
| कर्म को प्रभावहीन बनाया जा सकता है                | जब जागे    | १४१        |
| उपादान निमित्त से बड़ा                            | मुखड़ा     | १०२        |
|                                                   |            |            |

कर्मवाद कर्मवाद<sup>9</sup>

जीव अजीव का द्विवेणी संगम

कर्म कर्ता का अनुगामी २

कर्म एवं उनके प्रतिफल<sup>3</sup>

सुख दुःख का सर्जक स्वयं<sup>अ</sup>

कठिन है बुराई का भेदन

कर्मवाद के सूक्ष्म तत्त्व'

कर्मवाद का सिद्धांत ध

उपयोगितावाद

कर्मसिद्धांत

जैनदर्शन

१६४

२३४

१२६

१८२

90

২४

१२२

१०५

१३५

290

मंजिल १

बूंद-बूंद १

जब जागे

सोचो ! ३

बूंद-बूंद २

जब जागे

भगवान्

मूखड़ा

प्रवचन ११

भोर

www.jainelibrary.org

| सुधार का प्रारम्भ स्वयं से हो <sup>93</sup> | मंजिल १                          | ११२        |
|---------------------------------------------|----------------------------------|------------|
| प्रश्न गोविन्ददासजी के, उत्तर आचार्य तुल    | 'सी के धर्म : एक                 | <b>د و</b> |
| থহੀহ                                        |                                  |            |
| शरीर एक नौका है                             | मुखड़ा                           | १४९        |
| शरीर का स्वरूप <sup>38</sup>                | मंजिल १                          | १न२        |
| शरीरमाद्यं खलु धर्मसाधनम् <sup>०४</sup>     | मुक्तिः इसी/मंजिल                |            |
| शरीर के दो प्रकार <sup>°६</sup>             | प्रवचन ४                         | १७७        |
| शरीर को जाने <sup>°७</sup>                  | प्रवचन ४                         | २०५        |
| अपवित्र में पवित्र                          | खोए                              | १४         |
| आत्मा का आधार                               | खोए                              | ६४         |
| १. १२-१०-६४ दिल्ली                          | <b>१०.</b> २६-३-७ <b>व लाडन्</b> |            |
| २. ४-४-७८ लाडनू                             | ११. ३०-४-७७ लाडन्                |            |
| ३. २२-८-७७ लाडन्                            | १२. २७-३-७८ लाडन्ं               |            |
| ४. ३०-६-७७ लाडन्                            | १३. १४-३-७७ लाडन्ं               |            |
| ४. ३-१-७८ लाडन्                             | १४. ११-४-७७ चाड़वास              |            |
| ६. २६-८-७७ लाडनूं                           | १४. १८-४-७८ पड़िंहारा            |            |
| ও. २३-७-७७ <b>ল।</b> डन्                    | १६. २-१-७८ लाडन्                 |            |
| ८. २४-१०-७७ लाइन्                           | १७. ९-१-७८ लाडन्                 |            |
| ९. २६-८-७८ गंगाशहर                          | к · ·                            | ·          |

|                                               | - guin uneur    | . 51. 144414 |
|-----------------------------------------------|-----------------|--------------|
| गौण को मुख्य न मानें°                         | जागो !          | দও           |
| शक्तिशाली कौन ः कर्म या संकल्प ?              | जब जागे         | <b>१</b> ३७  |
| कर्म मोचन : संसार मोचन <sup>२</sup>           | सोचो ! ३        | १८०          |
| कर्म व पुरुषार्थ की सापेक्षता                 | प्रवचन ४        | ७=           |
| कर्मविच्छेद कैसे होता है ?४                   | प्रवचन ४        | १०८          |
| बंधन और मुक्ति'                               | प्रवचन ४        | <b>१</b> =१  |
| क्षण-क्षण मुक्ति <sup>६</sup>                 | प्रवचन ४        | ९४           |
| कर्मों की मार <sup>•</sup>                    | प्रवचन ४        | 5            |
| आत्मरमण को प्राप्त हों                        | प्रवचन ४        | १९७          |
| कर्म और भोग                                   | प्रवचन =        | २३०          |
| मोह एक आवर्त्त है <sup>9°</sup>               | मंजि <b>ल १</b> | २१८          |
| मोहनीय कर्म क्या है ?³३                       | सोचो ! ३        | १२०          |
| आत्मोपलब्धि का पथ : मोहविलय २                 | सोचो ! ३        | १३०          |
| सुधार का प्रारम्भ स्वयं से हो <sup>93</sup>   | मंजिल १         | ११२          |
| प्रश्न गोविन्ददासजी के, उत्तर आचार्य तुलसी के | धर्मः एक        | 58           |

७२

आ० तुलसी साहित्यः एक पर्यवेक्षण

कालचक्र

| धर्म प्रवर्त्तन                                      |                                | - 1-              |
|------------------------------------------------------|--------------------------------|-------------------|
|                                                      | गृहस्थ/मुक्तिपथ<br>—ंरिक्ल     | ३/१               |
| काल के विभाग                                         | मंजिल १                        | ९३                |
| सृष्टि का भयावह कालखण्ड                              | वैसाखियां                      | १९७               |
| सतयुग कलियुग <sup>२</sup>                            | प्रवचन ४                       | ६२                |
| युग की आदि और अन्त की समस्याएं <sup>3</sup>          | बूंद-बूंद २                    | ন ও               |
| अस्तित्वहीन की सत्ता                                 | दीया                           | १७७               |
| अनेकांत                                              |                                |                   |
| अनेकांत है तीसरा नेत्र                               | मनहंसा                         | १५५               |
| अनेकांत क्या है ?                                    | राज/वि दीर्घा                  | ७१/१६५            |
| सब कुछ कहा नहीं जा सकता                              | मनहंसा                         | १६२               |
| स्याद्वाद : जैन तीर्थंकरों की अनुपम देन <sup>ँ</sup> | सोचो ! १                       | १७८               |
| अनंत सत्य की यात्रा : अनेकांतवाद <sup>४</sup>        | सोचो ! ३                       | ३१                |
| अनाग्रह का दर्शन <sup>६</sup>                        | प्रवचन ९                       | २६९               |
| अनेकांत                                              | भोर                            | ३९                |
| अनेकांत                                              | शांति के                       | २६                |
| अनेकांत                                              | प्रवचन ९                       | १९१               |
| अनेकांतवाद                                           | गृहस्थ/मुक्तिपथ                | ११७/११२           |
| समन्वय का मूल                                        | घर                             | १५                |
| अनेकांतदृष्टि                                        | गृहस्थ/मुक्तिपथ                | ११९/११४           |
| जैनदर्शन और अनेकांत <sup>८</sup>                     | नव निर्माण                     | १७९               |
| जैन दर्शन और अनेकांत <sup>°</sup>                    | प्रवचन ११                      | 888               |
| यथार्थ का भोग                                        | समता                           | १८४               |
| <b>अ</b> नेकांत और वीतरागता                          | उद्बो                          | १८७               |
| अनेकांत और वीतरागता <sup>३°</sup>                    | आगे की                         | २२६               |
| जैनविद्या का अनुशीलन करें                            | प्रज्ञापर्व                    | ३०                |
| १. १२-२-७७ छापर                                      | ७. १०-द-४४ बम्बई (सि           | <b>।</b> क्कानगर) |
| २. ९-द-७७ लाडन्                                      | ⊏. १९-१-४६ बिड़ला              |                   |
| ३. २-८-६५ दिल्लो                                     | पिलाणी                         |                   |
| ४. ४-१०-७७ लाडन्                                     | ९. राजपूताना विश्वविद्यालय,    |                   |
| ४. १२-१-७८ लाडन्ं                                    | दार्शनिक व्याख्यानमाला, जोधपुर |                   |
| ६. २६-९-४३ जोधपुर                                    | १०. २९-४-६६ रायसिंहनगर         |                   |
| 3                                                    |                                |                   |

आ० तुलसी साहित्य : एक पर्यवेक्षण

| राज/वि दीर्घा   | ६७/१७३                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|-----------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| मंजिल २         | <b>8</b> 7.8                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| नयी पीढ़ी       | ४३                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| संभल            | १४०                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| संभल            | २०                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| क्या धर्म       | 50                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| गृहस्थ/मुक्तिपथ | १०६/१०१                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| मंजिल १         | १२नः                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| मेरा धर्म       | 89                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| अतीत            | ९०                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| गृहस्थ/मुक्तिपथ | १२१/११६                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| गृहस्थ/मुक्तिपथ | 50/82                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| गृहस्थ/मुक्तिपथ | १०८/१०३                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| गृहस्थ/मुक्तिपथ | 220/202                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| गृहस्थ/मुक्तिपथ | ११२/१०७                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| गृहस्थ/मुक्तिपथ | 888/808                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| गृहस्थ/मुक्तिपथ | ११६/१११                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| गृहस्थ/मुक्तिपथ | १२३/११८                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| बूंद-बूंद १     | X 3:                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| बूंद-बूंद १     | १०८                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| प्रवचन ९        | ৬১                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| सूरज            | 88                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                 | मंजिल २<br>नयी पीढ़ी<br>संभल<br>संभल<br>क्या धर्म<br>गृहस्थ/मुक्तिपथ<br>मंजिल <b>१</b><br>मेरा धर्म<br>अतीत<br>गृहस्थ/मुक्तिपथ<br>गृहस्थ/मुक्तिपथ<br>गृहस्थ/मुक्तिपथ<br>गृहस्थ/मुक्तिपथ<br>गृहस्थ/मुक्तिपथ<br>गृहस्थ/मुक्तिपथ<br>गृहस्थ/मुक्तिपथ<br>गृहस्थ/मुक्तिपथ<br>गृहस्थ/मुक्तिपथ<br>गृहस्थ/मुक्तिपथ |

९. २०-५-७८ लाडन्ं २. १३-६-६४ दिल्ली ३. सरदारशहर ४. १४-१-४६ मन्दसौर ४. ८-४-७७ लाडन्ं

६. २८-३-६४ पाली ७. २२-४-६४ जोबनेर ८. २२-३-४३ बीकानेर ९. २८-२-४४ पूना

ş

68

# तेरापंथ

- ० तेरापंथ
- ० तेरापंथ के मौलिक सिद्धांत
- ० तेरापंथ : मर्यादा और अनुशासन
- ० मर्यादा महोत्सव
- ० योगक्षेम वर्ष

## तेरापंथ

|                                         | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |            |
|-----------------------------------------|---------------------------------------|------------|
| शीर्षक                                  | पुस्तक                                | पृष्ठ      |
| तेरापंथ                                 |                                       |            |
| हे प्रभो ! यह तेरापंथ                   | कुहासे में                            | २२१        |
| तेरापंथ है तीर्थंकरों का पथ             | जब जागे                               | १५३        |
| तेरापंथ की उद्भवकालीन स्थितियां         | मेरा धर्म                             | ९६         |
| तेरापंथ के प्रथम सौ वर्ष                | जब जागे                               | १६७        |
| <b>दूस</b> री शताब्दी का तेरापंथ        | जब जागे                               | १७२        |
| वर्तमान शताब्दी की छोटी सी फलक          | जब जागे                               | १७९        |
| तेरापंथ : क्या और क्यों ? '             | नयी पीढ़ी                             | १६         |
| तेरापंथ : क्या और क्यों ?               | मेरा धर्म                             | 55         |
| तेरापंथ : एक विहंगावलोकन                | मेरा धर्म                             | ११०        |
| तेरापंथ धार्मिक विशालता का महान् प्रयोग | मेरा धर्म                             | ११६        |
| तेरापंथ का इतिहास समर्पण का इतिहास है   | सोचो ! ३                              | 20         |
| तेरापंथ का विकास                        | वि० वीथी                              | १८१        |
| मंजिल तक पहुंचाने वाला पथ है तेरापथ     | जब जागे                               | १४८        |
| संघपुरुष : एक परिकल्पना                 | <b>ल</b> घुता                         | २३६        |
| एक <b>अ</b> द्भुत धर्मसंघ               | प्रज्ञापर्व                           | * ?        |
| शासन समुद्र है <sup>3</sup>             | संभल                                  | १२२        |
| जैनधर्म और साधना                        | घर                                    | १ूदर       |
| सत्य की लौ जलती रहे                     | प्रज्ञापर्व                           | <b>१</b> X |
| अस्मिता का अग्धार                       | मुखड़ा                                | २३         |
| कैसा होता है संघ और संघपति का सम्बन्ध   | दीया                                  | १४२        |
| आस्या : केन्द्र और परिधि <sup>४</sup>   | नयी पीढ़ी/मेरा धर्म                   | ४४/द२      |
|                                         | · •                                   |            |

१. १०-६<sup>.</sup>७४ नई दिल्ली । २. २१-१-७⊏ जैन विश्व भारती*,* 

३. ३१-४-४६ रतनगढ़ ।

४. १४-६-७४ दिल्ली ।

आ० तुलसी साहित्य : एक पर्यवेक्षण

| तेरापंथ की मंडनात्मक नीति'                      | प्रवचन ११               | २२६         |
|-------------------------------------------------|-------------------------|-------------|
| जहां विरोध है, वहां प्रगति है                   | संदेश                   | ३८          |
| संघ का गौरव <sup>२</sup>                        | आगे                     | <b>२</b> ७५ |
| श्रम और सेवा का मूल्यांकन                       | मुखड़ा                  | १ृद३        |
| संघ में कौन रहे ?                               | मुखड़ा                  | १८८         |
| भेद में अभेद की खोज                             | मुखड़ा                  | १४३         |
| वैयक्तिक और सामूहिक साधना का मूल्य <sup>°</sup> | प्रवचन ४                | १४४         |
| रचनात्मक प्रवृत्तियां                           | सफर                     | २१          |
| संगठन के तत्त्व                                 | मुखड़ा                  | १८१         |
| नई पोढ़ी और धार्मिक संस्कार <sup>४</sup>        | सोचो ! ३                | 5           |
| शरीर को छोड़ दें, धर्मशासन को नहीं              | अतीत का                 | <b>द्</b> ष |
| स्थिरवास क्यों ?४                               | घर                      | २६९         |
| एक स्वस्थ पद्धतिः चिन्तन और निर्णय की           | <sup>६</sup> मंजिल १    | ७७          |
| दायित्वबोध के सूत्र                             | अतीत का                 | ৬४          |
| संघ और हमारा दायित्व                            | मंजिल १                 | २१२         |
| संघ, संघपति और युवा दायित्व <sup>८</sup>        | दायित्व का              | ४९          |
| श्रावक अपने दायित्व को समर्फे                   | वि० दीर्घा              | १३६         |
| ्युगबोध : दिशाबोध : दायित्वबोध                  | ज्योति से               | १४३         |
| सर्वोत्तम क्षण                                  | कुहासे                  | १३८         |
| यस्य नास्ति स्वयं प्रज्ञा                       | जब जागे                 | १९३         |
| संस्कार से जैन बनें <sup>°°</sup>               | प्रवचन १०               | 888         |
| कर्त्तव्यबोध जागे <sup>99</sup>                 | प्रवचन १०               | 90          |
| अमृत संसद                                       | कुहासे                  | २३४         |
| सीमा में असीमता                                 | कुहासे                  | १८९         |
| पुण्य स्मृति                                    | प्रवचन ११               | १४२         |
| संस्कृत भाषा का विकास                           | मंजिल १                 | ९२          |
| १. १४-४-४४ अहमदाबाद ।                           | ७. २७-४-७७ लाडनूं।      |             |
| २. ३०-५-६६ सरदारशहर ।                           | ८. २२-४-७३ दूधालेश्वर म | हादेव ।     |
| ३. २७-१२-७७ जैन विश्व भारती,                    | ९ १६-२-७४ डूंगरगढ़ ।    |             |
| ४. १३-१-७८ जैन विश्व भारती,                     | १०. ४-२-७९ राजलदेसर ।   |             |
|                                                 | १९ १२-९-७८ गंगाशहर।     |             |

प्र. लाडनूं, स्थिरवास शताब्दी महोत्सव ११. १२-९-७८ गंगाशहर ।

६. १३-१-७७ राजलदेसर ।

·७८

| अमृत महोत्सव का चतुःसूत्री कार्यक्रम                | अमृत/सफर ३                              | /३८        |
|-----------------------------------------------------|-----------------------------------------|------------|
| दायित्व का बोध'                                     |                                         | ११३        |
| खोजने वालों को उजालों की कमी नहीं                   | सफर                                     | १२         |
| कांति और विरोध <sup>3</sup>                         | बूंद बूंद १ -                           | २२<br>२०४  |
| स्वस्थ समाज संरचना के सूत्र                         |                                         | १७३<br>१७३ |
| किशोर डोसी <sup>३</sup>                             |                                         | १७२<br>१४४ |
| समाधान के स्वर <sup>४</sup>                         |                                         | ९<br>१६६   |
| पुनीत कत्त्तव्य'                                    | जगोलने । २                              | र<br>२४९   |
| पुण्य स्मृति <sup>*</sup>                           | TT                                      | १४२        |
| श्रद्धा संघ का प्राण तत्त्व है°                     | संभल                                    | २०२<br>४०  |
| तेरापंथ के मौलिक सिद्धांत                           |                                         |            |
| तेरापंथ की मौलिकता                                  | वि० वीथी                                |            |
| तत्त्वज्ञान बाहर ही नहीं <u>,</u> अंदर भी फैलाना है | प्रज्ञापर्व                             | १९२        |
| शुद्ध साध्य के लिए शुद्ध साधन जरूरी                 |                                         | ४९         |
| धर्म के दो बीज : दया और दान                         | अमृत/सफर <b>८९</b> /१<br>सन्देश         |            |
| दान के दो प्रकार                                    |                                         | ३०         |
| दया और दान                                          |                                         | २न्द       |
| मंजिल के भेद से मार्ग का भेद                        |                                         | २३०        |
| सिद्धांत का महत्त्व उसके सदूपयोग में है             |                                         | १९न        |
| साध्य साधन विवेक <sup>9°</sup>                      | सूरज                                    | 28         |
| साधर्म्य और वैधर्म्य भ                              | पूर्ण<br>प्रवचन १०                      | <b>३</b> ४ |
| अधिकारों का विसर्जन ही अध्यात्म                     | प्रज्ञापर्व                             | ३८         |
| धर्म की कसौटियां                                    |                                         | ६४         |
| तेरापंथी कौन ? <sup>३३</sup>                        | उरुात<br>मंजिल १                        | १न६        |
| संघीय संस्कार                                       |                                         | 90         |
| धार्मिक संस्कार                                     | - C                                     | १४१        |
|                                                     | _                                       | २०३        |
|                                                     | ७. १४-२-४६ भोलवाड़ा ।                   |            |
|                                                     | <ol> <li>२८-६-७८ नोखामण्डी ।</li> </ol> |            |
| ३,४. ३०-६-६८ टाइम्स ऑफ इण्डिया                      | ९. ४-१२-४४ बड्नगर।                      |            |
|                                                     | ०. २३-२-४४ पूना ।                       |            |
|                                                     | १. २१-७-७८ गंगाशहर ।                    |            |
| २. २३-२-४४ सिरियारौ ।                               | २. २०-१२-७६ राजलदेसर ।                  |            |
| ५. ९२-९-२० ।सारवारा ।                               |                                         |            |

69

.

| <b>۲</b> 0                                | आ० तुलसी साहित्य : एक प               | र्यवेक्षण   |
|-------------------------------------------|---------------------------------------|-------------|
| मनुष्य जीवन की सार्थकता <sup>३</sup>      | भोर                                   | 8           |
| मूल्यांकन की आंख <sup>°</sup>             | प्रवचन ४                              | રષ્ટ        |
| ू<br>तृप्ति कहां है ? <sup>३</sup>        | प्रवचन १०                             | १२१         |
| तेरापंथ : मर्यादा और अनुशासन              |                                       | • • •       |
| साधनाः संगठन और संविधान                   | जब जागे                               | १६३         |
| तेरापंथ की मौलिक मर्यादाएं <sup>४</sup>   | सोचो ! ३                              | <u> ২</u> ৩ |
| मर्यादा ः संघ का आधार                     | सोचो ! ३                              | २६८         |
| हमारा धर्मसंघ और मर्यादाएं                | वि० वीथी                              | 282         |
| तेरापंथ के शासनसूत्र                      | वि० वीथी                              | १९६         |
| मर्यादाः संघ का आधार'                     | सोचो ! ३                              | २६५         |
| संघ का आधार : मर्यादाएं भ                 | मंजिल २                               | १४०         |
| संघीय मर्यादाएं°                          | मंजि <b>ल</b> १                       | १०१         |
| संघीय सर्यादाएँ                           | मंजिल १                               | १९५         |
| मर्यादा की सुरक्षा : <b>अ</b> पनी सुरक्षा | वि० दीर्घा                            | १२१         |
| मर्यादा की उपयोगिता े                     | मंजिल १                               | २२०         |
| मर्यादा बंधन नहीं <sup>'°</sup>           | मंजिल १                               | २४८         |
| संघीय मर्यादाओं के प्रति सजग रहें"        | प्रवचन ४                              | <u>የ</u> ሂሂ |
| परम कर्त्तव्य <sup>9२</sup>               | प्रवचन ¥                              | २१          |
| संघ धर्म <sup>93</sup>                    | प्रवचन ४                              | ४२          |
| हाजरी <sup>9४</sup>                       | मंजिल १                               | ११८         |
| मर्यादा का महत्त्व                        | <b>वि० वीथी</b>                       | २०५         |
| शाश्वत और सामयिक मर्यादाएं <sup>94</sup>  | प्रवचन १०                             | ११६         |
| मर्यादा महोत्सव                           | ×                                     |             |
| संसार का विलक्षण उत्सव                    | मनहंसा                                | 805         |
| <b>१. १२-६-</b> ४४ बम्बई (बोरीवली)।       | <ol> <li>९७-४-७७ चाड्वास ।</li> </ol> |             |
| २. १८-११-६६ तेरापंथ भवन लाडनूं            | ९. ३१-४-७७ लाडन्ं ।                   |             |
| का उद्घाटन समारोह ।                       | १०. १४-७-७७ लाडनूं ।                  |             |
| ३. ९-२-७९ राजलदेसर ।                      | ११.२६-९-७७ जैन विश्व                  | भारती,      |
| ४. २३-१-७८ जैन विश्व भारती                | १२. ३०-१०-७७ जैन विश्व                | भारती,      |
| ४. १७-६-७८ नोखामण्डी ।                    | १३. ३-८-७७ जैन विश्व                  | भारती,      |
| ६. ६-४-७८ लाडन्ं ।                        | १४. १⊏-३-७७ जैन विश्व                 | भारती,      |
| ७. १७-२-७७ छापर ।                         | १४. ७ २-७९ राजलदेसर ।                 |             |

### तेरापंथ

| S >                                         | ,                  |             |
|---------------------------------------------|--------------------|-------------|
| संगठन का आधार : मर्यादा महोत्सव             | सफर/अमृत           | 828/800     |
| एक <b>अलौ</b> किक पर्व : मर्यादा महोत्सव    | जीवन               | 55          |
| संसार का विलक्षण उत्सव                      | सफर/अमृत           | 888/880     |
| मर्यादा महोत्सव <sup>9</sup>                | घर                 | 88          |
| विसर्जन का प्रतीक : मर्यादा महोत्सव         | मेरा धर्म          | १३६         |
| मर्यादा से बढ़ती है सृजन और                 |                    |             |
| समाधान की क्षमता                            | जीवन               | ९४          |
| तेरापंथ संगठन का मेरुदण्ड : मर्यादा महोत्सव | प्रज्ञापर्व        | XE          |
| मर्यादा महोत्सव : एक रसायन                  | वि० दीर्घा         | 882         |
| मर्यादा निर्माण का अधार                     | वि० वीथी           | 200         |
| मर्यादा : एक सुरक्षा कवच                    | वि० दीर्घा         | १२७         |
| धर्मसंघ के दो आधार : अनुशासन और एकता        | ा वि० वीथी         | १९९         |
| मर्यादा के दर्पण में *                      | मंजिल २/मुक्तिः इस | रे ६७/९४    |
| संगठन की मर्यादा <sup>3</sup>               | प्रवचन ११          | 880         |
| मर्यादा महोत्सव <sup>४</sup>                | प्रवचन ९           | १           |
| मर्यादा महोत्सव`                            | सूरज               | २०          |
| मर्यादा की मर्यादा                          | मेरा धर्म          | १३३         |
| मर्यादा महोत्सव <sup>६</sup>                | संभल               | ४२          |
| योगक्षेम वर्ष                               |                    |             |
| एक सपना जो सच में बदला                      | मनहंसा             | २०२         |
| व्यक्तित्व निर्माण का वर्ष                  | कुहासे             | २२३         |
| बेहतर भविष्य की सम्भावना                    | -<br>कुहासे        | २२६         |
| सूरज की सुबह से बात                         | कुहासे             | २२८         |
| निर्माण यात्रा की पृष्ठभूमि                 | कुहासे             | २३१         |
| नयी दृष्टि का निर्माण                       | मुखड़ा             | 219         |
| व्यक्ति से समाजकी क्योर                     | प्रज्ञापर्व        | ૭           |
| सत्य से साक्षात्कार का अवसर                 | प्रज्ञापर्व        | १०          |
| १. सरदारशहर ।                               | ४. २१-१-४३ सरदारश  | हर, मर्यादा |
| २. १९-४-७६ पड़िहारा ।                       | महोत्सव ।          |             |
| ३. १०-२-४४ राणावास, मर्यादा                 | ४. ३०-१-४४ बम्ब    | ई, मर्यादा  |
| महोत्सव ।                                   | महोत्सव ।          |             |
|                                             | ६. १४-२-४६ भोलवाड़ | Г <b>1</b>  |
|                                             | •                  |             |

आ० तुलसी साहित्यः एक पर्यवेक्षण

| प्रज्ञापर्व एक <b>अ</b> द्भुत यज्ञ               | प्रज्ञापर्व | १७          |
|--------------------------------------------------|-------------|-------------|
| आध्यात्मिक वैज्ञानिक व्यक्तित्व का निर्माण       | प्रज्ञापर्व | २१          |
| तेरापंथ की कुंडली का श्रेष्ठ फलादेशः प्रज्ञापर्व | प्रज्ञापर्व | <b>አ</b> ጸ  |
| योग्यताओं का मूल्यांकन हो                        | प्रज्ञापर्व | <b>म</b> २  |
| सम्प्रदाय के सितार पर सत्य की स्वर संयोजना       | प्रज्ञापर्व | १११         |
| प्रज्ञापर्व : एक <b>अ</b> पूर्व अभियान           | प्रज्ञापर्व | <b>११</b> ४ |
| प्रज्ञापर्व की पृष्ठभूमि                         | प्रज्ञापर्व | १३४         |
| प्रशिक्षण यात्रा                                 | प्रज्ञापर्व | १४२         |
| सन्दर्भ शास्त्रीय प्रवचन का                      | प्रज्ञापर्व | १४६         |

#### धर्म

- ० धर्म
- 0 धर्म और जीवन त्यवहार
- 0 धर्म और राजनीति
- ० धर्मसंघ
- ० धर्म और सम्प्रदाय
- ० धर्मका**न्ति**
- 0 धर्म : विभिन्न सन्दर्भों में
- ० धार्मिक
- ० संन्यास
- ० साधु रांस्था
- 0 पंचपरमेष्ठी

| शीर्षक                                   | पुस्तक              | पृष्ठ      |
|------------------------------------------|---------------------|------------|
| धर्म                                     |                     |            |
| धर्म की आधार शिला                        | दीया                | <b>८</b> १ |
| शाश्वत धर्म का स्वरूप                    | लघुता               | १२४        |
| धर्म की एक कसौटी                         | लघुता               | २२७        |
| धर्म अमृत भी जहर भी                      | मुखड़ा              | 88         |
| क्या धर्म बुद्धिगम्य है ?                | क्या धर्म           | ९          |
| धर्म का तेजस्वी रूप                      | मेरा धर्म           | s          |
| धर्म का अर्थ है विभाजन का अंत            | क्या धर्म           | १२         |
| धर्म सब कुछ है, कुछ भी नहीं <sup>9</sup> | धर्म सब             | 2          |
| धर्म सब कुछ है कुछ भी नहीं³              | अगि तु              | १००        |
| धर्म का व्यावहारिक रूप <sup>3</sup>      | बूंद बूंद १         | ६४         |
| नौका वही, जो पार पहुंचा दे               | समता                | २२९        |
| क्यों हुई धर्म की खोज <sup>४</sup>       | खोए                 | 55         |
| सार्वभौम धर्म का स्वरूप                  | जब जागे             | १४८        |
| धर्मः रूप और स्वरूप                      | बूंद बूंद १         | <b>X</b> S |
| मानवता का मापदण्ड'                       | संभल                | १न         |
| धर्म क्या सिखाता है ? '                  | संभल                | <b>६१</b>  |
| आत्म साधना                               | संभल                | ६७         |
| सबसे उत्कृष्ट कला                        | बूंद बूंद २         | 100        |
| धर्म व्यवच्छेदक रेखाओं से मुक्त हो       | अणु सन्दर्भ         | १३         |
| धर्म निरपेक्षताः एक भ्रांति              | अमृत/सफर            | ३१/८०      |
| धर्म की शरण : अपनी शरण                   | खोए                 | 30         |
| १-२. सन् १९४०, सर्वधर्म सम्मेलन,         | ४. १२-१-४६ जावरा ।  |            |
| दिल्ली ।                                 | ६. १०-३-४६ अजमेर।   |            |
| ३. ४-४-६४ ब्यावर ।                       | ७. १३-३-४६ पुष्कर । | -<br>      |
| ४. २७-३-७९ दिल्ली (महरौली) ।             |                     |            |
|                                          |                     |            |

.

अभी नहीं तो कभी नहीं बीतो ताहि 59 धर्म सन्देश<sup>1</sup> अग० तु० ४३ धर्म सन्देश<sup>२</sup> तीन धर्म रहस्य' तीन धर्म रहस्य<sup>४</sup> धर्म रहस्य धर्म सिखाता है जीने की कला वैसाखियां 222 धार्मिक परम्पराएं : उपयोगितावादी आशय क्या धर्म धर्म की परिभाषा बूंद बूंद १ सच्चा तीर्थ<sup>४</sup> संभल 68 सच्ची धार्मिकता क्या है ? ' संभल २३ धर्म के आभूषण" संभल 888 धर्म : सर्वोच्च तत्त्व आगे धर्म का स्वरूप आगे ४६ समता का मूर्त्त रूप : धर्म <sup>9°</sup> बूंद बूंद १ २१ पूर्व और पश्चिम की एकता प्रगति की धर्म सार्वजनिक तत्त्व है भ प्रवचन ११ १९३ धर्म की परिभाषा<sup>32</sup> प्रवचन ११ 899 धर्म परम तत्त्व है<sup>93</sup> प्रवचन १० 220 धर्म का स्वरूप<sup>98</sup> प्रवचन ४ २२ धर्म का स्वरूप : एक मीमांसा<sup>9४</sup> प्रवचन ११ धर्म का स्वरूप<sup>14</sup> प्रवचन ९ १६४ धर्म का स्वरूप<sup>१७</sup>

- **१**-२. हिन्दी तत्त्वज्ञान प्रचारक समिति अहमदाबाद द्वारा ११-३-४७ को आयोजित 'धर्म परिषद्' में प्रेषित । ३-४. दिल्ली एशियाई कांफ्रेंस के अवसर पर सरोजनी नायडू की अध्यक्तता में २१-३-४७ को आयोजित 'विश्व धर्म सम्मेलन' में प्रेषित । ४. १४-३-४६ ईडवा।
- ६. १८-१-४६ जावद।
- ७. २१-७-४६ सरवारशहर ।
- ५. ६-२-६६ डाबड़ी । ९. २२-२-६६ नौहर । १०. १०-३-६४ टापरा । ११. द-४-४४ धानेरा । १२. २२-४-४४ बाव। १३. २३-४-७९ अम्बाली । १४. २७-७-७७ लाडनूं। १४. ७-१०-४३ जोधपुर । १६. २३-६-४३ नागौर । १७. २९-६-४३ मूंडवा।

प्रवचन ९

अा० तुलसी साहित्य : एक पर्यवेक्षण

22

38

९६

३४

Ł

१२

8

820

2

| धर्म की परिभाषा                          | घर             |
|------------------------------------------|----------------|
|                                          |                |
| आत्मौपम्य की दृष्टि                      | घर             |
| धर्म के लक्षण                            | प्रवचन ११      |
| धर्म का सही स्वरूप <sup>*</sup>          | प्रवचन १०      |
| धर्म एक राजपथ है                         | मंजिल १        |
| जीवन सुधार का मार्ग ः धर्म <sup>४</sup>  | सोचो ! ३       |
| धर्मः कल्याण का पथ                       | सोचो ! ३       |
| धर्म आकाश की तरह व्यापक है               | सोचो ! ३       |
| धर्म का रूप                              | नवनिर्माण      |
| धर्म क्या है <sup>८</sup> ?              | प्रवचन १०      |
| धर्म की पहचान`                           | मंजिल १        |
| धर्म क्या है <sup>э</sup> ° ?            | प्रवचन ११      |
| सबके लिए उपादेय                          | प्रवचन ११      |
| आत्मशुद्धि का साधन' <sup>9</sup>         | घर             |
| निश्चय व्यवहार की समन्विति <sup>५२</sup> | जागो !         |
| धर्म की पहचान <sup>93</sup>              | जागो !         |
| धर्म आत्मगत होता है <sup>98</sup>        | जागो !         |
| तत्त्व क्या है ? १५                      | तत्त्व/आ० तु०  |
| धर्म और भारतीय दर्शन <sup>°६</sup>       | धर्म और/आ० तु० |
| सन्दर्भ का मूल्य                         | समता/उद्बो     |
| प्रश्नों का परिप्रेक्ष्य                 | वि०दीर्घा/राज  |

१. १-४-४४ आबू ।
 २. २२-२-७९ सादुलपुर ।
 ३. १४-४-७७ बीदासर ।
 ४. २९-१-७८ जसवंतगढ़ ।
 ४. ८-६-७८ सांडवा ।
 ६. २७-१-७८ लाडनूं ।
 ७. १९-१२-४६ दिल्ली ।
 ६. २-९-७८ गंगाशहर ।
 ९. १४-३-७७ लाडनूं ।
 १. ४-४-४४ मण्डार ।

Jain Education International

१९. सुजानगढ़, अणुव्रत प्रेरणा दिवस ।
१२. २७-९१-६४ दिल्ली ।
१३. २१-९१-६४ दिल्ली ।
१४. ९९-९०-६४ दिल्ली ।
१४. बम्बई में आयोजित अखिल भारतीय प्राच्य विद्या सम्मेलन में प्रेषित ।

१६. कलकत्ता में डा० राधाक्रष्णन् की अध्यक्षता में आयोजित 'भारतीय दर्शन परिषद्' की रजत जयंती समारोह के अवसर पर प्रेषित ।

নও

२७१

२६४

809

१४३

१३५

२४३

৩ন

822

६७

803

१**८१** ९४

250

२२६ १६४

११८

१/१०४

2/65

१४९/१६१

२१३/२१४

| 5,5                                     | <b>अा</b> ० तुलसी साहित्य : एक | पर्यवेक्षण  |
|-----------------------------------------|--------------------------------|-------------|
| धर्माराधना का प्रथम सोपान <sup>9</sup>  | सूरज                           | २३२         |
| आत्मधर्म और लोकधर्म <sup>*</sup>        | प्रवचन ११                      | ्र          |
| धर्म का सामाजिक मूल्य                   | भगवान्                         | द९          |
| धर्म और स्वभाव                          | प्रवचन ४                       | ४९          |
| धर्म और दर्शन <sup>४</sup>              | प्रवचन १०                      | १४७         |
| आत्मधर्म और लोकधर्म                     | जागो !                         | হ<br>হওও    |
| धर्म का क्षेत्र'                        | घर                             | १४४         |
| धर्म की सामान्य भूमिका"                 | आ० तु०                         | <b>१</b> ४७ |
| सुख शांति का पथ                         | भोर                            | १९५         |
| धर्म का तूफान                           | आगे                            | २२१         |
| आत्मदर्शन : जीवन का वरदान <sup>9°</sup> | आगे                            | 209         |
| धर्मशासन है एक कल्पतरु                  | मनहंसा                         | १७०<br>१७०  |
| आत्मधर्म और लोकधर्म भ                   | शांति के                       | २४२         |
| ग्रामधर्म : नगरधर्म <sup>9२</sup>       | प्रवचन ४                       | ३२          |
| कुलधर्म <sup>93</sup>                   | प्रवचन ४                       | ३९          |
| मानव धर्म                               | गृहस्थ                         | १४९         |
| व्यक्ति का कर्त्तव्य <sup>9४</sup>      | सूरज                           | १६०         |
| आवरण                                    | घर                             | २३५         |
| जीवन शुद्धि का प्रशस्त पथ <sup>94</sup> | घर                             | З¥          |
| धर्म का व्यावहारिक स्वरूप <sup>३६</sup> | मंजिल २                        | १२७         |
| धार्मिक समस्याएं : एक अनुचितन           | मेरा धर्म                      | १५          |
| आलोचना                                  | खोए                            | ३१          |
| मुक्ति : इसी क्षण में "                 | मुक्तिः इसी/मंजिल २            | ११/१        |
| १. ६-१२-४४ बड़नगर ।                     | १०. २०-४-६६ श्रीकर्णपुर ।      |             |
| २- ६-१०-४३ जोधपुर ।                     | ११. ७-१०-४३ केवलभवन,           | मोती        |
| ३. ४-८-७७ लाडनूं।                       | चौक, जोधपुर ।                  |             |
| ४. २०-३-७९ दिल्ली (महरौली) ।            | १२. १-८-७७ लाडनूं ।            |             |
| ४. १४-११-६४ दिल्ली ।                    | १३. ४-८-७७ लाडनूं ।            |             |
| ६. सुजानगढ़ ।                           | १४. २७-६-४४ इंदौर ।            |             |
| ७. १९५०, दिल्ली ।                       | १४. १९-३-४७ चूरू ।             |             |
| <ul> <li>२९-१२-४४ बम्बई ।</li> </ul>    | १६. २३-४-७८ लाडनूं।            |             |
| ९. २५-४-६६ रायसिंहनगर ।                 | १७. कठौतिया भवन, दिल्ली ।      |             |

www.jainelibrary.org

| तच्चे धर्म का प्रतिष्ठापन  |                        |
|----------------------------|------------------------|
|                            |                        |
| १. ६-११-४४ बम्बई ।         | १०. २१                 |
| २. २८-९-४४ बम्बई ।         | 98. R                  |
| ३. १२-१-४४ मुलुन्द ।       | १२. १                  |
| ४. २७-१०-४३ जोधपुर, विचार- | १३. ९-                 |
| गोष्ठी ।                   | ૧૪. ૭                  |
| ५. १२-४-४४ थराद ।          | <b>٩</b> ٤. <b>٩</b> ٣ |
| ६. १८-२-७९ चूरू ।          | ૧૬. રૂ                 |
| ७. १२-२-४३ कालू ।          | ૧૭. ૧                  |
| इ. ३०-१२-७६ राजलदेसर ।     | १८. २                  |
| ९. २०-६-७८ नोखामण्डी ।     |                        |

६-६-४४ इन्दौर । ७-६-४४ इन्दौर । ३-८-४४ बम्बर्र । -७-७८ गंगाशहर । **८-५-५५ पालधी** । १-७-७७ लाडन्ं।

भोर

खोए

भोर

भगवान्

प्रवचन ११

प्रवचन ११

ज्**न** जन प्रवचन १०

प्रवचन ९

मंजिल १

सोचो ! ३

सूरज

सूरज

भोर

सूरज

सूरज

प्रवचन १०

प्रवचन १०

प्रवचन ४

बूंद बूंद १ सूरज

सूरज

मानवधर्म का आचरण' आराधना जीवन की सार्थकता<sup>२</sup> मूल्य परिवर्तन आंतरिक शांति<sup>3</sup> जीवन निर्माण के पथ पर<sup>४</sup> सच्चा साम्यवाद` धर्मगुरुओं से तुलनात्मक अध्ययन : एक विमर्श सच्चा धर्म" दुर्लभ क्या है<sup>८</sup> ? जागृत धर्मे धर्म का सत्य स्वरूप<sup>1°</sup> धर्मकी व्याख्या'' धर्म जीवन शुद्धि का साधन है<sup>93</sup> सर्वोपरि तत्त्व<sup>93</sup> मानवीय मूल्यों की पुनः प्रतिष्ठा हो<sup>98</sup> धर्मः जीवन शुद्धिका पथ<sup>9१</sup> धर्म के दो प्रकार<sup>9६</sup> धर्म से जीवन शुद्धि " मानव धर्म<sup>१८</sup> स

धर्म

59

१६७

२५

Б

88

१८४

१०

१३८

5

७२

२७०

१५४

१४६

e 19

९ १

१२•

२६

६३

१६४

२३९

90

धन से धर्म नहीं<sup>3</sup>

#### गुमराह दुनिया र सूरज धर्म की व्यापकता<sup>3</sup> प्रवचन ९ धर्म से मिलती है शांति<sup>8</sup> प्रवचन ९ धर्म और मनुष्य प्रवचन ९ धर्माराधना क्यों ? प्रवचन ४ धर्म का स्थान" मंजिल १ अंतर्मुखी बनो<sup>८</sup> . मंजिल १ निःस्वार्थं भक्ति मंजिल १ संघर्ष का मूल : स्वार्थ चेतना'° बूंद बूंद १ अमरता का दर्शन<sup>91</sup> मंजिल १ धर्माचरण कब करना चाहिए<sup>1२</sup> ? मंजिल १ धर्म और अधर्म'3 प्रवचन ९ जीवन शुद्धि के दो मार्ग<sup>१४</sup> बूंद बूंद १ धन नहीं, धर्मसंग्रह करें<sup>94</sup> प्रवचन ११ नर से नारायण<sup>9•</sup> प्रवचन ११ जीवन में धार्मिकता को प्रश्रय दें " प्रवचन ११ बुराइयों की भेंट<sup>ऽ८</sup> प्रवचन ११ सही दृष्टिकोण'' प्रवचन ११ धर्म के चार द्वार समता धर्म की शरण \*\* प्रवचन ९

- १. ४-१२-४४ बड़नगर ।
  २. १८-१-४४ मुलुन्द ।
  ३. १०-४-४३ गंगाशहर ।
  ४. ९-७-४३ बड़लू ।
  ४. ९-२-४३ घडसीसर ।
  ६. २६-११-७७ लाडनूं ।
  ७. १९-१२-७६ रतनगढ़ ।
  ६. १९-११-७६ रतनगढ़ ।
  ९. १८-४-७५ सुजानगढ़ ।
  १०. २४-४-६४ जयपुर ।
- १९. २४-११-७६ चूरू। १२. १४-१२-७६ राजलदेसर। १३. २८-६-४३ नागौर। १४. ८४-३-४४ सुमेरपुर। १६. २३-३-४४ सांडेराव। १७. २१-३-४४ राणाग्राम। १९. ९-४-४४ धानेरा। १९. ९-४-४४ अहमदाबाद। २•. ३०-४-४३ नाल।

आ० तुलसी साहित्य : एक पर्यवेक्षण

२२९

१४

७२

१७३

19

80

६८

80

20%

१४८

Xo.

६१

888

न १

202

१७४

१६

१८४

२१०

२४९

5६

सूरज

| धर्म                                     |                                     | <b>९१</b>     |
|------------------------------------------|-------------------------------------|---------------|
| आत्मधर्म और परधर्म                       | बूंद बूंद १                         | 82            |
| मंजिल और पथ <sup>२</sup>                 | बूंद बूंद २                         | १६१           |
| धर्म और जीवन त्यवहार                     |                                     |               |
| धर्म और व्यवहार <sup>3</sup>             | आगे                                 | २४            |
| धर्म और जीवन व्यवहार                     | क्या धर्म                           | ye            |
| धर्म और जीवन व्यवहार <sup>४</sup>        | मंजिल १                             | ४३            |
| धर्म व्यवहार में उतरे <sup>४</sup>       | प्रवचन ९                            | १७१           |
| धर्म और जीवन व्यवहार                     | नयी पीढ़ी                           | ९             |
| नागरिक जीवन और चरित्र विकास <sup>®</sup> | सूरज                                | १७७           |
| धार्मिक जीवन के दो चित्र                 | मुक्तिपथ/गृहस्थ                     | १६२/१७९       |
| उपासना के सर्व सामान्य सूत्र             | क्या धर्म                           | <b>१</b> ७    |
| आत्मालोचन                                | समता/उद्बो                          | १६३/१६४       |
| धर्म और वैयक्तिक स्वतंत्रता              | क्या धर्म                           | <b>8</b> X.   |
| धर्म और व्यवहार की समन्विति              | बूंद बूंद १                         | १९६           |
| धर्म कब करना चाहिए ?`                    | बूंद बूंद १                         | 200           |
| मानवधर्म <sup>9°</sup>                   | नवनिर्माण                           | १४३           |
| धार्मिकता को सार्थकता मिले"              | संभ <b>ल</b>                        | ४९            |
| धर्म आचरण का विषय है                     | घर                                  | १४७           |
| प्रामाणिक जीवन का प्रभाव                 | उद्बो/समता                          | २१/२१         |
| धर्मनिष्ठा                               | गृहस्थ/मुक्तिपथ                     | १७७/१७०       |
| जो चलता है, पहुंच जाता है                | उद्बो/समता                          | १/१           |
| जीवन और धर्म                             | क्या धर्म                           | २०            |
| उपासना <b>अ</b> ौर चरित्र <sup>३२</sup>  | बूंद बूंद १                         | 55            |
| धर्म और त्याग                            | प्रवचन ९                            | · <b>१</b> ४८ |
| मानवता एवं धर्म                          | प्रवचन ९                            | 88X.          |
| १.२४-३-६४ पाली ।                         | ৬. <b>২४-৩-</b> ২২ उ <b>ज्जैन ।</b> |               |
| २. ६-९-६५ दिल्ली ।                       | द. <b>१०-६-६</b> ४ अलवर ।           |               |
| ३. २०-२-६६ नौहर, व्यापारी                | ९. ११-६-६४ अलवर ।                   |               |
| सम्मेलन ।                                | १०. ९-१२-४६ दिल्ली ।                |               |
| ४. १-१२-७६ रामगढ़ ।                      | ११. १४-२-४६ भीलवाड़ा                | ι             |
| ४. ३-७-४३ रूणि।                          | १२. १२-३-६४ अजमेर ।                 |               |
| ६. ९-६-७४ दिल्ली ।                       |                                     |               |

**अ**ा० तुलसी साहित्य : एक पर्यवेक्षण

| सच्ची प्रार्थना व उपासना                               | ्नवनिर्माण           | १४७         |
|--------------------------------------------------------|----------------------|-------------|
| उपासना का मूल्य                                        | भोर                  | १५म         |
| उपासना का सोपान : धर्म का प्रासाद                      | जब जागे              | १००         |
| उपासना की तात्त्विकता                                  | प्रवचन ११            | १३ <b>१</b> |
| धर्म बातों में नहीं, आचरण में                          | प्रवचन ९             | १८०         |
| उपासना और आचरण                                         | उद्बो/समता           | ૨૫/૨૫       |
| त्रिवेन्द्रम् केरल                                     | धर्म : एक            | १५३         |
| जीवन की तीन अवस्थाएं'                                  | मंजिल २              | १४७         |
| धर्म और राजनीति                                        |                      | ·           |
| राजनीति पर धर्म का अंकुण जरूरी                         | सफर/अमृत             | ११००/४०     |
| धर्म और राजनीति                                        | कुहासे               | र् ७२       |
| धर्मनीति और राजनीति                                    | दीया                 | 52          |
| राजनीति और धर्म                                        | वैसाखियां            | ९६          |
| धर्म पर राजनीति हावी न हो <sup>र</sup>                 | मंजिल २              | २५४         |
| जनतंत्र और धर्म <sup>3</sup>                           | आगे                  | 888         |
| राष्ट्र-निर्माण में धर्म का योगदान                     | प्रवचन ११            | १६४         |
| धर्म निरपेक्षता बनाम सम्प्रदाय निरपेक्षता <sup>४</sup> | प्रवचन ९             | २७१         |
| राजतंत्र और धर्मतंत्र                                  | कुहासे               | र्.<br>६ द  |
| धर्मसंघ                                                |                      |             |
| धर्म और धर्मसंघ'                                       | बूंद बूंद २          | १७१         |
| धर्मसंघ में विग्रह के कारण <sup>६</sup>                | बूंद बूंद २          | १२न         |
| अनुशासन और धर्मसंघ°                                    | बूंद बूंद २          | ११४         |
| धर्म और सम्प्रदाय                                      |                      |             |
| क्या सम्प्रदाय का मुकाबला संभव है ?                    | जीवन की              | १६९         |
| धर्म आत्माः : सम्प्रदाय शरीर                           | कुहासे               | १४३         |
| धर्म और मजहब                                           | वैसाखियां            | १६७         |
| सुरक्षा धर्म की या सम्प्रदाय की ?                      | वि वीथी/राज          | ९४/१=१      |
| १. ४-१-७८ लाडनूं ।                                     | ४. ९-९-६४ दिल्ली ।   |             |
| २. ८-११-७८ भीनासर ।                                    | ६. २२-८-६४ दिल्ली।   |             |
| ३. २७-३-६६ गंगानगर ।                                   | ७. १८-१०-६४ दिल्ली । |             |
| ४. २७-९-४३ जोधपुर ।                                    |                      |             |
|                                                        | ×                    |             |

धर्म

|                                                    |                                     | <b>९</b> ३       |
|----------------------------------------------------|-------------------------------------|------------------|
| धर्म सम्प्रदाय से ऊपर है                           | प्रवचन ११                           | <i>५१</i>        |
| धर्म सम्प्रदाय की चौखट में नहीं समाता <sup>२</sup> | प्रवचन ८                            |                  |
| सम्प्रदायवाद का अंत <sup>3</sup>                   | प्रवचन ११                           | २०७              |
| साम्प्रदायिक मैत्री ृभाव जागे <sup>*</sup>         | संभल                                | २०<br>२६         |
| साम्प्रदायिक समन्वय की दिशा                        | घर है                               | १११<br>१११       |
| धर्गकांति                                          |                                     | 111              |
| धर्मकान्ति की अपेक्षा क्यों ?                      | अणु गति                             | ९४               |
| धर्मत्रांति के सूत्र                               | कुहासे                              | १४४<br>२३        |
| जरूरत है धर्म में भी क्रान्ति की                   | उर∵<br><b>सफर</b> /अमृत             | र°*<br>≂३/३४     |
| <b>ध</b> ैकांति के सूत्र                           |                                     | ्र<br>१९६/१९३    |
| राष्ट्रीय चरित्र और धर्मकान्ति                     | ज्योति से                           | २४२/२२२<br>१४७   |
| धर्म कान्ति मांगता है                              | मंजिल २                             | १७७<br>१७३       |
| युग और धर्म ँ                                      | भोर                                 |                  |
| ्<br>पूजा पाठ कितना सार्थक : कितना (निरर्थव        |                                     | १८९              |
| धर्म : व्यक्ति और समाज                             | ्यर                                 | <b>२</b> २८      |
| धर्म : विभिन्न संदर्भों में                        | पर                                  | <b>९१</b>        |
| धर्म और अध्यात्म                                   | मंजिल १                             | ve               |
| धर्म और दर्शन                                      | समाधान                              | १६               |
| धर्म और परम्परा                                    |                                     | १९               |
| धर्म और सिद्धांत                                   | समाधान                              | <b>२</b> २       |
| धर्म व नीति'                                       | समाधान                              | <b>६</b> ७       |
| धर्म और विज्ञान <sup>91</sup>                      | नव निर्माण                          | १३४              |
| धर्म और समाज                                       | प्रवचन ४                            | ९४               |
| समाज व्यवस्था और धर्म                              | प्रश्न                              | <b>૧</b> ૧       |
| धर्म और समाज                                       | प्रश्न                              | ६०               |
|                                                    | समाधान                              | Xz               |
| १. २८-११-४३ जोधपुर ।                               | ७. १९-१२-४४ बम्बई (ध                | ाटकोपर) <b>।</b> |
| २. ११-७-७८ गंगाशहर ।                               | <ol> <li>९८-४-४७ लाडन्ं।</li> </ol> | , , ,            |
| ३.४-४-४४ माण्डल।                                   | ९. ६-१२-७६ चूरू ।                   |                  |
| ४. १९-१-४६ जावद ।                                  | १०. १-१२-४६ मार्डन हायर             | सेकेण्डरी        |
| ४. २८-४-४७ लाडन् ।                                 | स्कूल, दिल्ली ।                     |                  |
| ६. २७-३-५३ अहमदाबाद ।                              | ११. १३-१२-६६ लाडनूं।                |                  |
|                                                    |                                     |                  |

| °, R                                         | आ० तुलसी साहित्य : एक पर्यवेक्षण |                 |  |  |
|----------------------------------------------|----------------------------------|-----------------|--|--|
| धर्म सिद्धांतों की प्रामाणिकताः : विज्ञान की |                                  |                 |  |  |
| कसौटी प                                      | र' प्रवचन ५                      | ११६             |  |  |
| युवक और धर्म <sup>°</sup>                    | घर                               | ४२              |  |  |
| धार्मिक                                      |                                  |                 |  |  |
| पंडित होकर भी अपंडित                         | मुखड़ा                           | २०६             |  |  |
| धार्मिकता की कसौटियां                        | वैसाखियां                        | १६४             |  |  |
| धार्मिक कौन ?                                | उदबो/समत।                        | २३/२३           |  |  |
| मनुष्य धार्मिक क्यों बने ?                   | वैसाखियां                        | १६३             |  |  |
| धर्म और धार्मिक एक है या दो <sup>3</sup> ?   | प्रवचन १०                        | १४७             |  |  |
| ऋजुता साधना का सोपान है                      | बूंद बूंद २                      | १०३             |  |  |
| सच्चे धार्मिक बनें <sup>४</sup>              | प्रवचन १०                        | २०              |  |  |
| र्धामिक और ईमानदार                           | वैसाखि यां                       | १४९             |  |  |
| धर्म अच्छा, धार्मिक अच्छा नहीं               | कुहासे                           | 60              |  |  |
| संक्यास                                      |                                  |                 |  |  |
| संन्यास के लिए कोई समय नहीं होता             | मुखड़ा                           | হও              |  |  |
| आध्यात्मिक प्रयोगगाला ः दीक्षा               | <b>शांति</b> के                  | ७२              |  |  |
| योग्यता की कसौटी                             | कुहासे                           | २०४             |  |  |
| भोग से अध्यात्म की ओर                        | मंजिल २                          | २३              |  |  |
| ्दीक्षा क्या है ? <sup>*</sup>               | मंजिल १                          | २३३             |  |  |
| दीक्षा सुरक्षा है                            | प्रवचन १०                        | १४९             |  |  |
| दीक्षा क्या है ? <sup>3°</sup>               | मंजिल १                          | ૨૪              |  |  |
| समर्पण ही उपलब्धि <sup>११</sup>              | मुक्तिः : इसी                    | ३६              |  |  |
| भोग से अध्यात्म की भोर <sup>98</sup>         | मुक्ति : इसी                     | ३९              |  |  |
| समर्पण ही उपलब्धि <sup>'3</sup>              | मंजिल २                          | २१              |  |  |
| १. २०-१२-६७ लाडन्ं।                          | ७. ७-६-७६ राजलदेसर               | 1               |  |  |
| २. २४-४-४७ चूरू ।                            | ५. १९-६-७७ लाडनूं, दी            | क्षांत प्रवचन । |  |  |
| ३. २३-२-७९ राजगढ़।                           | ९. २४-२-७९ राजगढ़                |                 |  |  |
| ४. २६-८-६४ दिल्ली ।                          | १०. १६-१०-७६ सरदारशहर ।          |                 |  |  |
| ५. १३-४-७९ सोनीपत ।                          | ११. २३-४-७६ पड़िहारा ।           |                 |  |  |
| ६. ११-११-४१ दीक्षा समारोह,                   | १२. ६-६-७६ राजलदेसर ।            |                 |  |  |
| दिल्ली ।                                     | १३. २३-४-७६ पड़िहारा ।           |                 |  |  |

-

| धर्म                                           |                                        | ९४           |
|------------------------------------------------|----------------------------------------|--------------|
| जैन दीक्षा                                     | जैन दीक्षा                             | १            |
| क्या बाल दीक्षा उचित है ?े                     | मंजिल २                                | २२६          |
| अभयदान की दिशा                                 | <b>वैसाखि यां</b>                      | १७१          |
| जैन दीक्षा                                     | संभल                                   | ۲-۱<br>۲     |
| एक महत्त्वपूर्ण कदम <sup>२</sup>               | घर                                     | २१७          |
| दीक्षा का महत्त्व'                             | प्रवचन ११                              | २२३          |
| जैन दीक्षा का महत्त्व <sup>४</sup>             | प्रवचन ११                              | ১৩           |
| भारतीय संस्कृति और दीक्षा                      | प्रवचन ११                              | रेष          |
| ंदीक्षाः सुख और शांति की दिशा में प्रयाण       | <b>भ</b> ागे                           | १७४          |
| शांति सुख का मार्ग : त्याग <sup>®</sup>        | <b>अ</b> गगे                           | २३६          |
| जैनधर्म में प्रव्रज्या <sup>८</sup>            | सोचो ! ३                               | १८९          |
| मुक्ति क्या ?`                                 | प्रवचन ९                               | २१           |
| दीक्षान्त प्रवचन                               | धर्मः : एक                             | १२४          |
| योग्य दीक्षा                                   | घर                                     | १६७          |
| साधु संख्या                                    |                                        |              |
| साधुता के पेरामीटर                             | अपृत/सफर                               | ९३/१२७       |
| निराशा के अंधेरे में आशा का चिराग              | क्या धर्म                              | १२४          |
| कम्प्यूटर युग के साधु                          | क्या धर्म                              | १०१          |
| साधु संस्थाओं का भविष्य                        | कुहासे                                 | न २          |
| राष्ट्र के चारित्रिक मानदंडों की प्रेरणा स्रोत | τ:                                     |              |
| साधु संस्कृ                                    | ते अणुसंदर्भ                           | ৩ন           |
| साधु समाज की उपयोगिता <sup>9°</sup>            | बूंद बूंद १                            | १२३          |
| संतजन : प्रेरणा प्रदीप <sup>99</sup>           | सोचो ! ३                               | २९६          |
| साधु जीवन की उपयोगिता                          | साधु जीवन                              | १            |
| सच्चे श्रमण की पहचान <sup>3२</sup>             | मंजिल १                                | २३०          |
| १. १६-१०-७८ गंगाशहर ।                          | <ol> <li>९९-४-७&lt; लाडन्ं।</li> </ol> |              |
| २. १७-१०-४७ सुजानगढ़ ।                         | ९.२६-२-४३ लूणकरण                       | सर, दीक्षांत |
| ३. ३-१-४४ ब्यावर ।                             | भाषण।                                  |              |
| ४. १-११-४३ जोधपुर ।                            | १०. २९-४-६४ जयपुर ।                    |              |
| ४. १ <b>⊏-१०-४३ जोधपुर</b> ।<br>-              | ११. ६-७-७८ भीनांसर।                    |              |
| ६. १०-४-६६ अबोहर ।<br>                         | १२. १७-६-७७ लाडनूं ।                   |              |
| ७. २-४-६६ रायसिंहनगर ।                         | 6                                      |              |

७. २-४-६६ रायसिंहनगर ।

| ९६                                        | <b>अा</b> ० तुलसी साहित्य : एक पर्यवेक्षण |       |
|-------------------------------------------|-------------------------------------------|-------|
| साधना का प्रभाव <sup>°</sup>              | आगे                                       | 888   |
| परमार्थ की चेतना                          | कुहासे                                    | ંહ૪ં  |
| साधु जनता को प्रिय क्यों ? *              | प्रवचन ४                                  | १२४   |
| साधु संस्था की उपयोगिता                   | अरणु गति                                  | २००   |
| साधु की पहचान'                            | संभल                                      | وي    |
| भिक्षु कौन ? <sup>४</sup>                 | घर                                        | १२    |
| संतों का स्वागत क्यों ?'                  | प्रवचन ९                                  | १८    |
| संतों के स्वागत की स्वस्थ परम्परा         | भोर                                       | 28    |
| पाप श्रमण कौन ?                           | मुखड़ा                                    | 25    |
| कसौटियां और कोटियां                       | मुखड़ा                                    | २७    |
| मुनित्व के मानक <sup>®</sup>              | प्रवचन १०                                 | १०८   |
| जो सब कुछ सह लेता है                      | खोए                                       | ४२    |
| त्याग और भोग की सत्ता <sup>८</sup>        | जागो !                                    | ৩৩    |
| पंच परमेष्ठी                              |                                           |       |
| णमो अरहंताण                               | मनहंसा                                    | 8     |
| णमो सिद्धाणं                              | मनहंसा                                    |       |
| णमो आयरियाणं                              | मनहंसा                                    | 88    |
| <b>अ</b> ाचार्यपद की अर्हताएं             | दीया                                      | ११५   |
| आचार्य की संपदाएं                         | मनहंसा                                    | १७४   |
| संघ में आचार्य का स्थान                   | जागो !                                    | २२१   |
| आचार्य महान उपकारी होते हैं <sup>9°</sup> | जागो !                                    | १२३   |
| आचार्यों का अतिशेष <sup>93</sup>          | जागो !                                    | २३४   |
| णमो उवज्भायाणं                            | मनहंसा                                    | १६    |
| णमो लोए सव्व साहूणं                       | मनहंसा                                    | २०    |
| एसो पंच णमुक्कारो                         | मनहंसा                                    | २४    |
| चत्तारि सरणं पवज्जामि                     | मनहंसा                                    | २९    |
| मंगल क्या है ? <sup>७२</sup>              | संभल                                      | 3 X F |
| मंगल और शरण <sup>33</sup>                 | संभल                                      | 89E   |
| १. १-४-६६ गंगानगर ।                       | <ol> <li>प्र-१०-६४ दिल्ली ।</li> </ol>    |       |
| २. ७-९-७७ लाडनूं ।                        | ९. २६-१२-६४ दिल्ली ।                      |       |
| ३. २६-३-४६ खाटू (छोटी) ।                  | १०. २०-११-६४ दिल्ली ।                     |       |
| ४. ७-२-४७ सरदारशहर ।                      | १९.२७-१२-६४ भिवानी ।                      |       |

- ४. ७-२-४७ सरदारेशहर । ४. २२-२-४३ लूणकरणसर । ६. ४-७-४४ बम्बई (सिक्कानगर) । ७. **५-१-**७९ श्रीडूंगरगढ़ ।

१२. २२-१-४६ जालमपुरा । १३. १२-४-४६ सुजानगढ़ ।

# नैतिकता और अणुव्रत

- ० व्रत
- ॰ अणुव्रत
- ॰ अणुव्रती ॰ अणुव्रत के विविध रूप ॰ अणुव्रत-अधिवेशन
- ॰ नैतिकता
- ॰ नैतिकता : विभिन्न सन्दर्भों में

### नेतिकता और अणुव्रत

| शीर्षक                                   | गुस्तक                | पृष्ठ       |
|------------------------------------------|-----------------------|-------------|
| ਕਰ                                       |                       |             |
| बंधन और मुक्ति का परिवेश                 | आलोक में              | 9           |
| व्रतग्रहण की योग्यता                     | आलोक में              | ३६          |
| व्रतों की भाषा और भावना                  | आलोक में              | ३९          |
| व्रत का महत्त्व                          | मंजिल १               | 89          |
| वत के प्रति आस्था <sup>×</sup>           | बूंद बूंद २           | <b>X E</b>  |
| अनुशासन की लौ व्रत से जलेगी              | प्रगति की             | ३३          |
| दोष का प्रतिकार : व्रत                   | प्रगति की             | ३२          |
| व्रत बंधनं नहीं, कवच है                  | समता/मुक्ति <b>पथ</b> | ३४/३४       |
| व्रत का जीवन में महत्त्व <sup>3</sup>    | नैतिक                 | ९१          |
| व्रती बनने के बाद                        | ज्योति के             | <u>ک</u>    |
| व्रत और व्रती                            | ज्योति के             | ३४          |
| वात्मानुशा <b>सन<sup>४</sup></b>         | संभल                  | <b>१</b> ७४ |
| मन का अंधेराः व्रत का दीप                | समता/उद्बो            | ६३/६३       |
| व्रत ही अभय का मार्ग                     | प्रगति की             | २६          |
| व्रतों से होता है व्यक्तित्व का रूपांतरण | मनहंसा                | १९          |
| व्रत का फल                               | संभल                  | १५          |
| व्रत और अनुशासन                          | संभ <b>ल</b>          | १७६         |
| अणुव्रत                                  |                       |             |
| मानव का धर्म : अणुव्रत                   | अतीत का               | १२          |
| अणुव्रत की क्रांतिकारी पृष्ठभूमि         | अतीत का               | १६          |
| अणुत्रत आंदोलन की पृष्ठभूमि              | अणु गति               | १७          |
| १. १२-१०-७६ सरदारशहर।                    | ४. सरदारशहर           |             |
| २. २२-७-६४ दिल्ली ।                      | ४. ९-१-४६ रतलाम ।     |             |
| ३. २१-७-६४ दिल्ली ।                      | ६. सरदारशहर ।         |             |

आ० तुलसी साहित्य : एक पर्यवेक्षण

|   | अणुव्रत की परिकल्पना                      |      | अणु गति                 | २४      |
|---|-------------------------------------------|------|-------------------------|---------|
|   | नामकरण की प्रक्रिया से गुजरता हुआ अणुब्र  | त    | अप्पु गति               | इ.स.    |
|   | अणुव्रत यात्रा का प्रारम्भ                |      | अणु गति                 | ४३      |
|   | प्रतिक्रिया और प्रगति                     |      | अणु गति                 | ሂሂ      |
|   | जनसम्पर्क और विकासमान विचारधारा           |      | अणुगति                  | ६०      |
|   | अणुव्रत कार्य में अवरोध                   |      | अणु गति                 | ६४      |
|   | अणुव्रत से अपेक्षाएं                      |      | अणु गति                 | ९५      |
|   | अणुव्रत आंदोलन के पूरक तत्त्व             |      | अणु गति                 | 802     |
|   | अतीत के सन्दर्भ में भविष्य की परिकल्पना   |      | अणु गति                 | १०६     |
|   | नैतिक मूल्यों का स्थिरीकरण : एक उपलब्धि   | ध    | अणु गति                 | ११०     |
|   | नैतिक चेतना को जागृत करने का प्रयोग       |      | अणु गति                 | 880     |
|   | अणुव्रत संकल्प भी, समाधान भी              |      | अणु गति/अणु संदर्भ      |         |
|   | एक व्यापक आंदोलन                          |      | अणु गति                 | १२६     |
|   | चरित्र की समस्या : अणुव्रत का समाधान      |      | बूंद बूंद १             | १८७     |
|   | अणुव्रत प्रेरित समाज रचना                 |      | अनैतिकता                | २०८     |
|   | आर्षवाणी का ही सरल रूप                    |      | घर                      | २३४     |
|   | अणुव्रत आंदोलन की मूल भित्ति <sup>२</sup> |      | घर                      | २१२     |
|   | आत्मविद्या का मनन <sup>3</sup>            |      | घर                      | २१४     |
|   | अणुव्रत ने क्या किया ?                    |      | सफर                     | १६      |
|   | चरित्र निर्माण का प्रयोग                  |      | मनहंसा                  | ७४      |
|   | स्वर्णिम भारत की आधारशिला : अणुव्रत द     | र्शन | मनहंसा                  | न २     |
|   | समस्या के मेघ : समाधान की पवन             |      | मनहंसा                  | १०६     |
|   | आरंभ परिग्रह की नदी : अणुव्रत की नौका     |      | दीया                    | ९४      |
|   | सुख और शांति का मार्ग <sup>8</sup>        |      | आगे                     | 800     |
|   | युग चेतनाकी दिशाः अणुव्रत                 |      | वि वीथी                 | ।<br>३४ |
|   | अणुव्रत आंदोलन का भावी चरण                |      | वि वीथी                 | ४२      |
|   | आचार और विचार से पवित्र बनें <sup>थ</sup> |      | आगे                     | २४४     |
|   | दुःखमुक्ति का आह्वान <sup>६</sup>         |      | आगे                     | २६१     |
|   | महाव्रत से पूर्व अणुव्रत"                 |      | आगे                     | २४६     |
| · | १. २२-४-६४ जयपुर ।                        | ¥.   | <b>८-५-६९ सूरतगढ़</b> । |         |
|   | २. १२-१०-४७ सुजानगढ़ ।                    |      | १४-४-६६ पीलीबंगा ।      |         |
|   | ३. १४-१०-४७ सुजानगढ़ ।                    |      | १२-४-६६ पोलीबंगा ।      |         |
|   |                                           |      |                         |         |

४. ८-४-६६ अबोहर ।

Jain Education International

| नैतिकता और अणुव्रत                                   |             | १०१                    |
|------------------------------------------------------|-------------|------------------------|
| अणुव्रतः जागृत धर्म                                  | आगे         | 202                    |
| एक कांतिकारी अभियान <sup>२</sup>                     | घर          | २१३                    |
| शिक्षा में अणुव्रत आदर्शों का समावेश हो <sup>3</sup> | घर          | ሄፍ                     |
| स्वस्थ जीवन जीने का मार्ग                            | घर          | ४२                     |
| शांति का निर्दिष्ट मार्ग <sup>४</sup>                | घर          | १९१                    |
| निष्ठा का दीवट : आचरण का दीप                         | वैसाखियां   | १                      |
| प्रतिदिन आता है सूरज                                 | वैसाखियां   | न्                     |
| युगधर्म की पहचान                                     | वैसाखियां   | X                      |
| अगुव्रत की परिभाषा                                   | वैसाखियां   | نع                     |
| युग की त्रासदी                                       | वैसाखियां   | ३९                     |
| े<br>देश और राजनैतिक दल                              | वैसाखियां   | हरु                    |
| कालिमा धोने का प्रयास                                | वैसाखियां   | १२७                    |
| अहंकार की दीवार                                      | वैसाखियां   | १६९                    |
| वियोजित कर्म की आवश्यकता                             | प्रज्ञापर्व | ७१                     |
| मानवीय मूल्यों की प्रतिष्ठा का समय                   | प्रज्ञापर्व | 50                     |
| मानव-निर्माण का पथ : अणुव्रत                         | प्रज्ञापर्व | ९३                     |
| <b>अ</b> णुव्रत <sup>४</sup>                         | घर          | १३९                    |
| अणुव्रती कार्यकर्त्ताओं की जीवन दिशा                 | घर          | ४०                     |
| अणुव्रत जीवन सुधार का सत्संकल्प"                     | घर          | २८                     |
| जन सामान्य के लिए अणुव्रत की योजना                   | अतीत का     | <b>१</b> ८६            |
| सुरक्षा के लिए कवच                                   | आलोक में    | 8                      |
| अणुव्रत स्वरूप बोध                                   | अनैतिकता    | १२                     |
| अनैतिकता की धूपः अणुव्रत की छतरी                     | अनैतिकता    | १६                     |
| अणुव्रत है सम्प्रदायविहीन धर्म                       | अमृत/सफर    | ३६/२७                  |
| चाबी की खोज जरूरी                                    | अमृत/सफर    | <b>x</b> x/१० <b>x</b> |
| राष्ट्रीय अन्तर्राष्ट्रीय समस्याएं और अणुव्रत        | मेराधर्म    | 80                     |
| विश्वास का प्रथम बिंदु                               | आलोक में    | ३२                     |
|                                                      |             |                        |

२८-४-६६ सरदारशहर ।
 २. १४-१०-४७ सुजानगढ़ ।
 २. १४-१०-४७ सुजानगढ़ ।
 ६. २३-४-४७ चूरू ।
 ३. १८-४-४७ फतेहपुर ।
 ४. सुजानगढ़ ।

| १०२                                          | <b>था</b> ० तुलसी साहित्य : एक पर्यवेक्षण |             |
|----------------------------------------------|-------------------------------------------|-------------|
| उपलब्धि और नयी योजना                         | आलोक में                                  | २८          |
| विकास का मानदण्ड                             | क्या धर्म                                 | ११७         |
| वर्तमान समस्याएं                             | क्या धर्म                                 | ३४          |
| अणुव्रत आंदोलन                               | क्या धर्म                                 | २२          |
| मानव धर्म                                    | धर्म : एक                                 | ४७          |
| आस्था और संकल्प को जगाने का प्रयोग           | जीवन                                      | १७          |
| राष्ट्रीय चरित्र निर्माण का उपक्रम ः अणुव्रत |                                           |             |
| <b>आ</b> न्दोलन                              | जीवन                                      | २०          |
| समस्या आज की : समाधान अणुव्रत का             | जीवन                                      | ३०          |
| अणुव्रतों की महत्ता <sup>9</sup>             | <b>संभल</b>                               | १७०         |
| नैतिक जागरण का कार्यक्रम <sup>°</sup>        | संभल                                      | २०२         |
| <b>अ</b> णुव्रत आंदोलन क्यों <sup>3</sup> ?  | घर                                        | ९           |
| भूले विसरे जीवन मूल्यों की तलाश              | अनैतिकता                                  | १४४         |
| अणुव्रत है सम्प्रदायविहीन धर्म               | अनैतिकता                                  | १४९         |
| चरित्र सही तो सब कुछ सही                     | अनैतिकता                                  | ५९          |
| आस्थाहीनता के आक्रमण का बचावः अणुव्रत        | अनैतिकता                                  | १६५         |
| अणुव्रत आंदोलन का भावी चरण                   | <b>अ</b> नैतिकता                          | २०२         |
| युग चेतना की दिशा : अणुव्रत                  | अनैतिकता                                  | २१२         |
| मानव-मानव का धर्म ः अणुव्रत                  | अनैतिकता                                  | २२१         |
| अणुव्रत की कांतिकारी पृष्ठभूमि               | अनैतिकता                                  | २२४         |
| ग्राम-निर्माण की नयी योजना                   | अनैतिकता/अतीत का                          | २३१/२२      |
| जीवन ः एक प्रयोगभूमि                         | अनैतिकता                                  | २४४         |
| स्वार्थ चेतनाः नैतिक चेतना                   | अनैतिकता/अतीत का                          | २४९         |
| कभी गाड़ी नाव में                            | कुहासे                                    | <b>१</b> ७६ |
| अणुबम नहीं <i>, अ</i> णुव्रत चाहिए           | कुहासे                                    | २०५         |
| सतत स्मृति की दिशा में                       | आलोक में                                  | १०१         |
| संयम की साधना : परिस्थिति का अंत             | क्या धर्म                                 | ४३          |

- १.२-१०-४६ सरदारशहर, अणुव्रत विचार शिविर ।
- २. १-१२-४६ प्रेस कांफ्रोंस, दिल्ली।

३. २-२-४७ अणुव्रती कार्यकर्ता प्रशिक्षण शिविर, सरदारशहर । नैतिकता और अणुव्रत

| अणुव्रत का नया अभियान : बुराइयों ह           |                            |          |
|----------------------------------------------|----------------------------|----------|
|                                              | संघर्ष क्या धर्म           | 87.0     |
| सच्ची सेवा <sup>9</sup>                      | संभल                       | १६५      |
| कथनी और करनी में एकता आए <sup>°</sup>        | संभल                       | १०२      |
| शांति के उपाय                                | घर                         | २८६      |
| अणुव्रत चरित्र निर्माण का आंदोलन             | है <sup>3</sup> भोर        | ७२       |
| अणुव्रत आंदोलन : एक आध्यात्मिक अ             | प्रांदोलन <sup>४</sup> भोर | Xo       |
| सुख णांति का आधार <sup>४</sup>               | भोर                        | १न       |
| अणुव्रत आंदोलन का घोष                        | भोर                        | १४६      |
| सुख शांति का मार्ग <sup>६</sup>              | भोर                        | १४८      |
| सुखी समाज की रचना                            | भोर                        | १९२      |
| जीवन सुधार की योजना°                         | भोर                        | १९६      |
| अणुव्रत ः एक रचनात्मक कार्यक्रम <sup>८</sup> | प्रवचन ९                   | २४०      |
| अणुव्रत भावना का प्रसार                      | सूरज                       | १५       |
| चरित्र विकास और शांति का आंदोल               | न <sup>भ</sup> सूरज        | २२२      |
| मानव-सुधार का आंदोलन <sup>99</sup>           | सूरज                       | ११३      |
| अनुभव के दर्पण में                           | उद्बो                      | <u> </u> |
| भारतीय संस्कृति का प्रतीक                    | संभल                       | १९१      |
| एक आध्यात्मिक आंदोलन <sup>३३</sup>           | सूरज                       | २०५      |
| मानवता का आंदोलन <sup>93</sup>               | सूरज                       | १९       |
| एक विधायक कार्यक्रम <sup>98</sup>            | सूरज                       | २२       |
| अणुव्रत का मूल <sup>9४</sup>                 | सूरज                       | હ્ય      |
| कागज के फूल'                                 | सूरज                       | ন ও      |
| धर्म का शुद्ध स्वरूप <sup>99</sup>           | सूरज                       | ्रेष्ट्र |
| १. १६-९-४६ सरदारशहर ।                        | १०. २०-११-४४ उज्जैन ।      |          |
| २. ६-४-४६ सुजानगढ़ ।                         | ११. १४-४-४४ जलगाँव ।       |          |
| ३. १८-७-४४ बम्बई ।                           | १२. २८-८-४४ उज्जैन ।       |          |
| ४. २७-६-४४ बम्बई (माटुंगा) ।                 | १३. २४-१-४४ बंबई ।         |          |
| ४. १३-६-४४ बम्बई (बोरोवली)                   | । १४.२३-२-४४ पूना।         |          |
| ६. १७-१०-१४ बम्बई ।                          | १४. २३-३-४४ राहता ।        |          |
| ७. २९-१२-४४ बम्बई (थाना) ।                   | १६. ३-४-४४ औरंगाबाद ।      | i        |
| <ul><li>५-९-४३ जोधपुर ।</li></ul>            | १७. २७-२-४४ पूना ।         |          |
| ९. २३-१-४४ मुलुन्द ।                         |                            |          |

| जीवन का पर्यवेक्षण'                       | सूरज               | <b>१</b> ४४ |
|-------------------------------------------|--------------------|-------------|
| बौद्धिक विपर्यय*                          | सूरज               | १३१         |
| प्रभुका पंथ <sup>*</sup>                  | सूरज               | २४          |
| समस्या का हल <sup>४</sup>                 | सूरज               | १३६         |
| गमन और आगमन                               | सूरज               | १४५         |
| अणुव्रत और अणुव्रत आंदोलन <sup>६</sup>    | संभ <b>ल</b>       | 50          |
| एक दिशा सूचक यंत्र                        | संभल               | १८३         |
| जीवन का परिष्कार*                         | सूरज               | १६३         |
| चरित्र विकास की ज्योति <sup>८</sup>       | सूरज               | १९७         |
| अणुव्रत की उपादेयता                       | प्रवचन ४           | १६९         |
| सम्यग्दृष्टिकोण <sup>ः</sup>              | प्रवचन ४           | १८          |
| आत्मविस्मृति का दुष्परिणाम <sup>าभ</sup>  | नवनिर्माण          | १४९         |
| समत्व का विकास <sup>?3</sup>              | मंजिल १            | ३८          |
| मानव मानव का धर्मः अणुव्रत <sup>93</sup>  | मंजिल १            | ७४          |
| जा <b>गरण</b> का शंखनाद <sup>38</sup>     | सूरज               | २३३         |
| अणुव्रत आंदोलन का प्रवेशद्वार             | अणुव्रत            | १           |
| मान्यता परिवर्तन                          | नैतिकता के         |             |
| अणुव्रत के अनुकूल वातावरण                 | नैतिकता के         |             |
| अणुव्रतः जागरण की प्रक्रिया <sup>३५</sup> | प्रव <b>चन १</b> ० | ६३          |
| अणुव्रत क्रांति क्या है ? ३६              | संभल               | ९•          |
| जीने की कला"                              | सूरज               | <b>१</b> ७  |
| अणुव्रत का आदर्श <sup>३८</sup>            | मंजिल १            | १४७         |

| १. १२-६-४४ शाहदा ।            |
|-------------------------------|
| २. २६-४-४४ आमलनेर ।           |
| ३. १-२-४५ बम्बई (सिक्कानगर) । |
| ४. २८-४-४४ बम्बई (बडाला) ।    |
| ४. १३-६-४४ खेतिया ।           |
| ६. २३-३-४६ बोरावड़ ।          |
| ৩. ३-৩-४१ उज्जैन।             |
| द. २१-६-४४ उज्जैन ।           |
| ९. २-१०-७७ लाडनूं ।           |

| १०. २६-७-७७ लाडन्ं ।          |
|-------------------------------|
| ११. ५-१-४७ दिल्ली ।           |
| १२. १४-११-७६ सरदारशहर ।       |
| १३. ९-१-७७ राजलदेसर ।         |
| १४. ६-१२-४४ बङ्नगर ।          |
| १४. ३-९-७८ गंगानगर ।          |
| १६. २९-३-४६ डीडवाना ।         |
| १७. २३-१-४४ बम्बई (सिक्कानगर) |
| १८. २४-४-७७ बीदासर ।          |

आ० तुलसी साहित्य : एक पर्यवेक्षण

808

ŧ

| नैतिकता और अणुव्रत                                |                             | १०४         |
|---------------------------------------------------|-----------------------------|-------------|
| आदर्श जीवन की प्रक्रियाः अणुव्रत                  | मंजिल १                     | १७०         |
| अणुव्रत के परिप्रेक्ष्य में <sup>२</sup>          | मंजिल २                     | १न२         |
| अणुव्रत क्या चाहता है <sup>s</sup> ?              | मंजिल २                     | २०९         |
| अणुव्रत का महत्त्व                                | प्रवचन ९                    | <b>३१</b>   |
| अणुव्रत <sup>४</sup>                              | प्रवचन ९                    | १०          |
| <b>अ</b> णुंब ત <sup>*</sup>                      | प्रवचन ९                    | १०९         |
| मनुष्य लड़ना जानता है                             | प्रवचन ९                    | ন ও         |
| विरोध से समभौता                                   | बूंद बूंद १                 | <b>१</b> ७७ |
| अणुव्रतों का रचनात्मक पक्ष                        | प्रश्न                      | ३२          |
| युगचिन्ता                                         | धर्म : एक                   | ४९          |
| अन्तर् जागृति का आंदोलन <sup>∠</sup>              | संभल                        | १३          |
| वृत्तियों को संयमित बनाएं े                       | संभल                        | १०          |
| -<br>भयमुक्ति का राजमार्ग°°                       | प्रवचन ११                   | १४          |
| आज की स्थिति में अणुव्रत "                        | प्रवचन ११                   | २२०         |
| नैतिक निर्माण की योजना <sup>9२</sup>              | प्रवचन ११                   | २२९         |
| अात्मसुधार की आवश्यकता <sup>93</sup>              | प्रवचन ११                   | २३४         |
| जन-जन का मार्गदर्शक <sup>१४</sup>                 | प्रवचन ११                   | १०३         |
| चरित्र-निर्माण का आंदोलन : अणुत्रत <sup>9</sup> " | प्रवचन ११                   | १३९         |
| व्यष्टि ही समष्टि का मूल <sup>३६</sup>            | प्रवचन ११                   | १०९         |
| सुख और शांति का सही मार्ग <sup>३७</sup>           | प्रवचन ११                   | १५०         |
| हृदय परिवर्तन की आवश्यकता''                       | प्रवचन ११                   | १६३         |
| वृत्तियों का परिष्कार <sup>३९</sup>               | प्रवचन ९                    | ৬४          |
| १. ९-४-७७ चाड़वास ।                               | ११. १४-५-५४ अणुव्रत प्रेरणा | दिवस,       |
| २. १७-४-८३ अहमदाबाद ।                             | अहमदाबाद ।                  |             |
| ३.                                                | १२. २८-५-५४ भडौंच ।         |             |
| ४. १ू४-२-४३ कालू, अणुव्रत प्रचार                  | १३. ३०-४-४४ सूरत ।          |             |
| दिवस ।                                            | १४. २०-१२-४३ ब्यावर ।       |             |
| ४. ११-४-४३ बीकानेर ।                              | १४. ८-२-४४ राणावास ।        |             |
| ६. ११-४-४३ बीकानेर ।                              | १६. २१∙१२-४३ अजमेर ।        |             |
| ७. ७-४-६५ जयपुर ।                                 | १७. २४-२-४४ कंटालिया ।      |             |
| <ul><li>इ. इ-१-४६ रतलाम ।</li></ul>               | १८. २०-३-५४ राणीस्टेशन ।    |             |
| ९. १-१-४६ पेटलावद ।                               | १९. १६-४-४३ गंगाशहर ।       | ,           |
| १०. १४-१०-४३ जोधपुर ।                             |                             |             |

|                                            |                 | S. 14441   |
|--------------------------------------------|-----------------|------------|
| आत्मशक्ति को जगाएं                         | संभल            | १८४        |
| शांति का पथ                                | संभल            | 850        |
| अांदोलन की भावना                           | ज्योति के       | Ę          |
| उद्देश्य                                   | ज्योति के       | ९          |
| <b>अ</b> णुव्रतों की भावना का स्रोत        | ज्योति के       | १३         |
| अणुव्रत का आदर्श                           | ज्योति के       | २१         |
| शांति के लिए अणुव्रतों की उपेक्षा मत कीजिए | ज्योति के       | ३२         |
| नैतिक प्रयत्न को प्राथमिकता दें            | ज्योति के       | રદ્        |
| राजशेखर'                                   | धर्म : एक       | १४६        |
| वेंगलोर                                    | धर्म : एक       | १४०        |
| प्रभावशाली प्रयास <sup>2</sup>             | प्रवचन ११       | ४०         |
| संयम ही जीवन है <sup>ª</sup>               | भोर             | १६०        |
| बम्बई <sup>४</sup>                         | धर्मः एक        | १४२        |
| अणुव्रत का उद्देश्य                        | प्रश्न          | १          |
| व्यक्ति बनाम समाज <sup>४</sup>             | प्रवचन ११       | * 5        |
| संघर्ष कैसे मिटे <sup>६</sup> ?            | आ. तु/राजधार्नः | १२/३०      |
| राष्ट्रीय समस्याएं और अणुव्रत"             | जागो !          | १६१        |
| <b>अ</b> णुव्रतों की भूमिका <sup>८</sup>   | जागो !          | १४८        |
| समस्याओं का समाधान : चेतना जागृति े        | जागो !          | २३१        |
| शिकायत बनाम. आत्मनिरीक्षण <sup>३°</sup>    | जागो !          | २१०        |
| धर्म न अमीरी में है, न गरीबी में           | अतीत का         | १७१        |
| किया, प्रतिकिया और प्रेरणा                 | अणु गति         | <b>৪</b> ৫ |
| लोकतंत्र को सच्ची राह दिखाएं               | प्रज्ञापर्व     | १०६        |
|                                            |                 | •          |

- इंडियन एक्सप्रेस, बेंगलोर ।
   २. १८-१०-४३ जोधपुर ।
   ३. १८-१०-४४ बम्बई ।
   ४. ९-१-६८ बम्बई
   जोधपुर ।
   ६. १६-४-४० सम्पादक सम्मेलन, दिल्ली ।
   ३. १९-१०-६४ दिल्ली ।
- ८. ३०-१०-६४ अखिल भारतीय अणुव्रत समिति का सोलहवां अधिवेशन ।

आ० तुलसी साहित्य : एक पर्यवेक्षण

- ९. २८-११-६४ संसद सदस्यों के बीच, दिल्ली ।
- १०. २१-११-६४ व्यापारी गोष्ठी, दिल्ली।

| नैतिकता और <b>अ</b> णुव्रत                       |               | १०७           |
|--------------------------------------------------|---------------|---------------|
| सुखी जीवन की चाबी                                | उद्बो         | S.            |
| संयम के संस्कार                                  | उद्बो/समता    | १९१/१⊏९       |
| अमोघ औषध                                         | उद्बो/समता    | ९५/९४         |
| धर्म : एक अखण्ड सत्य                             | उद्बो/समता    | १९/१९         |
| दानवता की जगह मानवता'                            | प्रवचन ११     | १९७           |
| नैतिक कांति का सूत्रपात <sup>र</sup>             | प्रवचन ११     | 848.          |
| व्रत और अप्रमाद के संस्कार                       | आलोक में      | ४२            |
| अणुव्रत की आधारशिला <sup>3</sup>                 | नैतिक         | १००           |
| अरणुव्रत ग्रहण में दो बाधाएं                     | नैतिक         | १०४           |
| अणुव्रत का मार्ग                                 | <b>नै</b> तिक | १०५           |
| अणुंब्रत का महत्त्व                              | नैतिक         | ११९           |
| अणुंव्रतः भ।रतीय संस्कृति का प्रतीक <sup>४</sup> | नैतिक         | १२१           |
| सब धर्मों का नवनीत'                              | नैतिक         | १३४           |
| आत्म शक्ति को जगाइये                             | नैतिक         | 5×5           |
| अणुव्रत : आत्म-शुद्धि का साधन                    | नैतिक         | १४६           |
| आदमी नहीं है                                     | बीती ताहि     | २७            |
| धर्म को नई दिशाएं                                | ज्योति से     | १३३           |
| जीवन की न्यूनतम मर्यादा                          | शांति के      | <b>१</b> ९    |
| जनतंत्र की स्वस्थता का <b>अ</b> ाधार             | आलोक में      | १६२           |
| सामाजिक सम्पर्क के सेतु                          | आलोक में      | <b>\$</b> 8.  |
| विश्व-शांति की आचार संहिता                       | आलोक में      | १६९           |
| ऊर्जाका केन्द्र                                  | समता/उद्बो    | ९६/९७         |
| अणुव्रतः एक सार्वजनिक मंच                        | समता/उद्बो    | १७/१७         |
| अणुव्रत की गूंज                                  | समता/उद्बो    | ७१/७१         |
| अणुव्रत का कवच                                   | समता/उद्बो    | <b>८४/८</b> ४ |
| शाण्वत सत्य ः नयी प्रस्तुति                      | समता/उद्बो    | ७३/७३         |
| मानवता का मानदण्ड                                | समता/उद्बो    | 95/95         |
| अणुव्रत : एक प्रकाश स्तम्भ                       | समता/उद्बो    | 90/98         |

१. १७-४-४४ बाव । ४. १-१-४६ २. १-३-४४ सुधरी । ४. ११-३-४६ अजमेर । ३. ७-७-४६ ६. १९-९-७४ जयपुर ।

www.jainelibrary.org

| १०८                                       | अग० तुलसी साहित्य : | एक पर्यंवेक्षण                        |
|-------------------------------------------|---------------------|---------------------------------------|
| अणुव्रत का निर्देश                        | समता/उद्बो          | ९१/९२                                 |
| अणुत्रत : एक सेतु                         | समता/उद्बो          | ९=/९९                                 |
| सत्य की उपलब्धि                           | समता/उद्बो          | <b>૧</b> <u>૫</u> <u>१</u> <u>५</u> २ |
| तीन वैद्य                                 | समता/उद्बो          | १४३/१४४                               |
| दृष्टि परिमार्जन                          | समता/उद्बो          | १४६/१४=                               |
| लम्बा यात्रा-पथ                           | समता/उद्बो          | १६९/१७१                               |
| भाषा नहीं, भावना                          | समता/उद्बो          | 822/82.9                              |
| जागरण का सन्देश                           | समता/उद्बो          | १९४/१९=                               |
| स्वस्थ समाज का निर्माण                    | समता/उद्वो          | २०३/२०६                               |
| अहिंस। को प्रतिष्ठा का आंदोलन'            | संभल                | ولا                                   |
| अणुव्रत : सब धर्मों का नवनीत <sup>र</sup> | संभल                | ६३                                    |
| अणुव्रत आंदोलन <sup>३</sup>               | संभल                | २५                                    |
| रूपान्तरण                                 | समता/उद्बो          | १७९/१८१                               |
| आत्मनिग्रह का पथ                          | समता/उद्बो          | १५/१५                                 |
| आदर्श जीवन की पद्धति                      | समता/उद्बो          | <b>X</b> X/XX                         |
| अणुव्रत : जीवन की मुस्कान                 | समता/उद्बो          | ४/४                                   |
| अणुव्रत : एक अभिक्रम                      | समता/उद्बो          | १०३/१०५                               |
| अणुव्रत से आत्मतोष                        | समता/उद्बो          | 209/209                               |
| अगुव्रत : एक राजपथ                        | समता/उद्बो          | १९७/२००                               |
| सत्य और सौन्दर्य                          | समता/उद्बो          | १४४/१४६                               |
| शांति का उपाय                             | समता/उदबो           | १३६/१३८                               |
| आत्महित का मार्ग                          | समता/उद्बो          | १०२/१०३                               |
| सम्यग्दर्शन का पृष्ठ पश्षक                | समता/उद्बो          | <u> </u>                              |
| अणुव्रतः एक प्रयोग                        | समता/उद्बो          | ৩/৩                                   |
| जागरण ही जीवन                             | समता/उद्बो          | १६१/१६३                               |
| शक्ति का विस्फोट                          | समता/उद्बो          | १६७/१६९                               |
| अणुव्रत का मूलमंत्र                       | समता/उद्बो          | <b>५</b> ५/८९                         |
| अणुव्रत और जीवन व्यवहार                   | समता/उद्बो          | १००/१०१                               |
| अगुव्रत : एक दर्पण                        | समता/उद्बो          | ५२/५३                                 |
| भय और प्रलोभन से ऊपर                      | समता/उद्बो          | 88/88                                 |
| १-१४-२-४६ भीलवाड़ा ।                      | ३. १८-१-४६ जावद ।   |                                       |

२. ११-३-४६ अजमेर।

. ....

www.jainelibrary.org

| नैतिकता और अणुव्रत                |                         | १०९      |
|-----------------------------------|-------------------------|----------|
| अानन्द का सागर                    | समता/उदबो               | २७/२७    |
| आदर्श समाज की नींव का पत्थर       | समता/उद्बो              | ३९/३९    |
| अनुपम पाथेय                       | समता/उद्बो              | २९/२९    |
| सच्चे मानव की उपाधि               |                         | ७१/१७३   |
| व्यक्ति व्यक्ति का चरित्रबल जागे° | संभल                    | २१ूद     |
| अमोघ औषधि                         | संभल                    | 88       |
| अणुव्रती संघ का उद्देश्य          | प्रवचन ९                | १३७      |
| अणुव्रती संघ और अणुव्रत           | अणुव्रती                | <u>ر</u> |
| अणुव्रती                          | <b>~</b>                | •        |
| अणुव्रती जीवन <sup>३</sup>        | सूरज                    | १११      |
| अणुव्रती कैसे चले ?               | ज्योति के               | 88       |
| अणुव्रती क्यों बनें ?             | अणुव्रती                | 8        |
| ग्राम-निर्माण की नई योजना         | अतीत का                 | २२       |
| समाजवाद का आधार : नैतिक विकास     | वि वीथी                 | ४९       |
| आस्थाहीनता के आक्रमण का बचाव      | वि दीर्घा               | ६९       |
| सत्य का अणुव्रत                   | गृहस्थ/मुक्तिपथ         | ३४/३२    |
| शिविर जीवन <sup>४</sup>           | सूरज                    | ९४       |
| दुर्गुणों की महामारी'             | सूरज                    | २४१      |
| अणुव्रतियों का लक्ष्य             | भोर                     | १६२      |
| अणुव्रत के विविध रूप              |                         |          |
| धर्म और अणुत्रत                   | समाधान की               | 68       |
| लोकजीवन, अध्यात्म और अणुव्रत      | आलोक में                | १न६      |
| अध्यात्म और अणुव्रत               | नैतिकता के              |          |
| धर्मसम्प्रदाय और अणुव्रत          | अणु गति                 | १२९      |
| अणुव्रत और साम्प्रदायिकता         | अणु सन्दर्भ             | S.       |
| समग्रकांति और अणुत्रत             | वि दीर्घा/ अनैतिकता     | ७९/१७२   |
| अणुव्रत और राज्याश्रय             | अणु गति/अणु सन्दर्भ     | १९५/३२   |
| जैन दर्शन और अणुव्रत              | अतीत का/धर्म : एक       | २८/९७    |
| १. १३-१२-६४ सप्रू हाऊस, दिल्ली।   | ४. १०-४-११ संतोषबाड़ी । |          |
| २. ९-१-४६ रतलाम ।                 | ४. ११-१२-४४ बदनावट ।    |          |
| ३. १२-४-४४ जलगांव।                | ६. २१-१०-४४ बम्बई ।     |          |

| 220                                        | <b>था</b> ० तुलसी साहित्य : एक पर्यवेक्षण |            |
|--------------------------------------------|-------------------------------------------|------------|
| जैन धर्म और अणुव्रत                        | धर्म : एक                                 | ९४         |
| अणुव्रत और जनतंत्र                         | अनैतिकता                                  | १९७        |
| लोकतन्त्र और अणुव्रत                       | जीवन                                      | २४         |
| चुनावी रणनीति में अणुव्रत का घोषणापत्र     | जीवन                                      | ३४         |
| अंतर्राष्ट्रीय क्षेत्र और अणुव्रत          | बूंद बूंद २                               | १०५        |
| लोकतंत्र और अणुव्रत                        | समता/उद्बो                                | १३०/१३१    |
| अणुव्रत और जनतंत्र                         | वि वीथी                                   | ४३         |
| अणुव्रत प्रेरित समाज रचना                  | वि वीथी                                   | ३९         |
| विश्व शांति और अस्त्र निर्माण <sup>२</sup> | बूंद बूंद २                               | १०         |
| अहिंसा और अणुव्रत                          | प्रश्न                                    | ્રદ્       |
| सत्य और अणुव्रत                            | प्रश्न                                    | १२         |
| अचौर्य और <b>अ</b> णुव्रत                  | प्रश्न                                    | १४         |
| ब्रह्मचर्य और अणुव्रत                      | प्रश्न                                    | <i>হ</i> ত |
| अपरिग्रह और अणुव्रत                        | प्रश्न                                    | १९         |
| धर्म और अणुव्रत                            | प्रश्न                                    | २१         |
| राजनीति और अणुव्रत                         | प्रश्न                                    | २४         |
| अणुव्रत और संगठन                           | प्रश्न                                    | २९         |
| अस्पृश्यता और अणुव्रत                      | प्रश्न                                    | ३९         |
| नीति और अणुव्रत                            | प्रश्न                                    | <b>५</b> ० |
| विश्वसंघ और <b>अ</b> णुव्रत                | प्रश्न                                    | አጸ         |
| सर्वोदय और अणुद्रत <sup>क</sup>            | सूरज                                      | ९७         |
| समन्वय का मंच                              | समता/उद्बो                                | ४३/४३      |
| समन्वय का मंच ः अणुव्रत (१-२)              | अणु गति                                   | ६ म-७६     |
| अणुव्रत और महाव्रत <sup>४</sup>            | सूरज                                      | २२         |
| अणुव्रत और महाव्रत`                        | प्रवचन ४                                  | ४४         |
| धर्मनिरपेक्षता और अणुव्रत                  | मनहंसा                                    | ६४         |
| सर्वोदय और अणुव्रत                         | नैतिक                                     | १४३        |

9. १४-१०-६४ मैक्समूलर भवन, ३. १२-४-४४ संतोषवाड़ी । दिल्ली । ४. ३०-१-४४ बम्बई । २. १०-७-६४ दिल्ली । ४. ३०-११-६६ लाडनूं ।

| नैतिकता और अणुव्रत | \$ \$ \$ |
|--------------------|----------|
| अणुवत अधिवेशन      |          |

| सच्ची सेवा <sup>3</sup> नैतिक ६३<br>अणुव्रत का प्रथम अधिवेशन अणु गति ५१<br>धर्म का मूलमंत्र <sup>2</sup> नैतिक/राजधानी ४६/२२<br>जीवन का मोह और मृत्यु का भय <sup>8</sup> नैतिक १३<br>वार्षिक पर्यवेक्षण <sup>४</sup> नैतिक १२<br>बार्धिक दृष्टि के दुष्परिणाम <sup>४</sup> नैतिक १७<br>दुविधाओं से पराभूत न हों <sup>6</sup> नैतिक २६<br>बुविधाओं से पराभूत न हों <sup>6</sup> नैतिक २६<br>आह्वान <sup>4</sup> गांति के २४४<br>आत्मदमन <sup>5</sup> नैतिक २६<br>आज्वत : प्रतिस्रोत का मार्ग <sup>9°</sup> नैतिक २६<br>आग्वत : प्रतिस्रोत का मार्ग <sup>9°</sup> नैतिक १६<br>आग्वति की चिनगारियां <sup>92</sup> नैतिक १६<br>बुवा साध्य नहीं, साधन <sup>93</sup> नैतिक २३<br>सुधार का सही मार्ग <sup>18</sup> नैतिक १४० | 3                                               |               |      |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------|---------------|------|
| अणुव्रत का प्रथम अधिवेशनअणु गति $\chi$ शधर्म का मूलमंत्रनैतिक/राजधानी $\chi$ ६/२२जीवन का मोह और मृत्यु का भयनैतिक $\chi$ ३वार्षिक पर्यवेक्षणनैतिक $\chi$ २बार्षिक पर्यवेक्षणनैतिक $\chi$ २अाधिक दृष्टि के दुष्परिणाम <sup>४</sup> नैतिक $\chi$ २दुविधाओं से पराभूत न होंनैतिक४४दुःखमुक्ति का उपायनैतिक२४ ४आह्वान <sup>6</sup> शांति के२४ ५आह्वान <sup>6</sup> शांति के२४ ५अगल्पदमन'नैतिक४०अणुव्रत : प्रतिप्रोत का मार्ग <sup>30</sup> नैतिक९४अरांति की चिनगारियां <sup>32</sup> नैतिक१९बत साध्य नहीं, साधन <sup>13</sup> नैतिक२३                                                                                                                                                                                      | सच्ची सेवा                                      | नैतिक         | र् ३ |
| धर्म का मूलमंत्र नैतिक/राजधानी ४६/२२<br>जीवन का मोह और मृत्यु का भय नैतिक १३<br>वार्षिक पर्यवेक्षण नैतिक १०<br>आधिक दृष्टि के दुष्परिणाम भ नैतिक १७<br>दुविधाओं से पराभूत न हों नैतिक १४<br>दुःखमुक्ति का उपाय नैतिक २६<br>आह्वान भार्ति के २४४<br>आत्मदमन नैतिक १४<br>आप्मदमन नैतिक १४<br>आप्मदमन नैतिक १४<br>आप्मदमन नैतिक १४<br>आंदोलन का घोष <sup>99</sup> नैतिक २६<br>आग्नति की चिनगारियां <sup>92</sup> नैतिक १९<br>बत साध्य नहीं, साधन <sup>93</sup> नैतिक २३                                                                                                                                                                                                                                                  | अणुव्रत का प्रथम अधिवेशन                        | अणु गति       |      |
| जीवन का मोह और मृत्यु का भय <sup>8</sup> नैतिक $\chi_3$<br>वार्षिक पर्यवेक्षण <sup>8</sup> नैतिक $\chi_o$<br>आर्थिक दृष्टि के दुष्परिणाम <sup>4</sup> नैतिक $\chi_o$<br>दुविधाओं से पराभूत न हों <sup>6</sup> नैतिक $\chi_g$<br>दुःखमुक्ति का उपाय नैतिक $\chi_g$<br>बाह्यान श्राति के २४५<br>आत्मदमन नैतिक $\chi_o$<br>आजूत : प्रतिस्रोत का मार्ग <sup>9</sup> नैतिक $\chi_v$<br>आंदोलन का घोष <sup>9</sup> नैतिक $\chi_g$<br>आंदोलन का घोष <sup>9</sup> नैतिक $\chi_g$<br>बत साध्य नहीं, साधन <sup>93</sup> नैतिक $\chi_g$                                                                                                                                                                                          | धर्म का मूलमंत्र <sup>२</sup>                   | नैतिक/राजधानी |      |
| वार्षिक पर्यंवेक्षण ४नैतिक५०आधिक दृष्टि के दुष्परिणाम ४नैतिक४७दुविधाओं से पराभूत न हों ५नैतिक४४दुःखमुक्ति का उपाय ७नैतिक२६आह्वान ५शांति के२४५आत्मदमन ५नैतिक२४५आत्मदमन ५नैतिक४०अण्वत : प्रतिस्रोत का मार्ग ९°नैतिक९४आंदोलन का घोष ११नैतिक२६आंदोलन का घोष ११नैतिक२६अशांति की चिनगारियां १२नैतिक२३जत साध्य नहीं, साधन १३नैतिक२३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | जीवन का मोह और मृत्यु का भय <sup>*</sup>        | नैतिक         |      |
| आधिक दृष्टि के दुष्परिणामनैतिक४७दुविधाओं से पराभूत न होंनैतिक४४दुःखमुक्ति का उपायनैतिक२५बाह्यानशांति के२४५आह्यानशांति के२४५आत्याननैतिक२४५आत्याननैतिक२४५आत्याननैतिक२४५आत्याननैतिक२४५आत्याननैतिक२४५आत्याननैतिक२५आंदोलन का घोषनैतिक२६अशांति की चिनगारियां <sup>32</sup> नैतिक२३प्रत साध्य नहीं, साधनभेभे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | वार्षिक पर्यंवे <b>क्षण<sup>४</sup></b>         | नैतिक         | ٤o   |
| दुःखमुक्ति का उपाय" नैतिक २६<br>आह्वान शांति के २४४<br>आत्मदमन नैतिक ४०<br>अणुव्रत : प्रतिस्रोत का मार्ग" नैतिक ९४<br>आंदोलन का घोष" नैतिक २६<br>अशांति की चिनगारियां <sup>32</sup> नैतिक १९<br>व्रत साध्य नहीं, साधन <sup>93</sup> नैतिक २३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | <b>था</b> थिक दृष्टि के दुष्परिणाम <sup>४</sup> | नैतिक         |      |
| <ul> <li>आह्वान<sup>6</sup> शांति कें २४५</li> <li>आत्मदमन<sup>9</sup> नैतिक ४०</li> <li>अण्व्रत : प्रतिस्रोत का मार्ग<sup>9</sup>° नैतिक ९४</li> <li>आंदोलन का घोष<sup>99</sup> नैतिक २६</li> <li>अशांति की चिनगारियां<sup>92</sup> नैतिक १९</li> <li>व्रत साध्य नहीं, साधन<sup>93</sup> नैतिक २३</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | दुविधा आं से पराभूत न हों                       | नैतिक         | 88   |
| <ul> <li>आह्वान<sup>c</sup></li> <li>शांति के २४५</li> <li>आत्मदमन<sup>°</sup></li> <li>नैतिक ४०</li> <li>अणुव्रत : प्रतिस्रोत का मार्ग<sup>9°</sup></li> <li>नैतिक ९४</li> <li>आंदोलन का घोष<sup>91</sup></li> <li>नैतिक २६</li> <li>अशांति की चिनगारियां<sup>92</sup></li> <li>नैतिक १९</li> <li>व्रत साध्य नहीं, साधन<sup>93</sup></li> <li>नैतिक २३</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | दुःखमुक्ति का उपाय <sup>७</sup>                 | नैतिक         | २म   |
| <ul> <li>आत्मदमन<sup>°</sup></li> <li>नैतिक</li> <li>अणुव्रत : प्रतिस्रोत का मार्ग<sup>3°</sup></li> <li>नैतिक</li> <li>९४</li> <li>आंदोलन का घोष<sup>39</sup></li> <li>नैतिक</li> <li>२६</li> <li>अशांति की चिनगारियां<sup>32</sup></li> <li>नैतिक</li> <li>१९</li> <li>व्रत साध्य नहीं, साधन<sup>93</sup></li> <li>नैतिक</li> <li>२३</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | <b>अ</b> ाह्वान <sup>८</sup>                    | शांति के      |      |
| अांदोलन का घोष <sup>99</sup> नैतिक २६<br>अशांति की चिनगारियां <sup>93</sup> नैतिक १९<br>व्रत साध्य नहीं, साधन <sup>93</sup> नैतिक २३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | <b>अा</b> त्मदमन <sup>°</sup>                   | नैतिक         |      |
| अशांति की चिनगारियां <sup>92</sup> नैतिक १९<br>व्रत साध्य नहीं, साधन <sup>93</sup> नैतिक २३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | अणुव्रतः प्रतिस्रोत का मार्ग°°                  | नैतिक         | ९४   |
| अशांति की चिनगारियां <sup>93</sup> नैतिक १९<br>व्रत साध्य नहीं, साधन <sup>93</sup> नैतिक २३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | <b>अ</b> ांदोलन का घोष <sup>99</sup>            | नैतिक         | २६   |
| त्रत साध्य नहीं, साधन <sup>93</sup> नैतिक २३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | अशांति की चिनगारियां <sup>9२</sup>              | नैतिक         |      |
| X12                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | व्रत साध्य नहीं, साधन <sup>93</sup>             | नैतिक         |      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | सुधार का सही मार्ग <sup>।४</sup>                | नैतिक         |      |

- १-३-४९ सरदारशहर में अणुव्रती संघ का उद्घाटन ।
- २. ३०-४-५० दिल्ली में अणुव्रती संघ का प्रथम वार्षिक अधिवेशन ।
- ३. २४-९-५० हांसी में अणुवती संघ का अर्धवार्षिक अधिवेशन ।
- ४. २-५-५१ लुधियाना (पंजाब) में अणुवती संघ का द्वितीय अधिवेशन।
- ५. ३-५-५२ लुधियाना (पंजाब) में अणुव्रती संघ का द्वितीय अधिवेशन ।
- ६. २३-९-५१ सरदारशहर, अणुव्रत आंदोलन का तृतीय वार्षिक अधिवेशन ।
- ७. १७-१०-५३ अणुव्रती संघ द्वारा आयोजित चतुर्थ वार्षिक अधिवेशन के अन्तर्गत कवि सम्मेलन ।

- द. १५-१०-५३ जोधपुर, अणुव्रत का चतुर्थ वार्षिक अधिवेशन ।
- ९. १८-१०-५३ जोधपुर, अणुव्रत का चतुर्थ वार्षिक अधिवेशन ।
- १०. १४-५-५४ अहमदाबाद, गुजरात प्रादेशिक भारत सेवक समाज द्वारा आयोजित प्रेरणा दिवस ।
- १९. १७-१०-५४ बम्बई, अणुव्रत का पंचम वार्षिक अधिवेशन ।
- १२.२०-१०-५५ उज्जैन, अणुव्रत का छठा वार्षिक अधिवेशन ।
- १३.२५-१०-५५ उज्जैन, अणुव्रत का छठा वार्षिक अधिवेशन ।
- १४. १९-५-५६ सरदारशहर, अणुवत प्रेरणा दिवस ।

| ११२                                                | <b>अ</b> ा० तुलसी साहिल् | त्य : एक पर्यवेक्षण |
|----------------------------------------------------|--------------------------|---------------------|
| अणुव्रत क्या देता है ? '                           | नैतिक                    | ११३                 |
| सम्यक् <b>करण का महत्त्व</b> *                     | संभल                     | १७१                 |
| व्रतों का प्रयोग <sup>*</sup>                      | संभल                     | ं द२                |
| नैतिक निर्माण का <b>अ</b> ांदोलन <sup>४</sup>      | संभल                     | द <del>१</del>      |
| समस्या की धूपः समाधान की छतरी े                    | संभल                     | २ <b>१</b> २        |
| सुख और शांति का मूलः संयम <sup>६</sup>             | संभल                     | <i>द</i> ९          |
| सादगी व सरलता निर्धनता की                          |                          |                     |
| पराकाष्ठा नहीं                                     | संभल                     | १३                  |
| व्रत और अनुशासन <sup>*</sup>                       | संभल                     | १६                  |
| अणुवतः एक दिशासूचक यंत्र`                          | नैतिक                    | १२३                 |
| आंदोलन के दो पक्ष <sup>3</sup> °                   | नैतिक                    | १४३                 |
| <b>अ</b> ाचार-संहिता की आवश्यकता <sup>³</sup>      | नैतिक                    | १०                  |
| कर्त्तव्य की पूर्ति के लिए नया मोड़ <sup>ः ३</sup> | नैतिक                    | x                   |
| पांच साधनों की साधना 33                            | नैतिक                    | ٩                   |
| धर्म का पहला सोपान <sup>3*</sup>                   | नैतिक                    | १                   |
| मंगल सन्देश <sup>३५</sup>                          | मंगल                     | 8                   |

- १०-१०-५६ सरदारशहर, अणुव्रत
   के सातवें वार्षिक अधिवेशन पर
   युवक सम्मेलन ।
- २. १२-११-५६ सरदारशहर, अणुव्रत समिति का सप्तम अधिवेशन ।
- ३. २-१२-५६ दिल्ली, अणुव्रत सेमिनार ।
- ४. ३-१२-५६ दिल्ली, अणुव्रत सेमिनार ।
- ५. २-१२-५६ अणुव्रत सेमीनार ।
- ६. ४-१२-५६ अणुव्रत सेमीनार ।
- ७. १२-१०-५६ सरदारशहर, अणुव्रत का सातवां वार्षिक अधिवेशन ।
- ५४-१०-५६ सरदारशहर, अणुव्रत

का सातवां वार्षिक अधिवेशन ।

- २६-१०-५६ सरदारशहर, अणुव्रत प्रेरणा समारोह।
- १०. २-२-५७ सरदारशहर, अणुव्रती कार्यकर्ता शिक्षण शिविर ।
- ११. १९-१०-५⊏ कानपुर, अणुव्रत का नवम वाषिक अधिवेशन ।
- १२. १६-१०-५९ कलकसा, अणुव्रत का दशम वार्षिक अधिवेशन ।
- १३. १८-१०-४९ कलकत्ता, अणुव्रत का दशम वाषिक अधिवेशन ।
- १४. १-१०-४६ राजनगर, अणुव्रत का ग्यारहवां अधिवेशन ।
- १५. अणुव्रत का सतरहवां अधिवेशन ।

| नैतिकता और अणुव्रत                           |                                              | ११३        |
|----------------------------------------------|----------------------------------------------|------------|
| जीवन : एक प्रयोग भूमि'                       | ertí · mar /arthan an                        |            |
| समाजवाद का आधार : नैतिक विकास <sup>®</sup>   | धर्म : एक/अतीत का<br>अनैतिकता                | २९/३६      |
| राष्ट्रीय चरित्र बनाम लोकतंत्र <sup>3</sup>  | राज                                          | २१७        |
| निरीक्षण और प्रस्तुतीकरण का दिन              | राज<br><b>अ</b> ालोक में                     | १३७        |
| अणुत्रतों की दार्शनिक पृष्ठभूमि <sup>४</sup> | नैतिक                                        | १०४        |
| अणुव्रत : राष्ट्रीय जीवन का अंग <sup>४</sup> | प्रवचन ४                                     | ् ६न       |
| धर्म और व्यवहार े                            | बूंद बूंद १                                  | १२         |
| नैतिकता                                      | <b>~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~</b> | १४२        |
|                                              |                                              |            |
| नैतिकता क्या है ?                            | अणु गति                                      | १          |
| नैतिकता क्यों ?                              | अणु गति                                      | X          |
| नैतिक मूल्यों का आधार                        | आलोक में                                     | १७         |
| नैतिकताः कल्पनायायथार्थः ?                   | अणु गति                                      | 30         |
| नैतिकता : कितनी आदर्श, कितनी यथार्थ ?        | अनैतिकता                                     | ሂፍ         |
| नैतिकता : स्वभाव या विभाव ?                  | <b>अ</b> नैतिकता                             | ५२         |
| नैतिकता : इतिहास के आइने में                 | अनैतिकता                                     | 2          |
| दण्ड संहिता कब से ?                          | अनैतिकता                                     | ११२        |
| नैतिक मूल्य : एक सापेक्ष दृष्टि              | अनैतिकता                                     | ६४         |
| नैतिक मूल्य : कितने शाश्वत कितने सामयिक ?    | अनैतिकता                                     | ३४         |
| नैतिकता का अनुबन्ध                           | अनैतिकता                                     | ६ <b>१</b> |
| क्या नैतिकता अनिर्वचनीय है ?                 | अनैतिकता                                     | ৬४         |
| स्वार्थ चेतना ः नैतिक चेतना                  | धर्मः एक                                     | ३४         |
| बीमारी आस्थाहीनता की                         | क्या धर्म                                    | ११२        |
| भ्रष्टाचार की आधारशिलाएं                     | क्या धर्म                                    | <i>৬</i> ৬ |
| नैतिकता का रथ क्यों नहीं आगे सरकता ?         | प्रज्ञापर्व                                  | १००        |
| नीतिहीनता के कारण                            | कुहासे                                       | E &        |
| १. अठारहवां अखिल भारतीय अणुव्रत              | अधिवेशन में 'जैनदर्शन                        | व प्राकृत  |
| सम्मेलन, अहमदाबाद ।                          | विभाग' में पठित ।                            |            |
| २. अणुव्रत का बीसवां अधिवेशन । ५.            | ७-=-७७ अखिल भारतीय                           | य अणुव्रती |
| ३. अणुव्रत का अट्ठाइसवां वार्षिक             | कार्यकर्ता शिविर ।                           | -          |
| अधिवेशन । ६.                                 | २१-५-६५ राजस्थान                             | प्रादेशिक  |
| ४. अहमदाबाद, अखिल भारतीय                     | अणुव्रत सम्मेलन ।                            |            |
| प्राच्य विद्या परिषद् के सतरहवें             |                                              |            |

आ० तुलसी साहित्य : एक पर्यवेक्षण

| पतन के मार्ग : प्रलोभन और प्रमाद                     | आलोक में                    | १३२   |
|------------------------------------------------------|-----------------------------|-------|
| लोकजीवन और मूल्यों का आलोक                           | वैसाखियां                   | १२१   |
| संकट मूल्यों के बिखराव का                            | वैसाखियां                   | ७२    |
| मूल्यहीनता का संकट                                   | कुहासे                      | ३०    |
| जीवन के मापदण्डों में परिवर्तन'                      | संभल                        | 60    |
| प्रतिष्ठा और दुर्बलताएं <sup>२</sup>                 | घर                          | १२५   |
| मानवीय मूल्यों की बुनियाद                            | वैसाखियां                   | ६     |
| मूल्य निर्धारण : एक समस्या                           | अनैतिकता                    | Ę     |
| प्राचीन और अर्वाचीन मूल्यों का संगम                  | <b>अ</b> नैतिकता            | ९६    |
| प्रामाणिकता का मानदण्ड                               | आलोक में                    | १२द   |
| नैतिक मूल्यों का मानदण्ड                             | अनैतिकता                    | ୧୦    |
| नैतिक मूल्यों के लिए आंदोलनों का औचिल                | <b>ग अ</b> नैतिकता          | १००   |
| नैतिक व्यक्ति की न्यूनतम योग्यता                     | अनैतिकता                    | १३४   |
| दृष्टिकोण का मिथ्यात्व <sup>3</sup>                  | बूंद बूंद १                 | X     |
| -<br>नीति के प्रहरी                                  | वैसाखियां                   | 30    |
| नैतिक संघर्ष में विजय कैसे ?                         | अनैतिकता                    | १३५   |
| नैतिक निर्माण                                        | नैतिकता के                  | • •   |
| नैतिकता का पुनर्निर्माण या पुनःशस्त्रीकरण            | शांति के                    | 88    |
| सत्य की प्रतिपत्ति के माध्यम                         | <b>अ</b> नैतिकता            | ६७    |
| नीति का प्रतिष्ठापन परम अपेक्षित <sup>४</sup>        | संभ <b>ल</b>                | २०४   |
| सत्यनिष्ठा की <b>स</b> र्वाधिक आवश्यकता <sup>४</sup> | संभल                        | ्रर   |
| आस्था का निर्माण                                     | खोए                         | 888   |
| सपना एक नागरिक का, एक नेता का                        | वंसाखियां                   | 55    |
| समस्या और समाधान                                     | सू र <b>ज</b>               | १४=   |
| दोष किसी का, दोष किसी प <b>र</b>                     | वैसाखियां                   | १८७   |
| मूल्यों का प्रतिष्ठाता : व्यक्ति या समाज             | <b>अनै</b> तिकत।            | १२७   |
| पवित्रता की प्रक्रिया                                | बूंद बूंद १                 | 288   |
| जहां अनैतिकता, वहां तनाव                             | उद्बो/समता                  | ३७/३७ |
| १. १४-३-५६ थांवला । सदस्यों के बीच प्रदत्त प्रवचन ।  |                             |       |
| २. ५-६-५७ बीदासर ।                                   | <b>४</b> . २२-२-४६ भीलवाड़ा | 1     |
| ३. ५-३-६५ बाड़मेर ।                                  | <b>६. २७-६-४</b> ४ इन्दौर । |       |

४. १-१२-५६ नई दिल्लो, संसद

----

\$ \$ 8

| नैतिकता और अणुव्रत                                    |                            | ११५                   |
|-------------------------------------------------------|----------------------------|-----------------------|
| नैतिकता का अनुबंध                                     | समता/उद्बो                 | ११६/११७               |
| नैतिकता का विस्तार                                    | समता/उद्बो                 | ११=/११९               |
| नैतिक मन का जागरण                                     | समता/उद्बो                 | ११०/१११               |
| मूल्यों में श्रद्धा रखें'                             | संभल                       | २६                    |
| जीवन के आवश्यक तत्त्व <sup>*</sup>                    | संभल                       | ३७                    |
| नैतिक मूल्यों की यात्रा                               | समता/उद्बो                 | 88x/88X               |
| अनैतिकता का चक्रव्यूह                                 | समता/उद्बो                 | <b>६५/</b> ६ <b>५</b> |
| सत्य की चाबी : नैतिकता                                | समता/उद्बो                 | ३३/३३                 |
| नैतिकता का प्रयोग                                     | समता/उद्बो                 | ११२/११३               |
| आत्मप्रेरणा                                           | समता/उद्बो                 | १७४/१७७               |
| नैतिकता का प्रकाश                                     | समता/उद्बो                 | 209/20S               |
| स्वत्व का विस्तार                                     | समता/उद्बो                 | १२०/१२१               |
| मूल्यांकन का दृष्टिकोण                                | समता/उद्बो                 | ४३/४३                 |
| संयम का मूल्य                                         | समता/उद्बो                 | १८७/१८९               |
| परिस्थितिवादः एक बहाना                                | समता/उद्बो                 | ६१/६१                 |
| श्रद्धाहीनता सबसे बड़ा <b>अ</b> भिशाप है <sup>3</sup> | संभ <b>ल</b>               | ६०                    |
| मानवता का आधार                                        | संमता/उद्बो                | १२६/१२७               |
| पकड़ किसकी ?                                          | समता/उद्बो                 | 866/868               |
| पहला सोपान                                            | समता/उद्बो                 | न६/५७                 |
| चरित्रनिष्ठाः एक प्रश्नचिह्न                          | अणु गति                    | ११३                   |
| सफलता का प्रथम सूत्र                                  | वैसाखियां                  | २४                    |
| नीति और <b>अ</b> नीति                                 | प्रश्न                     | <u> </u>              |
| सुख और उसके हेतु                                      | अनैतिकता                   | १०४                   |
| विश्वास का आधार                                       | समत।                       | २३२                   |
| मूल्यांकन का दृष्टिकोण <sup>४</sup>                   | प्रवचन ४                   | १२९                   |
| जब मुख्य गौण हो जाए                                   | समता                       | २०६                   |
| समाज और व्यक्ति की सफलता'                             | सू र <b>ज</b>              | २४                    |
| चरित्रनिष्ठा                                          | उद्बो/समता                 | १४९/१४७               |
| प्रेम की जीत<br>                                      | मुक्तिपथ                   | १९७                   |
| १. १८-१-४६ जावद                                       | ४. २४-१२-७७ लाडन्          | 1                     |
| २. २६-१-४६ हमोरगढ़                                    | <b>४</b> . २-२-४४ लाडनूं । |                       |
| ३. ८-३-४६ अजमेर ।                                     |                            |                       |

| ११६                                             | आ० तुलसी साहित्य : एक पर्यवेक्षण |       |
|-------------------------------------------------|----------------------------------|-------|
| एक <sup>9</sup>                                 | धर्म : एक                        | २३५   |
| तीन                                             | धर्मः : एक                       | २४०   |
| नैतिकताः विभिन्न सम्दर्भो में                   |                                  |       |
| नैतिकता विभिन्न परिवेशों में                    | आलोक में                         | १७२   |
| अध्यात्म और नैतिकता                             | अणु गति                          | १३    |
| नैतिकता : <b>अ</b> ध्यात्म का व्यावहारिक परिपाक | आलोक में                         | શહ્ય  |
| न्याय भौर नैतिकता                               | प्रवचन ५                         | २३    |
| यान्त्रिक विकास <b>क्षौर नै</b> तिकता           | अनैतिकता                         | પ્રપ્ |
| सुखवाद और नैतिकता                               | अनैतिकता                         | २९    |
| दण्ड और नैतिकता                                 | अनैतिकता                         | १०८   |
| अर्थतन्त्र और नैतिकता                           | अनैतिकता                         | ९२    |
| मूलवृत्तियां और नैतिक मूल्य                     | अनैतिकता                         | 55    |
| शासनतन्त्र और नैतिक मूल्य                       | अनैतिकता                         | १३०   |
| साम्यवाद और अध्यात्म                            | अनैतिकता                         | 888   |
| लोकतन्त्र और नैतिकता                            | मंजिल १                          | २१४   |
| शिक्षा, अध्यात्म और नैतिकता                     | राज                              | १४७   |
| विवाह के संदर्भ में नैतिकता                     | अनैतिकत।                         | १४८   |
| लोकतन्त्र और नैतिकता                            | सफर                              | ७९    |

## मनोविज्ञान

- ० मनोविज्ञान
- 0 भा<del>व</del>
- ० लेश्या
- ० इन्द्रिय

### मनोबिज्ञान

| <b>হা</b> র্থিক                              | पुस्तक              | पृष्ठ              |
|----------------------------------------------|---------------------|--------------------|
| मनोविज्ञान                                   |                     |                    |
| मनुष्य की मौलिक मनोवृत्ति                    | मुखड़ा              | २४                 |
| भटकाने वाला कौन : घौराहा या मन ?             | मुखड़ा              | १४१                |
| मन के जीते जीत                               | मुखड़ा              | <b>१</b> ५५        |
| क।हे को विराह मन                             | मुखड़ा              | १६७                |
| संभव है मनोवृत्ति में बदलाव                  | दीया                | २७                 |
| कितना विशाल है भावों का जगत्                 | दीया                | ሄሩ                 |
| मनः एक मीमांसा                               | प्रवचन ५            | २२०                |
| मन की कार्यशीलता <sup>°</sup>                | प्रवचन ४            | ११२                |
| मौलिक मनोवृत्तियां                           | दीया                | २४                 |
| क्या मन चंचल है ?                            | प्रेक्षा            | 38                 |
| मन को साधने की प्रक्रिया ै                   | मंजिल २             | 880                |
| मानव स्वभाव की विविधता <sup>४</sup>          | मंजिल २             | रू                 |
| मानसिक शांति का प्रश्न                       | प्रेक्षा            | २७                 |
| वर्तमान तनाव और आध्यात्मिकता                 | क्या धर्म           | 85                 |
| मानसिक तनाव और उसका समाधान                   | प्रेक्षा            | ं३४                |
| मान <b>सि</b> क शांति के प्रयोग <sup>*</sup> | क्या धर्म/नयी पीढ़ी | • •                |
| इच्छामंडल और व्यक्तित्व का निर्माण           | अनैतिकता            | ۰۰, ۰۰<br>۲۵       |
| अपराध का उत्स : मन या नाड़ी संस्थान          | अनैतिकता            | ११५                |
| अविश का उपचार                                | वया धर्म            | ्र<br>१२७          |
| <b>अा</b> दत परिवर्तन की प्रक्रिया           | वैसाखियां           | ्र्<br>२१ <b>४</b> |
| कैसे हो मनोवृत्ति का परिष्कार ?              | अतीत का             | र <i>रू</i><br>१४७ |

१. २४-८-७६ गंगाशहर २. १-९-७७ लाडनूं ३. १८-४-७८ लाडनूं ४. १-४-७६ छापर ५. ११-६-७४ दिल्ली

आ० तुलसी साहित्य : एक पर्यवेक्षण

| दमन बनाम शमन                           | मंजिल २/मुक्तिः    | इसी ९/२०     |
|----------------------------------------|--------------------|--------------|
| अपराध के प्रेरक तत्त्व                 | व <b>ैस</b> ाखियां | १९६          |
| तीन वृत्तियां <sup>≈</sup>             | प्रवचन ९           | १७           |
| अखंड व्यक्तित्व के सूत्र               | समता               | २१३          |
| मनोबल कैसे बढाएं ?                     | खोए                | १३१          |
| स्मरण शक्ति का विकास                   | वैसाखियां          | १३४          |
| <b>अ</b> वधान किया <sup>3</sup>        | सूरज               | २१ <b>१</b>  |
| अवधान विद्या <sup>४</sup>              | संभल               | XX           |
| <b>अ</b> वधान विद्या <sup>४</sup>      | घर                 | ९७           |
| आभामण्डल का प्रभाव                     | खोए                | ११२          |
| असंतुलन के कारण                        | समता/उद्बो         | ३/३          |
| संघर्ष से शान्ति                       | समता/उद्बो         | 88/88        |
| क्या आदतें बदली जा सकती हैं ?          | खोए (              | ७६           |
| बड़ा कौन ?                             | समता/उद्बो         | १८३/१८४      |
| शांति का मूल                           | समता/उद्बो         | १३४/१३६      |
| भयमुक्ति                               | नैतिकता के         | • • • • • •  |
| चार प्रकार के पुरुष'                   | मंजिल १            | २२द          |
| अस्वीकार की शक्ति                      | खोए                | २०           |
| तनाव मुक्ति का उपाय                    | बूंद बूंद २        | १४२          |
| जीने का दर्शन                          | खोए                | પ્ર૪         |
| लेश्या                                 | ,                  |              |
| भावधारा से बनता है व्यक्तित्व          | जब जागे            | <b>د ب</b> ر |
| भावधारा की विशुद्धि से मिलने वाला सूख  | जब जागे            | <b>न्</b> ९  |
| लेख्या और रंगों का संबंध               | जब जागे            | ९३           |
| अंत समय में होने वाली लेश्या का प्रभाव | जब जागे            | ९<br>इ       |
| उत्थान व पतन का आधार : भावधारा         | प्रवचन द           | २४८<br>२४८   |
| रस, गंध और स्पर्श चिकित्सा             | प्रेक्षा           | १६०          |
|                                        |                    | • • •        |
| १. २९-४-७६ पडिहारा                     | ४. १९-४-४७ लाडनूं  |              |
| २. ८-४-४३ बीकानेर                      | ६. १६-६-७७ लाडनूं  |              |
| ३. ४-९-४४ उज्जैन                       | ७. २८-८-६४ दिल्ली  |              |
| X DX-D-VE utherates                    |                    |              |

- ३. ४-९-४४ उज्जैन
- ४. २४-२-४६ भीलवाड़ा

८. २९-८-७८ गंगाशहर

120

| मनोविज्ञान                                   |                 | १२ <b>१</b>      |
|----------------------------------------------|-----------------|------------------|
| तेजोले <b>ण्य</b> ा <sup>°</sup>             | प्रवचन ४        | ७१               |
| भाव                                          |                 |                  |
| भाव और उनके प्रकार <sup>२</sup>              | प्रवचन ५        | २४२              |
| औदयिक भाव और स्वभाव <sup>*</sup>             | प्रवचन प        | २३२              |
| औदयिक भाव का विलय ः मुक्तिद्वार <sup>४</sup> | प्रवचन प        | २४२              |
| पारिणामिक भाव : एक घ्रुव सत्य <sup>४</sup>   | प्रवचन म        | २४९              |
| भाव और आत्मा (१-२)                           | गृहस्थ          | १९४-१९६          |
| भाव और आत्मा (१-२)                           | मुक्तिपथ        | १७ <b>५-१</b> ७९ |
| औदयिक भाव (१-३)                              | गृहस्थ          | १९८-२०१          |
| औदयिक भाव (१-३)                              | मुक्तिपथ        | १८ <b>१-१</b> ८३ |
| औपशमिक भाव                                   | गृहस्थ/मुक्तिपथ | २०२/१८४          |
| क्षायिक भाव                                  | गृहस्थ/मुक्तिपथ | १८४/२०३          |
| क्षायोपशमिक भाव                              | गृहस्थ/मुक्तिपथ | २०४/१८३          |
| पारिणामिक भाव                                | गृहस्थ/मुक्तिपथ | १८९/१८७          |
| सान्निपातिक भाव                              | गृहस्थ/मुक्तिपथ | २०७/१८९          |
| इन्द्रिय                                     |                 |                  |
| इन्दियां : एक विवेचन'                        | प्रवचन ५        | २१६              |
| इन्द्रिय के प्रकार*                          | प्रवचन ५        | २१०              |
| इन्द्रियां और द्रष्टाभाव <sup>८</sup>        | सोचो ! ३        | <b>४</b> ४       |
| इन्द्रियों के प्रति हमारा दृष्टिकोण े        | सोचो ! ३        | 868              |

| १. १२-६-७७ जैन विश्व भारती | ६. २३-८-७८ गंगाशहर       |
|----------------------------|--------------------------|
| २. २८-८-७८ गंगाशहर         | ७. २२-द-७द गंगाशहर       |
| ३. २७-८-७८ गंगाशहर         | <b>८. २०-१७</b> ८ लाडनूं |
| ४. ३१-८-७८ गंगाशहर         | ९. २२-३-७= लाडनूं        |
| ५. १-९-७८ गंगाशहर          |                          |

## योगसाधना

- ॰ ध्यान
- ० साधना
- ० प्रेक्षाध्यान
- ० दीर्घश्वास प्रेक्षा
- ० शरीरप्रेक्षा
- 0 चैतन्य केन्द्र प्रेक्षा
- ० लेश्याध्यान
- ० अनुप्रेक्षा

#### योगसाधना

| शीर्षक                                  | पुस्तक                                | पुष्ठ  |
|-----------------------------------------|---------------------------------------|--------|
| ध्यान                                   | · ·                                   |        |
| खोज अपने आपकी                           | दीया                                  | ৬হ     |
| निर्विचारता : ध्यान की उत्क्रुष्टता     | मनहंसा                                | १२ंव   |
| परम पुरुषार्थ                           | खोए                                   | 2      |
| आलम्बन से होता है ध्यान का प्रारम्भ     | जब जागे                               | Ęì     |
| सफल जीवन की पहचान ः भाव विशुद्धि        | जब जागे                               | 6      |
| ध्यान का प्रथम सोपान : धर्म्यध्यान      | अतीत                                  | 60     |
| द्रष्टा की आंख का नाम है प्रज्ञा        | लघुता                                 | 6      |
| क्या जैन धर्म में ध्यान की परम्परा है ? | प्रेक्षा                              | ą      |
| भगवान् महावीर के बाद ध्यान की परम्परा   | प्रेक्षा                              | 8      |
| ध्यान परम्परा का विच्छेद क्यों ?        | प्रेक्षा                              | ४<br>१ |
| ध्यान की भूमिका                         | प्रेक्षा                              | ४व     |
| ध्यान-साधना और गुरु                     | प्रेक्षा                              | ६      |
| ध्यान का गुरुकुल                        | प्रेक्षा                              | ६०     |
| ध्यान प्रशिक्षण की व्यवस्था             | प्रेक्षा                              | દ્     |
| ध्यान की मुद्रा                         | प्रेक्षा                              | ९ः     |
| चौबीसी में ध्यान के तत्त्व              | जीवन                                  | १४     |
| ध्यान के पूर्व तैयारी                   | प्रेक्षा                              | 5      |
| परिवर्तन की प्रक्रिया                   | प्रेक्षा                              | ভ      |
| ध्यान क्या है ?                         | प्रवचन १०                             | ६      |
| धर्मध्यान : एक अनुचिंतन <sup>२</sup>    | सोचो ! ३                              | २९     |
| तपस्या और ध्यान <sup>3</sup>            | बूंद-बूंद १                           | १८     |
| प्रयोग : प्रयोग के लिए                  | खोए                                   | १२     |
| १. २-९-७८ गंगाशहर ।                     | ३. १९-४-६४ जयपुर ।                    |        |
| २. १६-१-७८ लाडन्ं।                      | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |        |

Jain Education International

| १२६                                | आ० तुलसी साहित्यः | एक पर्यवेक्षण |
|------------------------------------|-------------------|---------------|
| आंख मूंदना ही घ्यान नहीं           | खोए               | १२२           |
| केवल सुनने से मंजिल नहीं           | खोए               | 888           |
| एकाग्रता है ध्यान की कसौटी         | मनहंसा            | १२४           |
| शरीर और मन का संतुलन               | आलोक में          | 56            |
| स्वयं सत्य खोजें                   | खोए               | १५०           |
| साधना                              |                   |               |
| सफलता का प्रमाण                    | मुखड़ा            | 60            |
| लघुता से प्रभुता मिले              | लघुता             | १             |
| क्या अरति ? क्या आनन्द ?           | लघुता             | ३०            |
| साधना की भूमिकाएं                  | <b>ल</b> घुता     | हर            |
| अात्मदर्शन का राजमार्ग             | लघुता             | १२न           |
| आओ, जलःएं हम आत्मालोचन का दीया     | लघुता             | द्भ           |
| घर के भीतर कौन ? बाहर कौन ?        | लघुता             | ৩দ            |
| भोगातीत चेतना का विकास             | लघुता             | १००           |
| आत्मा ही बनता है परमात्मा          | लघुता             | १३१           |
| स्वयं को खोजना है समाधान           | लघुता             | १४६           |
| पहचान : अन्तरात्मग और बहिरात्मा की | लघुता             | १३६           |
| जहां से सब स्वर लौट आते हैं        | लघुता             | १४१           |
| जागरण के बाद प्रमाद क्यों ?        | लघुता             | 8130          |
| साधना कब और कहां ?                 | लघुता             | २०४           |
| सावधानी की संस्कृति                | कुहासे            | १६०           |
| मन चंगा तो कठौती में गंगा          | जब जागे           | ह्            |
| खोने के बाद पाने का रहस्य          | जब जागे           | ११            |
| तन्मयता                            | खोए               | १०९           |
| जैनमुनि और योगासन <sup>9</sup>     | बूंद-बूंद २       | १०८           |
| उपशम रस का अनुशीलन                 | संभल              | १३४           |
| आत्म पवित्रता का साधन              | संभल              | ११३           |
| कौन होता है चक्षुष्मान् ?          | दीया              | ९             |
| साधना का उद्देश्य                  | दीया              | <b>८</b> ९    |
| मंजिल तक ले जाने वाला आस्था सूत्र  | कुहासे            | २४५           |
| जीवन का पहला बोधपाठ                | मनहंसा            | ३३            |

१. १६-८-६४ दिल्ली ।

www.jainelibrary.org

| योगसाधना                                          |             | १२७ |
|---------------------------------------------------|-------------|-----|
| कैंसे होती है सुगति ?                             | मनहंसा      | ४६  |
| परिवर्तन भी एक सचाई है                            | मनहंसा      | १९३ |
| साधना संघबद्ध भी होती है                          | मुखड़ा      | १४७ |
| चैतन्य-विकास की प्रक्रिया                         | मंजिल २     | १३  |
| ज्ञान अतीन्द्रिय जगे                              | प्रज्ञापर्व | ७९  |
| अनुराग से विराग <sup>°</sup>                      | मंजिल २     | २३३ |
| साध्य और सिद्धि                                   | आगे         | २१  |
| आत्माः महात्माः परमात्मा                          | आगे         | ७६  |
| सिद्ध बनने <sup>®</sup> की प्रक्रिया <sup>४</sup> | प्रवचन ५    | १०३ |
| साधना का मर्भ <sup>४</sup>                        | प्रवचन ५    | १९४ |
| भावक्रिया करें                                    | सोचो ! ३    | ९२  |
| कुशल कौन ?                                        | सभल         | १४९ |
| साधना और लब्धियां°                                | प्रवचन ५    | 858 |
| निष्काम साधना <sup>८</sup>                        | प्रवचन ४    | १४  |
| अर्हत् बनने की प्रक्रियाँ                         | सोचो ! ३    | २१न |
| भक्त से भगवान् कैसे बनें ?                        | सोंचो ! ३   | २५९ |
| अनुस्रोत : प्रतिस्रोत <sup>99</sup>               | सोचो ! ३    | २४६ |
| आत्म विकास को प्रक्रिया <sup>9२</sup>             | आगे         | ४१  |
| समाधि के सूत्र                                    | मनहंसा      | १३६ |
| समाधि का सूत्र                                    | लघुता       | حتر |
| समाधि के सूत्र <sup>9३</sup>                      | मंजिल १     | २२४ |
| विकास का सोपान ः जागृति <sup>१४</sup>             | सोचो ! ३    | ११७ |
| प्रथम सोपान                                       | खोए         | ሄ   |
| दिशा का बदलाव                                     | खोए         | ঽঽ  |

१७-१०-७८ गंगाशहर ।
 २. १६-२-६६ भादरा ।
 ३. २७-२-६६ सिरसा ।
 ४. १६-१२-७७ लाडनूं ।
 ४. ५-१-७८ लाडनूं ।
 ६. १-२-७८ सुजानगढ़ ।
 ७. ४-१-७८ लाडनूं ।

८. २४-७-७७ लाडनूं । ९. २-६-७८ सुजानगढ़ । १०. १-७-७८ रासीसर । ११. ८-६-७८ सांडवा । १२. २१-२-६६ नोहर । १३. १४-६-७७ लाडनूं । १४. २३-३-७८ लाडनूं ।

|                                         | <u>.</u> .      |         |
|-----------------------------------------|-----------------|---------|
| सदेह भी विदेह होते हैं                  | जागो !          | ९२      |
| साधना और शरीर <sup>°</sup>              | मंजिल २         | १४६     |
| देहे दुक्खं महाफलं                      | गृहस्थ/मुक्तिपथ | 888/203 |
| विकथा : साधना का पलिमंथु                | मंजिल १         | ९६      |
| साधना का प्रशस्त पथ <sup>४</sup>        | बूंद बूंद १     | ९१      |
| व्यवहार और साधना                        | बूंद बूंद १     | १३३     |
| योग और भोग <sup>६</sup>                 | बूंद बूंद २     | ७३      |
| भोग दुःख, योग सुख <sup>°</sup>          | प्रवचन १        | १५८     |
| जीवन का सही <b>ल</b> क्ष्य <sup>८</sup> | भोर             | १४६     |
| मुक्ति का सोपानः आत्मनिदा               | प्रवचन ४        | ४४      |
| श्रवणीय क्या है ? <sup>३°</sup>         | प्रवचन १०       | 800     |
| सद्गति : दुर्गति <sup>39</sup>          | प्रवचन १०       | २०५     |
| मंदकषाय बनें <sup>७२</sup>              | प्रवचन १०       | १३०     |
| करणीय और अकरणीय का विवेक <sup>ःз</sup>  | जागो !          | १३९     |
| विशुद्धि के स्थान                       | प्रवचन ९        | ४१      |
| कषाय-विजय के साधन <sup>98</sup>         | प्रवचन ९        | १८४     |
| शत्रु विजय <sup>३४</sup>                | प्रवचन ९        | ፍሂ      |
| <b>समा</b> धान की दिशा <sup>%</sup>     | ज्योति से       | १०३     |
| जपः एक मानसिक चिकित्सा                  | प्रेक्षा        | २०      |
| बदलाव संभव है जीवन धारा में             | जब जागे         | 50      |
| अन्तर्मुखी परिशुद्धि <sup>३७</sup>      | सूरज            | १२२     |
| शक्ति की पहचान <sup>३८</sup>            | मंजिल २         | १६९     |
|                                         |                 |         |

| १. १३-१०-६४ दिल्ली ।    |
|-------------------------|
| २. ३०-४-७८ लाडनूं ।     |
| ३. १६-२-७७ छापर ।       |
| ४. ४-८-६४ दिल्ली ।      |
| ४. ३-४-६४ जयपुर ।       |
| ६. २९-७-६४ दिल्ली ।     |
| ७. १६-३-४४ राणीस्टेशन । |
| ८. २७-९-४४ बम्बई ।      |
| ९. २७-११-७७ लाडनूं ।    |
|                         |

१०. २३-३-७९ दिल्ली ।
१९. ४-४-७९ दिल्ली ।
१२. १३-२-७९ रतनगढ़ ।
१३. २३-१०-६४ दिल्ली ।
१४. २३-७-४३ जोधपुर ।
१४. २४-४-४३ बीकानेर ।
१६. १४-६-७७ लाडनूं ।
१४. २४-८२४ चावलखेड़ा ।
१८. ३-४-८३ अहमदाबाद ।

**१**२५

| योगसाधना                                  |                                     | १२९         |
|-------------------------------------------|-------------------------------------|-------------|
| नए द्वार का उद्घाटन <sup>9</sup>          | सोचो ! ३                            | २६३         |
| साधना की आयोजना                           | वि. वीथी                            | ६न          |
| वैयक्तिक साधना का अधिकारी <sup>२</sup>    | मंजिल १                             | 888         |
| आदर्श साधक कौन ! *                        | भोर                                 | 200         |
| दो प्रकार के साधक <sup>४</sup>            | प्रवचन १०                           | १९१         |
| स्थितात्माः अस्थितात्मा <sup>४</sup>      | प्रवचन १०                           | १७४         |
| आत्मोदय होता है आस्था, ज्ञान और पुरुषार्थ | र्म लघुता                           | २००         |
| मौन से होता है ऊर्जा का संचय              | लघुता                               | २१५         |
| सबल कौन ? 5                               | . मुक्तिः इसी/मंजिल २               | ५०/४६       |
| आत्मानुभव की प्रक्रिया                    | राज                                 | २२२         |
| श्रेय और प्रेय                            | खोए                                 | ሄፍ          |
| वृत्तियों का शोषण ः विचारों का पोषण       | खोए                                 | १३७         |
| आत्मसाक्षात्कार की दिशा                   | खोए                                 | ६८          |
| वर्तमान में जीना                          | वि वीथी                             | १०३         |
| चैतन्य विकास की प्रक्रिया                 | मुक्तिः : इसी                       | २४          |
| आगे की सुधि लेइ                           | आगे                                 | २४ <b>१</b> |
| जीवन विकास के कम                          | प्रवचन ११                           | २०१         |
| अकर्म से निकला हुआ कर्म                   | खोए                                 | १२न         |
| आत्मदर्शन का पथँ                          | प्रवचन १०                           | १२६         |
| साधना की सफलता का रहस्य                   | आगे                                 | ६४          |
| उपासक संघ : एक नया प्रयोग                 | बूंद बूंद                           | 868         |
| अस्तित्व की जिज्ञासा                      | प्रेक्षा                            | XX          |
| जागो ! निद्रा त्यागो े                    | जागो !                              | ৬ ম         |
| जागरूकता से बढ़ती है संभावनाएं            | लघुता                               | १७३         |
| प्रारम्भ सरस, अन्त विरस <sup>'°</sup>     | बूंद बूंद १                         | . २२न       |
| चार <sup>99</sup>                         | धर्म : एक                           | २४१         |
| १. १८-६-७८ नोखामण्डी ।                    | ७. १०-५-६६ सूरतगढ़ ।                |             |
| २. १७-३-७७ लाडन्ं ।                       | <ul> <li>९२-२-७९ रतनगढ़।</li> </ul> |             |
| ३. ३०-१२-४४ थाना ।                        | ९. १-१०-६४ दिल्ली ।                 |             |
| ४. २-४-७९ दिल्ली ।                        | १०. १-७-६४ दिल्ली (ग्रीनपा          | र्क) ।      |
| ४. २४-३-७९ दिल्ली (महरौली) ।              | ११. मृगसिर कृष्ण। २, २०२३           | 1           |
| ६. २६-४-७६ पडिहारा ।                      |                                     |             |

| १३०                                                    | अा० तुलसी साहित्य : एक प   | र्यवेक्ष <b>ण</b> |
|--------------------------------------------------------|----------------------------|-------------------|
| संघर्ष सत् और असत् के बीच                              | मुखड़ा                     | १६४               |
| जागरण क्या है ?                                        |                            | १०८               |
| आधि और उपाधि की चिकित्सा                               | जब जागे                    | ६७                |
| द्वन्द्वमुक्ति का उपाय                                 | गृहस्थ                     | 883               |
| प्रेक्षाध्यान                                          |                            |                   |
| संपिक्खए अप्पगमप्पएणं '                                | प्रवचन ५                   | Ç,                |
| प्रेक्षा का दर्शन                                      | मुखड़ा                     | تة <b>१</b>       |
| अन्तर्यात्रा है धर्म की यात्रा                         | मुखड़ा                     | १३४               |
| पथ, पाथेय और मंजिल                                     | -<br>मुखड़ा                |                   |
| दोषमुक्ति का नया उपाय                                  | मुखड़ा                     | १२०               |
| प्रेक्षा है एक चिकित्सा विधि                           | खोए                        | <b>द</b> ६        |
| प्रेक्षाः <b>अ</b> त्तमदर्शन की प्रक्रिया <sup>°</sup> | मंजिल २                    | १७९               |
| प्रेक्षा का उद्भव और विकास                             | प्रेक्षा                   | १                 |
| प्रेक्षा का कार्यं कम                                  | प्रेक्षा                   | X                 |
| प्रेक्षा का <b>अ</b> ाधार                              | प्रेक्षा                   | ९                 |
| अर्ह की अर्हता                                         | प्रेक्षा                   | १६                |
| अन्तर्यात्रा                                           | प्रेक्षा                   | ९६                |
| मूल्यांकन की निष्पत्ति                                 | प्रेक्षा                   | ४९                |
| चेतना जागृति का उपक्रम <sup>*</sup>                    | प्रवचन ४                   | ፍሂ                |
| आत्मा से आत्मा को देखो                                 | खोए                        | १९७               |
| कभी नहीं जाने वाली जवानी                               | खोए                        | न् २              |
| चेतना के केन्द्र में विस्फोट <sup>४</sup>              | सोचो ! ३                   | 88 <b>8</b>       |
| सुखी जीवन का मंत्र : प्रेक्षाध्यान <sup>४</sup>        | प्रवचन १०                  | ६४                |
| देश और काल को बदला जा सकता है                          | बीती ताहि                  | १४                |
| प्रेक्षाध्यान और अणुव्रत का सम्बन्ध                    | प्रेक्षा                   | 83                |
| स्वयं की पहचान`                                        | मुक्ति : इसी               | ३७                |
| अन्तर्दृष्टि का उद्घाटन                                | खोए                        | 5¥                |
| १. २-११-७७ लाडनूं ।                                    | ४. १८-३-७८ जैन विश्व       | भारती,            |
| २. १०-४-८३ अहमदाबाद, प्रेक्षाध्यान                     | चतुर्थ प्रेक्षाध्यान शिविष | र का              |
| शिविर का उद्घाटन ।                                     | समापन समारोह ।             |                   |
| ३.११-१२-७७ लाडनूं, प्रेक्षाध्यान                       | ४. ४-९-७८ गंगानगर ।        |                   |
| शिविर का समापन समारोह ।                                | ६. ३०-६-७६ राजलदेसर ।      |                   |

١,

| गोगसाधना                                           |                   | <b>१२१</b>  |
|----------------------------------------------------|-------------------|-------------|
| प्रेक्षाध्यान और विपश्यना]                         | मनहंसा            | १२३         |
| चित्त की एकाग्रता के प्रकार'                       | ज्योति से         | 69          |
| प्रयोग ही सर्वोत्कृष्ट प्रवचन है <sup>°</sup>      | प्रवचन ४          | 1           |
| आत्म दर्शन का प्रथम बिन्दु                         | बीती ताहि         | १३          |
| बदलने की प्रक्रिया                                 | खोए               | 60          |
| शिविर साधना                                        | प्रेक्षा          | 6           |
| संस्कार-निर्माण का स्वस्थ उपक्रम : शिविर           | दोनों             | १८३         |
| उपसंपदा के सूत्र                                   | प्रेक्षा          | 22          |
| प्रेक्षाध्यान की उपसंपदा                           | प्रेक्षा          | 5           |
| प्रयोगों की सूल्यवत्ता                             | मुखड़ा            | 80          |
| जप, ध्यान और कायोत्सर्ग                            | -<br>खोए          | ११९         |
| दीर्घश्वास प्रेक्षा                                |                   |             |
| श्वास प्रेक्षा <sup>3</sup>                        | प्रवचन ४          | :           |
| श्वास को देखना : आत्मा को देखना                    | मुखड़ा            | १३७         |
| श्वास दर्शन <sup>४</sup>                           | मंजिल १           | ९           |
| दीर्घश्वास की साधना                                | प्रेक्षा          | १०२         |
| एक क्षण देखने का चमत्कार                           | बीती ताहि         | १९          |
| दीर्घश्वास प्रेक्षा                                | बीती ताहि         | ود          |
| ध्यान से अहं चेतना टूटती है या पुष्ट होती है ?     | प्रेक्षा          | १००         |
| कायोत्सर्ग : तनाव-विसर्जन की प्रक्रिया             | जागो !            | २१४         |
| थरीर प्रेक्षा                                      |                   | ••          |
| शरीर प्रेक्षा है शक्ति दोहन की कला                 | प्रेक्षा          | ११२         |
| स्वभाव परिवर्तन की प्रक्रिया ः शरीर प्रेक्षा       | प्रेक्षा          | 800         |
| चैतन्य केन्द्रप्रेक्षा                             |                   | •           |
| आध्यात्मिक विकास के लिए अनुपम अवदान                | प्रेक्षा          | १२९         |
| भाव परिवर्तन का अभियान                             | प्रेक्षा          | 296         |
| चैतन्य केन्द्रों का जागरण : भाव तरंगों का परिष्कार | र प्रेक्षा        | <b>१</b> २५ |
| चैतन्य केन्द्रों का प्रभाव                         | प्रेक्षा          | १२१         |
| <b>१. १-९-७० रायपुर ।</b> ४.                       | १३-२-७७ छापर ।    |             |
|                                                    | २४-११-६४ दिल्ली । |             |

लेश्याध्यान

१३२

| जैन योग में कुंडलिनी                   | प्रेक्षा  | १३३          |
|----------------------------------------|-----------|--------------|
| आभामण्डल                               | प्रेक्षा  | १३७          |
| तेजोलब्धिः उपलब्धि और प्रयोग           | प्रेक्षा  | १४१          |
| मानसिक शांति का आधार                   | प्रेक्षा  | 888          |
| शांति का हेतुः पर्यावरण की विशुद्धि    | प्रेक्षा  | १४९          |
| लेण्या के वर्गीकरण का आधार             | प्रेक्षा  | १४३          |
| भावधारा और आभावलय की पहचान             | प्रेक्षा  | १४७          |
| अप्रशस्त भावधारा झौर उससे बचने के उपाय | प्रेक्षा  | १६४          |
| व्यक्तित्व-निर्माण में भावधारा का योग  | प्रेक्षा  | १६५          |
| भावविशुद्धि में निमित्तों की भूमिका    | प्रेक्षा  | १७१          |
| आत्मिक अनुभूति क्या है ?               | प्रेक्षा  | १७४          |
| अनुप्रेक्षा                            |           |              |
| ध्यान और स्वाध्याय का सेतु             | प्रेक्षा  | <b>१ द १</b> |
| अभ्यास की मूल्यवत्ता                   | प्रक्षा   | १८४          |
| अनुप्रेक्षा से दूर होता है विषाद       | दीया      | ६२           |
| शांति का बोधपाठ                        | दीय।      | ७२           |
| बदलाव का उपक्रम : भावना'               | प्रवचन १० | १४२          |

### १. १९-३-७९ दिल्ली (महरौली) ।

88

# राष्ट्र चिंतन

- ० राष्ट्र-चिंतन
- ० संसद
- ॰ राष्ट्रीय चरित्र (विधायक)
- ० चुनावशुद्धि
- ० लोकतंत्र/जनतंत्र
- ० राष्ट्रीय एकता
- ० नागरिकता

### राष्ट्र चिंतन

| शीर्षक                                        | पुस्तक                                  | पुल्ठ                                  |
|-----------------------------------------------|-----------------------------------------|----------------------------------------|
| राष्ट्र चितन                                  | · • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | ······································ |
| आदर्श राज्य <sup>३</sup>                      | तीन/अग.तु.                              | ३/३४                                   |
| समाधान के आईने में युग की समस्याएं            | सफर                                     | ९३                                     |
| राष्ट्रीय चरित्र विकास की अपेक्षाएं           | क्या धर्म                               | ४४                                     |
| समाधान के दर्पण में देश की प्रमुख समस्याएं    | क्या धर्म                               | १४१                                    |
| राष्ट्र-निर्माण का सही दृष्टिकोण <sup>र</sup> | शांति के                                | २३०                                    |
| सच्चा राष्ट्र निर्माण <sup>३</sup>            | सूरज                                    | १८९                                    |
| मैत्री सम्बन्ध या शक्ति का प्रभाव             | अणु गति                                 | १७४                                    |
| खतरा दुश्मन से दोस्ती का                      | समता                                    | २४१                                    |
| जितने प्रश्न : उतने उत्तर                     | कुहासे                                  | २४०                                    |
| स्वतंत्रता का मूल्य                           | धर्म : एक                               | २३                                     |
| राजनीति और राष्ट्रीय चरित्र                   | अनैतिकता                                | ३२                                     |
| राष्ट्र की तस्वीर कैसे सुधरे <sup>४</sup> ?   | प्रवचन ४                                | ७६                                     |
| भारत कहां है ?                                | वैसाखियां                               | न२                                     |
| गणतंत्र की सफलता का आधार : अध्यात्मवाद'       | अग.तु.                                  |                                        |
| समाधान की अपेक्षा                             | क्या धर्म                               | ६९                                     |
| समस्याः : समाधान                              | बीती ताहि                               | 880                                    |
| समाधान की अपेक्षा                             | नैतिकता के                              |                                        |
| एक <b>स</b> पना, जो अब तक सपना                | वैसाखियां                               | 888                                    |
| समस्याओं के मूल में खड़ी समस्या               | वैसाखियां                               | ११७                                    |
| 9. २३-३-४७ दिल्ली में पं० नेहरू 'वि           | ाचार परिषद्' में पठि                    | त ।                                    |
| के नेतृत्व में आयोजित एशियाई ३.६-             | द-४४ उज्जैन ।                           |                                        |
| कांफ्रेंस में प्रेषित । ४. १                  | <b>⊀-</b> ⊏-७७ जैन विश्व ध              | मारती ।                                |
| २. २७-९-४३ कुमार सेवा सदन, ४. २६              | -१-११ हांसी ।                           |                                        |
| जोधपुर की ओर से आयोजित                        | ·                                       |                                        |

आ० तुलसी साहित्य : एक पर्यवेक्षण

| काहाथ अणुसंदर्भ        | ९३                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| अण्णु गति              | २३३                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| प्रवचन ११              | २२७                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| आलोक में               | १४०                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| अणु संदर्भ             | دع                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| सफर/अमृत               | १७१/१३७                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| प्रवचन ४               | ३६                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| कहासे                  | હદ્દ                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| -                      | 839/08                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| प्रवचन १०              | १९द                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| अालोक में              | १९६                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| वैसाखियां              | 58                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| प्रज्ञापर्व            | १०५                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| अण संदर्भ              | ९७                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| क्याँ धर्म             | ६२                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| वि दीर्घा/राज          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| समता                   | . ९                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| वैसाखियां              | <del>د</del> تو                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| घर                     | ४४                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| जीवन                   | ३८                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| कुहासे                 | 50                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| क्या धर्म              | १४८                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| आलोक में               | ६९                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| मेरा धर्म              | २६                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| समता                   | २१९                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| वैसाखियां              | रर                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ३. ४-४-७९ संसद भवन, वि | दल्ली।                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ४. २६-४-४७ चुरू ।      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                        | अणु गति<br>प्रवचन ११<br>आलोक में<br>अणु संदर्भ<br>सफर/अमृत<br>प्रवचन ४<br>कुहासे<br>राज/वि दीर्घा<br>प्रवचन १०<br>आलोक में<br>वैसाखियां<br>प्रज्ञापर्व<br>अणु संदर्भ<br>क्या धर्म<br>वि दीर्घा/राज<br>समता<br>वैसाखियां<br>घर<br>जीवन<br>कुहासे<br>क्या धर्म<br>आलोक में<br>नेरा धर्म<br>आलोक में<br>वेसाखियां |

| राष्ट्रचितन                                 | १३७                                              |
|---------------------------------------------|--------------------------------------------------|
| जागृत जीवन                                  | आगे १८३                                          |
| जनमत का जागरण जरूरी <sup>२</sup>            | बूंद बूंद १ १९०                                  |
| नैतिक निर्माण और जीवन शुद्धि                | नवनिर्माण १८५                                    |
| लोकतंत्र/जनतंत्र                            |                                                  |
| लोकतंत्र का प्रशिक्षण <b>अ</b> ।वश्यक       | जीवन ४३                                          |
| <b>क्या है लो</b> कतंत्र का विकल्प ?        | अतीत १७६                                         |
| एशिया में जनतंत्र का भविष्य                 | मेरा धर्म २३                                     |
| लोकतंत्र और नैतिकता                         | अमृत ४७                                          |
| लोकतंत्र के <b>अ</b> ाधार स्तम्भ            | मेरा धर्म २९                                     |
| जनतंत्र से पहले जन                          | बीती ताहि म                                      |
| क्या जनतंत्र की रीढ टूट रही है ?            | अणु संदर्भ १००                                   |
| दलतंत्र से जनतंत्र की ओर <sup>४</sup>       | मंजिल २ ७०                                       |
| दलतत्र से जनतन्त्र की ओर <sup>४</sup>       | मुक्ति: इसी ९५                                   |
| जनतंत्र का मौलिक आधार : जागृत जनमत          | सोचो ! ३ ७३                                      |
| राष्ट्रीय चरित्र बनाम लोकतंत्र              | वि दीर्घा/राज                                    |
| राष्ट्रीय एकता                              |                                                  |
| राष्ट्रीय एकता का स्वरूप                    | वैसाखियां ९०                                     |
| चाणक्य का राष्ट्रप्रेम                      | वैसाखियां १००                                    |
| राष्ट्रीय एकता के पांच सूत्र <sup>°</sup>   | वैसाखियां १०५                                    |
| राष्ट्रीय एकता पर आकमण                      | वैसाखियां १०२                                    |
| प्रश्न मित्रता का नहीं, शक्ति और सामर्थ्य क | गहै अणुसंदर्भ १०४                                |
| राष्ट्रीय एकता और राष्ट्रीय चरित्र          | वैसाखियां १०४                                    |
| राष्ट्रीय भावात्मक एकता                     | राज १२२                                          |
| विघटन के हेतु                               | अणुगति २३०                                       |
| वसुधैव कुटुम्बकम्                           | समता २६४                                         |
| राष्ट्रीय एकता के लिए पारस्परिक विश्वास     |                                                  |
| की आवश्यकता                                 | अणु संदर्भ १२८                                   |
| 9.२१-४-६६ श्री कर्णपुर ।                    | ३. २६-१-७८ लाडनूं ।                              |
| २.२३-४-६४ जयपुर।                            | <ol> <li>राष्ट्रीय एकता परिषद् के लिए</li> </ol> |
| ३. २०-१-५७ पिलाणी ।                         | प्रेषित संदेश ।                                  |
| ४-४. अणुव्रत भवन, दिल्ली ।                  |                                                  |

.

आ० तुलसी साहित्य : एक पर्यवेक्षण

| राष्ट्र की अखंडता बलिदान मांगती है        | अणु संदर्भ | १३७  |
|-------------------------------------------|------------|------|
| राष्ट्रीय एकता दिवस°                      | धर्म ः एक  | २३७  |
| उत्तर और दक्षिण का सेतु ः वि <b>श्वास</b> | अणु गति    | २२१  |
| राष्ट्र भाषा का प्रश्न और दक्षिण भारत     | अणु गति    | २२४  |
| राजनीति के मंच पर उलभा राष्ट्रभाषा        | -          |      |
| का प्रश्न और दक्षिण भारत                  | अणु संदर्भ | १३२  |
| नागरिकता                                  |            |      |
| नागरिकता का बोध                           | आलोक में   | 888. |
| <b>अ</b> ादर्श नागरिक <sup>*</sup>        | भोर        | १०८  |
| नागरिकता की कसौटी <sup>3</sup>            | सूरज       | ۲٥   |
| नागरिकता का जीवन <sup>*</sup>             | प्रवचन ११  | ११०  |
| नागरिकों का कर्त्तव्य <sup>४</sup>        | प्रवचन ११  | १३३  |

१. २-१०-६८ ।

**१**३८

- २. २२-८-४४ बम्बई (सिक्कानगर) ।
- ३. २-४-४४ औरंगाबाद ।

४. ब्यावर, नगरपालिका में । ४. १८-१-४४ मगरा ।

### विज्ञान

| शीर्षक                                   | पुस्तक        | पृष्ठ      |
|------------------------------------------|---------------|------------|
| विज्ञान                                  |               |            |
| आदमी का आदमी पर व्यंग्य                  | कुहासे        | ३७         |
| मशीनी मानव के खतरे                       | वैसाखियां     | 89         |
| विज्ञान के सही संयोजन की आवश्यकता        | अणू संदर्भ    | ११२        |
| विज्ञान और अध्यात्म                      | अणु गति       | १८०        |
| वैज्ञानिक प्रगति से मानव भयभीत क्यों ?   | राज/वि दीर्घा | ९४/२३३     |
| चंद्रयात्राः एक अनुचिंतन'                | ज्योति से     | १२४        |
| चंद्रयात्रा और शास्त्रप्रामाण्य          | अणु संदर्भ    | १२४        |
| शक्ति के उपयोग की सही दिशा               | वैसाखियां     | १८४        |
| सूक्ष्म जीवों की संवेदनशीलता             | लघुता         | ሂፍ         |
| वनस्पति का वर्गीकरण                      | अतीत          | १७१        |
| अल्फा तरंगों का प्रभाव <sup>क</sup>      | खोए           | ७२         |
| पर्यावरण                                 |               |            |
| वनस्पति की उपेक्षा : अपने सुख की उपेक्षा | लघुता         | ४३         |
| मानव के अस्तित्व को खतरा                 | वैसाखियां     | ४४         |
| पर्यावरण व संयम                          | वैसाखियां     | <b>১</b> ৫ |
| पर्यावरणविज्ञान                          | दीया          | १११        |
| धीरे बोलने का अभ्यास करें                | प्रज्ञापर्व   | <b>द १</b> |

१. १-८-६९ बेंगलोर।

२. १९-३-७९ दिल्ली (महरौली) ।

# विविध

- ० विविध
- ० प्रतिमापूजा
- ० स्वाध्याय
- ० समन्वय
- ० सुख-दुःख
- ॰ सुधार
- ० स्वागत एवं विदाई संदेश

#### বিৰিঘ

| शीर्थक                                             | पुस्तक         | पृष्ठ        |
|----------------------------------------------------|----------------|--------------|
| <u> </u>                                           |                |              |
| चर्चा के तीन पक्ष°                                 | मंजिल १        | १४४          |
| प्रवचन-प्रभावना <sup>२</sup>                       | प्रवचन ४       | ११           |
| मानव धर्म <sup>3</sup>                             | भोर            | १२५          |
| वीरों की भूमि <sup>४</sup>                         | प्रवचन ११      | १३४          |
| सार्धामक मिलन <sup>४</sup>                         | शांति के       | २३४          |
| सुधारवादी व्यक्तियों से                            | जन जन          | २९           |
| सम्मेद शिखर                                        | धर्म ः एक      | १३०          |
| असत्यवादियों से                                    | ज <b>ন ज</b> ন | ३०           |
| बृहत्तर भारत के दक्षिणार्ध <b>क्षौ</b> र उत्तरार्ध |                |              |
| -<br>की विभाजक रेखा : वेअड्ढ पर्वत                 | अतीत           | १९९          |
| जिज्ञासु और जिगीषु                                 | घर             | र <b>१</b> ७ |
| प्रवचन का <b>अ</b> र्थ                             | घर             | २३३          |
| प्रतिमा-पूजा                                       |                |              |
| प्रतिमापूजा : एक मीमांसा                           | मनहंसा         | १९७          |
| द्रव्यपूजा और भावपूजा                              | प्रज्ञापर्व    | ७२           |
| पूजा किसकी हो ?                                    | मंजिल १        | १७           |
| हम भाव पुजारी हैं"                                 | प्रवचन ५       | ११२          |
| ू<br>पूजा पाठ कितना सार्थक ! कितना निरर्थक !       | वि दीर्घा      | 55           |

ঀ. २४-४-७७ बीदासर । २. २४-७-७७ लाडनूं । ३. ६-९-४४ बम्बई । ४. २४-ঀ-४४ देवगढ़ । ४. ३-१०-४३ आमलनेर में आयोजित खानदेश का त्रैवार्धिक अधिवेशन । ६. २३-८-७६ सरदारशहर । ७. १९-१२-६६ लाडनूं । १४४

रवाध्याय

| taltala                                 |                               |
|-----------------------------------------|-------------------------------|
| क्यों पढ़ें और क्यों पढ़ाएं ?           | दीया १५५                      |
| स्वाध्याय                               | मंजिल २ ६                     |
| स्वाध्याय प्रेमी बनें <sup>२</sup>      | मुक्ति : इसी ५६               |
| स्वाध्याय प्रेमी बनें                   | मंजिल २ ३६                    |
| <b>अ</b> ात्मा ही परमात्मा <sup>3</sup> | मुक्तिः इसी १८                |
| कैंसे पढ़ें <sup>?४</sup>               | प्रवचन ४ १०४                  |
| स्वाध्याय और ध्यान <sup>४</sup>         | प्रवचन ५ १४                   |
| सामूहिक स्वाध्याय ँ                     | प्रवचन ९ १३४                  |
| स्वाध्याय ः साधना का प्रथम सोपान°       | ज्योति से ६४                  |
| स्वाध्याय एक आईना है                    | जव जागे ४८                    |
| समन्वय                                  |                               |
| सबहु सयाने एक मत                        | लघुता १९५                     |
| नयी संभावना के द्वार पर दस्तक           | मुखड़ा १०८                    |
| अनेकता में एकता का दर्शन                | अतीत का १४७                   |
| सैद्धान्तिक भूमिका पर समन्वय            | अणु गति ५१                    |
| समन्वय मंच की अपेक्षा                   | वैसाखियां १०९                 |
| भेद को समर्भे, भेद में उलर्भे नहीं      | मुखड़ा ६४                     |
| विचारभेद और समन्वय <sup>८</sup>         | बूंद बूंद १ १४                |
| समन्वय                                  | धर्म : एक १३४                 |
| सर्वधर्मसद्भाव                          | अनैतिकता १८८                  |
| सर्वधर्मसद्भाव                          | अमृत २८                       |
| भावात्मक एकता                           | अमृत/ <b>अ</b> नैतिकता ६२/१८४ |
| भावात्मक एकता और स्वभाव-निर्माण         | क्याधर्म ४७                   |
| विश्वबंधुत्व और अध्यात्मवाद             | शांति के द                    |
| विश्वर्शात और सद्भाव                    | शांति के ३०                   |
| सीमा में निःसीमता                       | अणु गति २०४                   |
| १. २२-४-६६ पडिहारा ।                    | ६. २२-४-४३ गंगाशहर ।          |
| २. २१-५-७६ पडिहारा ।                    | ७. १-७-७० रायपुर ।            |
| ३. २२-४-७६ पडिहारा ।                    | <b>८. ४-४-६</b> ४ बाड़मेर ।   |
| ४. २९-८-७७ लाडन् ।                      | ९.४-५-४९ जैन निशी मंदिर,      |
| ५. ६-११-६६ लाडन्ं ।                     | दिल्ली ।                      |
|                                         |                               |

| विविध                                              |                      | 8.9.X      |
|----------------------------------------------------|----------------------|------------|
| धर्मों का समन्वय                                   | सूरज                 | २३७        |
| समाधान के दो रूप                                   | वैसाखियां            | १०४        |
| अन्याय का प्रतिवाद कैसे हो ?                       | वैसाखियां            | १८१        |
| सामञ्जस्य खोजें <sup>°</sup>                       | प्रवचन १०            | ४२         |
| संगठन की अपेक्षा                                   | धर्म ः एक            | १३२        |
| जैन एकता का एक उपक्रम ः कुछ बिंदु                  | सफर / <b>अ</b> मृत   | ११२/७=     |
| जैन एकता                                           | शांति के             | 38         |
| पंचसूत्री कार्यक्रम                                | सूरज                 | ४९         |
| जैन समन्वय का पंचसूत्री कार्यक्रम                  | सूरज                 | १६१        |
| जैन एकताः क्यों ? कैसे ? *                         | जागो !               | १७९        |
| विघटन और समन्वय                                    | जग्गो !              | १४४        |
| दो'                                                | धर्मः एक             | २३९        |
| जैन समाज सोचे                                      | भोर                  | १७न        |
| भारतीय कहां रहते हैं ?                             | कुहासे               | 268        |
| संवत्सरी कब <sup>ः</sup> सावन में या भाद्रपद में ? | सफर /अमृत            | ११६/न२     |
| वर्तमान की अपेक्षा                                 | आलोक में             |            |
| जैन एकता की दिशा में                               | धर्म ः एक            | ११२        |
| सर्वधर्म-समन्वय                                    | धर्म : एक            | 88         |
| धार्मिक सद्भाव अपनाएं"                             | भोर                  | <u> </u>   |
| सुख-दुःख                                           |                      |            |
| सुख-दुःख की अवधारणाएं                              | सफर /अमृत            | 832/95     |
| सुख और दुःखः स्वरूप और कारण-मीमांस                 | ा लघुता              | 222        |
| सुख क्या है ?                                      | सोचो ! १             | १७२        |
| सुख का आधार '                                      | प्रवचन ४             | 58         |
| दुःखमुक्ति का रास्ता                               | जब जागे              | ११७        |
| सुख के साधन <sup>1°</sup>                          | सूरज                 | १३८        |
|                                                    |                      |            |
| १. ९-१२-४४ बड़नगर।                                 | ६. २३-१०-६० राजसमन्द | . <b>t</b> |
| २. ६-८-७८ गंगाशहर ।                                | ७. २७-८-४४ बम्बई ।   |            |
| ३. १-३-४४ पूना।                                    | न. ३-१०-७७ लाडनूं।   |            |
| ४. १४-११-६४ दिल्ली ।                               | ९. २८-७७ लाडनूं।     |            |
| ५. २७-१०-६५ दिल्ली ।                               | १०. २-६-४४ धूलिया ।  | н          |

- १०. ११-२-४४ राणावास । ११. २३-९-४६ सरदारशहर । १२. १९- - - १६ सरदारशहर । १३.२२-७-४३ जोधपुर, नागरिक स्वागत समारोह । १४. २७-१२-४४ पेटलावद । १४. १७-११-४३ जोधपुर । १६. आषाढ कृष्णा ८, गुरुवार, दिल्लो (करौलबाग) ।
- संभल घर शांति के १२३ **२**४२ सूरज प्रवचन ११ ७६ था.तु. १२१
- सूरज व्यक्ति की मनोभूमिका १७३ सूरज 888 प्रवचन ९ 28 सुख को सहना कठिन है मुखड़ा वैसाखियां ४१ कैसे दूर होगा मन का अंधकार 💱 मुधार का मूलः व्यक्ति 288 समता खोए २३ भोर পও व्यक्ति-सुधार ही समर्ष्टि-सुधार है<sup>2</sup> सुधार का प्रारम्भ स्वयं से प्रवचन ११ 50 सर्वजनहिताय : सर्वजनसुखाय" सूरज ş सूरज १६६ शुभ शुरूआत स्वयं से हो भोर १३१ व्यक्तिवादी दृष्टिकोण बने<sup>9°</sup> 888 प्रवचन ११ जीवन-सुधार का सच्चा मार्ग भ संभल १६५ १४४ २८०

१४६

सुख का र,स्ता<sup>\*</sup>

सुधार की बुनियाद<sup>४</sup>

सुधार की कान्ति

सुधार का मार्ग<sup>9२</sup>

सुधार का आधार

वास्तविक स्वागत<sup>98</sup>

विदाई-संदेश<sup>9</sup>

स्वागत और विदाई"

रवागत एवं विदाई-संदेश संतों की स्वागत-सामग्री : त्याग"

सुखी कौन ?<sup>3</sup>

सुधार

**वा०** तुलसी साहित्य : एक पर्यवेक्षण

१०७

#### For Private & Personal Use Only

| ৰিৰিয়                              |          | १४७         |
|-------------------------------------|----------|-------------|
| विदाई-संदेश <sup>9</sup>            | सूरज     | २७          |
| जीवन की सार्थकता ?                  | भोर      | <b>१</b> ७४ |
| सच्चा स्वागत <sup>3</sup>           | सोचो ! ३ | २४४         |
| जीवन का सार <sup>४</sup>            | सूरज     | २२=         |
| रमणीयता सदा बनी रहे'                | मंजिल १  | ३६          |
| मन और आत्मा की सफाई करें            | संभल     | <b>5</b> X  |
| चातुर्मास की सार्थकता°              | संभल     | १४३         |
| स्वागत : विदाई                      | संभल     | ३०          |
| नैतिक क्रान्ति के क्षेत्र           | घर       | ११५         |
| <b>अ</b> णुवतों की अलख <sup>°</sup> | घर       | 220         |

- ९. ८-२-४४ बम्बई । २. ११-११-४४ बम्बई । ३. १३-६-७८ जसरासर । ४. ३०-११-४४ विदाई संदेश, उज्जैन । ४. ७-११-७६ सरदारशहर ।
- ६, २४-३-४६ खाटू (छोटी)
- ७. १६-७-४६ सरदारशहर ।
- म. २०-१-४६ जावद ।
- ९. २७-४-४७ लाडनूं।

# व्यक्ति एवं विचार

- ० तीर्थंकर ऋषभ एवं पार्श्व
- ॰ महावीर : जीवन-दर्शन
- ॰ आचार्य भिक्षुः जीवन-दर्शन
- ॰ जयाचार्य
- ॰ अ**न्य** आचार्य
- ॰ विशिष्ट संत
- ॰ महात्मा गांधी : जीवन-दर्शन
- ॰ विशिष्ट टयक्तित्व

### व्यक्ति एवं विचार

| <br>शीर्षक                                  | पुस्तक          | पुष्ठ |
|---------------------------------------------|-----------------|-------|
| तीर्थंकर ऋषभ एवं पार्श्व                    |                 |       |
| तीर्थंकर ऋषभ                                | प्रवचन ९        | ११५   |
| उपयुक्त समय यही है                          | मुखड़ा          | ११७   |
| राजतंत्र का उदय                             | मुखड़ा          | १२०   |
| समाज-व्यवस्था का परिवर्तन क्यों ?           | मुखड़ा          | १२३   |
| धर्मचक का प्रवर्त्तन                        | मुखड़ा          | १२६   |
| एक मार्ग : दो समाधान                        | मुखड़ा          | १२९   |
| विजय और पराजय के बाद की विजय                | मुखड़ा          | १३२   |
| श्रमण परम्परा और भगवान् पार्श्व             | भगवान्          | १     |
| महावीर : जीवन-दर्शन                         |                 |       |
| निर्वाणवादी भगवान् महावीर                   | दीया            | 880   |
| अंगारों पर खिलते फूल                        | मुखड़ा          | لعور  |
| सत्य के प्रयोक्ता : भगवान् महावीर           | वि. वीथी/राज    | २१/७  |
| अनुभूत सत्य के प्रयोक्ता : भगवान् महावीर    | बीती ताहि       | ४२    |
| सामाजिक क्रांति के सूत्रधार : भगवान् महावीर | बीती ताहि       | 88    |
| वैज्ञानिक धर्म के प्रवक्ताः भगवान् महावीर   | मेरा धर्म       | ४९    |
| मंडनात्मक नीति के प्रवक्ता : भगवान् महावीर  | मुखड़ा          | ४६    |
| भूख और नींद के विजेता : भगवान् महावीर       | मुखड़ा          | ६०    |
| महान् वैज्ञानिक : भगवान् महावीर             | बीती ताहि       | 80    |
| चेतना के केन्द्र में विस्फोट                | वि. वीथी/राज    | 8/80  |
| महावीर कर्म से या जन्म से <sup>? ३</sup>    | मंजिल २         | १२१   |
| महावीर सम्प्रदायातीत थे <sup>3</sup>        | मंजिल २         | १३४   |
| महावीर स्वयं आकर देखें                      | बीती ताहि       | ३६    |
| <b>अ</b> ाज फिर एक महावीर की जरूरत है       | वि दीर्घा/राज   | १२/३= |
| १. १६-४-४३ बीकानेर। ३.                      | २४-४-७६ लाडनूं। |       |

२. २१-४-७८ महावीर जयंती, लाडनूं ।

आ० तुलसी साहित्य : एक पर्यवेक्षण

| यदि महावीर तीर्थंकर नहीं होते ?            | अतीत का/धर्म एक      | १२१/४               |
|--------------------------------------------|----------------------|---------------------|
| भगवान् महावीर और नागवंश                    | अतीत                 | १३९                 |
| भगवान् महावीर ज्ञातपुत्र थे या नागपुत्र ?  | अतीत                 | <b>१</b> ३ <b>१</b> |
| क्या महावीर वैश्य थे ?                     | मुखड़ा               | ४३                  |
| महावीर बनना कौन चाहता है ?                 | मंजिल २              | ११७                 |
| भगवान् महावीर का प्रेरणास्रोत <sup>२</sup> | शांति के             | १११                 |
| भगवान् महावीर का आदर्श जीवन <sup>3</sup>   | प्रवचन ११            | १९४                 |
| महावीर की घ्यानमुद्रा                      | खोए                  | १५५                 |
| महावीर को शब्द में नहीं, चेतना में खोजें   | प्रज्ञापर्व          | ४६                  |
| <b>स</b> च्चा कीर्ति-स्तम्भ <sup>४</sup>   | प्रवचन १०            | ९६                  |
| महावीर कितने सोये ?                        | मुखड़ा               | ৬३                  |
| अर्हतों की नियति                           | अतीत                 | ۶                   |
| मानवता का योगक्षेम : सबका योगक्षेम         | बैसाखियां            | ¥З                  |
| महावीर के पदचिह्न                          | राज/वि. दीर्घा       | १४/१७               |
| महावीर के चरण-चिह्न <sup>४</sup>           | प्रवचन ९             | ३९                  |
| महावीर-दर्शन <sup>६</sup>                  | मंजिल २              | १३०                 |
| भगवान् महावीर <sup>®</sup>                 | घर                   | १३२                 |
| महावीर-दर्शन <sup>८</sup>                  | मंजिल २              | १९                  |
| महावीर का दर्शन                            | मुक्ति : इसी         | ३३                  |
| भगवान् महावीर की देन                       | धर्म ः एक            | १०९                 |
| महावीर : जीवन और दर्शन <sup>°°</sup>       | भोर                  | ३४                  |
| भगवान् महावीर और निःशस्त्रीकरण             | मेरा धर्म            | ६४                  |
| भगवान् महावीर और आध्यात्मिक मानदण्ड        | अतीत का/धर्म एक      | ७/१०३               |
| भगवान् महावोर और सदाचार                    | राज/वि. वीथी         | २३/४                |
| भारतीय समाज को भगवान् महावीर की देन        | राज/वि. वीथी         | २७/१०               |
| १.२८-३-४३ महावीर जैन मंडल                  | ४. २८-२-४३ बीकानेर । |                     |
| ढारा आयोजित महावीर जयन्ती,                 | ६. २३-४-७८ लाडनूं ।  |                     |
| बीक।नेर ।                                  | ७. २८-६-४७ बीदासर ।  |                     |
|                                            |                      |                     |

२ २१-४-७८ महावीर जयंती, लाडनूं। ८. १६-४-७६ पड़िहारा ।

- ३. १६-४-४४ बाव।
- ४. ६-१-७९ महावीर कीतिस्तम्भ १०. २१-६-४४ बम्बई (अन्धेरी)। का उद्घाटन समारोह, डूंगरगढ़।

222

९. १६-४-७६ पड़िहारा ।

| च्याक्ते ए <b>वं विचा</b> र               |                                                    | १५३         |
|-------------------------------------------|----------------------------------------------------|-------------|
| भारतीय आचारशास्त्र को महावीर की देन       | अनैतिकता                                           | ९           |
| भगवान् महावीर के सपनों का समाज            | बीती ताहि                                          | ४५          |
| वर्तमान समाज-व्यवस्था के मूल्य और महावी   | -                                                  |             |
| के सिद्धां                                |                                                    | ₹१/१४       |
| भगवान् महावीर का जीवन-संदेश               | संभल                                               | ९२          |
| लोकतंत्र को बुनियाद : महावीर का दर्शन     | राज/वि. वीथी                                       | ३४/१७       |
| समन्वय को खोजें                           | प्रज्ञापर्व                                        | २५          |
| भोग से त्याग की ओर <sup>°</sup>           | प्रवचन ५                                           | ह९          |
| जन्मदिन : एक समूची सृष्टि का              | राज/वि. दीर्घा                                     | ३/१         |
| जन्मदिन कैसे मनाएं ?                      | <b>स</b> फर/अमृत                                   | ११८/५४      |
| कैसे मनाएं महावीर को ? <sup>२</sup>       | आगे                                                | <b>१</b> ५५ |
| महावीर को कैसे मनाएं ? <sup>३</sup>       | प्रवचन १०                                          | २०१         |
| आस्था की रोशनी : अविश्वास का कुहासा       | बैसाखियां                                          | ५१          |
| निर्वाण महोत्सव और हमारा दायित्व          | राज/वि. वीथी                                       | ४२/३०       |
| पच्चीससौवां निर्वाण महोत्सव कैसे मनाएं ?  | राज/वि. वीथी                                       | ४५/२४       |
| निर्वाण शताब्दी के संदर्भ में             | राज/वि. दीर्घा                                     | 20/205      |
| आचार्य भिक्षु : जीवन-दर्शन                |                                                    |             |
| कितना विलक्षण व्यक्तित्व <sup>४</sup> !   | ज्योति से                                          | १३९         |
| धर्म की अवधारणा और आचार्य भिक्षु          | जब जागे                                            | २०२         |
| आचार्य भिक्षु : समय की कसौटी पर           | मेरा धर्म                                          | १२३         |
| संकल्प का बल : साधना का तेज               | कुहासे                                             | १९४         |
| शास्त्रों में गुंथा चरित्र जीवन में       | कुहासे                                             | १९१         |
| कांति के लिए बदलाव                        | कुहासे                                             | * ? ?       |
| आदर्श जीवन-पद्धति के प्रदाता              | वि. वीथी                                           | २२४         |
| अ।चार्य भिक्षु और महर्षि टालस्टाय         | जब जागे                                            | 258         |
| आचार्य भिक्षु और महात्मा गांधी            | जब जागे                                            | २१६         |
| आचार्य भिक्षु का जीवन-दर्शन <sup>४</sup>  | प्रवचन १०                                          | ፍ४          |
| आचार्य भिक्षु का जीवन दर्शन               | वि. दीर्घा                                         | २२          |
| अाचार्य भिक्षु के तत्त्व चिंतन की मौलिकता | वि. दीर्घा                                         | <b>প্</b> র |
| १. ६-१२-७७ महावीर दीक्षा कल्याण           | ३. ८-४-७९ दिल्ली ।                                 |             |
| दिवस, लाडनूं ।                            | ४. १-९-७४ दिल्ली ।                                 |             |
| २.३-४-६६ महावीर जयंती,<br>गंगानगर।        | ४. १४-९-७ <b>८, १७६ वां</b><br>चरमोत्सव, गंगाशहर । | भिक्षु      |

www.jainelibrary.org

| १४४                                                                                                                                               | आ० तुलसी साहित्य : ए                                                                                                                                                              | क पर्यवेक्षण |  |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|--|
| षौरुष का प्रतीक                                                                                                                                   | मुखड़ा                                                                                                                                                                            | १७४          |  |
| आचार्य भिक्षु का दार्शनिक अवदान                                                                                                                   | उन्हर<br>मेरा धर्म                                                                                                                                                                | ११८<br>११८   |  |
| सत्यशोध के लिए समर्पित व्यक्तित्व : आचार्य                                                                                                        |                                                                                                                                                                                   | 2 X          |  |
| भिक्षु'                                                                                                                                           | सोचो ! १                                                                                                                                                                          | १४२          |  |
| आत्मशुद्धि की सत्प्रेरणा लें र                                                                                                                    | संभल                                                                                                                                                                              | रे<br>१६६    |  |
| आचार्य भिक्षु : संगठन और अन्वार के सूत्रधा                                                                                                        |                                                                                                                                                                                   | , र र<br>१७⊏ |  |
| आदर्श विचार पद्धति                                                                                                                                | घर                                                                                                                                                                                | २४४          |  |
| अवधूत का दर्शन और एक विलक्षण अवधूत                                                                                                                | लघुता                                                                                                                                                                             | २०८          |  |
| अठारहवीं सदी के महानतम महापुरुष : आचार्य                                                                                                          |                                                                                                                                                                                   |              |  |
| भिक्षु                                                                                                                                            |                                                                                                                                                                                   | १४७          |  |
| बलिदान को लंबी कहानी : आचार्य भिक्षु '                                                                                                            | प्रवचन ४                                                                                                                                                                          | १२१          |  |
| आचार्य भिक्षुः एक क्रान्तद्रष्टा आचार्य 🕻                                                                                                         | बूंद-बूंद २                                                                                                                                                                       | १६४          |  |
| असीम आस्था के धनी : आचार्य भिक्षु '                                                                                                               | म्'जिल १                                                                                                                                                                          | <b>६</b> ४   |  |
| सत्य के प्रति समर्पण                                                                                                                              | मंजिल १                                                                                                                                                                           | २०७          |  |
| आध्यात्मिक क्रांतिकारी सन्त                                                                                                                       | प्रवचन ११                                                                                                                                                                         | २६.          |  |
| <b>अ</b> ाचार्य भिक्षु की जीवन-गाथा <sup>1°</sup>                                                                                                 | भोर                                                                                                                                                                               | १३२          |  |
| <b>अ</b> ाचार्य श्री भिक्षु <sup>99</sup>                                                                                                         | सूरज                                                                                                                                                                              | २०९          |  |
| <b>अ</b> ाचार्य भिक्षु और तेरापंथ <sup>9*</sup>                                                                                                   | प्रवचन १०                                                                                                                                                                         | ३०           |  |
| जयाचार्य                                                                                                                                          |                                                                                                                                                                                   |              |  |
| बहुआयामी व्यक्तित्व के धनी                                                                                                                        | बीती ताहि                                                                                                                                                                         | X X.         |  |
| भविष्यद्रष्ट। व्यक्तित्व                                                                                                                          | वि दीर्घा                                                                                                                                                                         | ४९           |  |
| श्रीमद्जयाचार्य <sup>३४</sup>                                                                                                                     | मंजिल १                                                                                                                                                                           | <b>8</b> 8.  |  |
| जयाचार्यः व्यक्तित्व एवं कर्तृत्व <sup>१४</sup>                                                                                                   | सोचो ! १                                                                                                                                                                          | १३९          |  |
| वे अनुपमेय थे                                                                                                                                     | बीती ताहि                                                                                                                                                                         | <u> ২</u> ৩  |  |
| आत्म साधना के महान् साधक <sup>3५</sup>                                                                                                            | प्रवचन ९                                                                                                                                                                          | २३५          |  |
| २. १७-९-४६ सरदारशहर। १०<br>३. बीदासर । ११<br>४. २७-९-७७ लाडनूं । १२<br>४. २४-१२-७७ लाडनूं ।<br>६. ६-९-६४ दिल्ली । १३<br>७. १६-१२-७६ राजलदेसर । १४ | ९. १९४३ भिक्षु चरमोत्सव, जोधपुर ।<br>१०. १०-९-४४ बम्बई ।<br>११. ३१-६-४४ उज्जैन ।<br>१२. २०-७-७६ गंगाशहर ।<br>१३. २१-६-७६ सरदारशहर ।<br>१४. १०-९-७७ लाडनूं ।<br>१४. ४-९-५३ जोधपुर⊨ |              |  |
|                                                                                                                                                   | ~                                                                                                                                                                                 |              |  |

-

# व्यक्ति एवं विचार

# अन्य आचार्य

| एक दिव्य पुरुष : अग्चार्य मघवा'                      | सोचो ! ३                       | १३४            |
|------------------------------------------------------|--------------------------------|----------------|
| दिव्य <b>अ</b> त्माः आचार्य श्री काऌगणी <sup>२</sup> | सोचो ! १                       | १४२            |
| महनीय व्यक्तित्व के धनी : पूज्य काऌगणी³              | मंजिल १                        | <del>5</del> 5 |
| पूज्य काऌगणी की संघ को देन <sup>४</sup>              | मंजिल १                        | ፍሄ             |
| पूज्य कालूंगणी का पुष्य स्मरण <sup>४</sup>           | संभल                           | ११०            |
| विशिष्ट संत                                          |                                |                |
| मंत्री मुनि मगनलालजी                                 | धर्म एक                        | १६९            |
| ऋजुता के प्रतीक; सेवाभावीजी (चम्पालालर्ज             |                                | २३०            |
| स्मृति को संजोए रखें                                 | ,<br>प्रवचन १०                 | २३९            |
| वे हमारे उपकारी हैं"                                 | प्रवचन १०                      | २४ <b>१</b>    |
| युवाचार्य महाप्रज्ञः मेरी दृष्टि में                 | वि दीर्घा                      | XX.            |
| -<br>मुनि चौथमल                                      | धर्म एक                        | १७२            |
| <b>आचार्य जवाहर</b> लालजी <sup>८</sup>               | धर्म एक                        | १७६            |
| तपस्या संघ की प्रगति का साधन (साध्वी पन्न            | ाजी) घर                        | २६२            |
| महात्मा गांधी : जीवन दर्शन                           |                                |                |
| अहिंसा के प्रयोक्ता गांधीजी                          | राज/वि दीर्घा                  | <b>=४/१९२</b>  |
| गांधी एक; कसौटियां अनेक                              | धर्म एक/ <mark>अ</mark> तीत का | ७१/१११         |
| आधुनिक समस्याएं और गांधी दर्शन                       | अणु गति                        | १८६            |
| गांधीजी के आदर्श : एक प्रश्नचिह्न                    | राज/वि वीथी                    | ९२/१४६         |
| उपवास और महात्मा गांधी                               | धर्म एक/अतीत का                | ६३/११५         |
| गांधी शताब्दी                                        | धर्म एक                        | २३४            |
| अहिंसा, गांधी और गांधी शताब्दी                       | <b>अ</b> णु संदर्भ             | १६             |
| गांधी शताब्दी और उभरते हुए साम्प्रदायिक व            | रंगे वि वीथी/राज               | १४१/९६         |
| गांधी शताब्दी और गांधीवाद का भविष्य                  | अणु संदर्भ                     | <b>६</b> १     |
| गांधी शताब्दी क्या करना, क्या छोड़ना                 | अणु गति                        | १९१            |
| १. २८-३-७८ लाडन्ं                                    | ६. २३-१-७७ लाडनूं              |                |
| २. १९-९-७७ लाडनूं                                    | ७. १२-८-७८ गंगाशहर             |                |
| ३. २०-२-७७ छापर                                      | <b>८. १४-१०-६७ अहमदाब</b>      | द              |
| ४. ११-२-७७ छापर                                      | ९. २०-९-६८ मद्रास              |                |
| ५. <b>१५-४-४६ लाडन्ं</b>                             |                                |                |

## विशिष्ट टयक्तित्व

| श्रीमद्राजचन्द्र <sup>°</sup>                     | धर्म एक             | १७७     |
|---------------------------------------------------|---------------------|---------|
| तटस्थता के सूत्रधार ः पंडित नेहरू                 | धर्म एक             | १२३     |
| नेहरू शताब्दी वर्ष और भारतीय संस्कृति को          |                     | १३३     |
| <b>स्वतंत्र चेतना का सजग प्रहरी</b> (लोकमान्य ति  |                     | १४०     |
| डा. राजेन्द्र प्रसाद (१)                          | धर्म एक             | १५८     |
| राष्ट्रपति डा. राजेन्द्रप्रसाद <sup>२</sup> (२)   | धर्म एक             | १६०     |
| डा. जाकिर हुसैन                                   | धर्म एक             | १९६     |
| लालबहादुर शास्त्री                                | धर्म एक             | १६४     |
| मोरारजी भाई                                       | धर्म एक             | १६७     |
| एक शक्तिशाली महिला : श्रीमती गांधी                | सफर/अमृत            | १५७/१२३ |
| कला और संस्कृति का सृजन (जैनेन्द्रकुमारजी         |                     | ्र २    |
| सूक्ष्म दृष्टि वाला व्यक्तित्व (जैनेन्द्रकुमारजी) | जीवन                | १३९     |
| एक सुधारवादी व्यक्तित्व (रामेश्वर टांटिया)        | वि दीर्घा           | २०१     |
| वह व्यक्ति नहीं, संस्था था (शोभाचंद सुराण।        | ) विदीर्घा          | २०४     |
| निष्काम कर्मयोगी सोहनलाल दूगड़                    | वि वीथी             | २३३     |
| चंपतराय जैन                                       | धर्म एक             | १७१     |
| श्री जुगलकिशोर बिड़ला                             | धर्म एक             | १७३     |
| देवीलाल सांभर <sup>3</sup>                        | धर्म एक             | १७९     |
| सुगनचंद आंचलिया                                   | धर्म एक             | १८०     |
| जयचन्दलाल दपतरी <sup>४</sup>                      | धर्म एक             | १८३     |
| सेठ सुमेरमलजी दूगड़                               | धर्म एक             | १न्थ    |
| भंवरलाल दूगड़                                     | धर्म एक             | १८७     |
| सोहनलाल सेठिया                                    | धर्म एक             | १९०     |
| मोहनलालजी खटेड़                                   | धर्म एक             | १९१     |
| गणेशमल कठौतिया <sup>®</sup>                       | धर्म एक             | १९४     |
| धनराज बैद <sup>4</sup>                            | धर्म एक             | १९४     |
| १. २०२४ कातिक शुक्ला ९,                           | ४. ९-१-७४ बम्बई ।   |         |
| अहमदाबाद ।                                        | ६. २-१०-६६ बीदासर । |         |
| २. १-३-६३ ।                                       | ७. १४-२-६  पूना ।   |         |
| ३. २०२४ मार्गशीर्ष क्रष्णा १३ ।                   | ८. २०-१०-७४ अहमदाब  | बाद ।   |
| ४.                                                |                     |         |
|                                                   |                     |         |

| व्यक्ति एव विचार                                       |         | १४७ |
|--------------------------------------------------------|---------|-----|
| मदनचन्द गोठी <sup>3</sup>                              | धर्म एक | १९६ |
| सागरमल बैद <sup>°</sup>                                | धर्म एक | 890 |
| मानसिंह <sup>°</sup>                                   | धर्म एक | १९५ |
| पन्नालाल सरावगी <sup>४</sup>                           | धर्म एक | 898 |
| तखतमल पगारिया <sup>४</sup>                             | धर्म एक | २०० |
| स्वस्थ और शालीन परम्परा <sup>६</sup> (चुन्नीभाई मेहता) | धर्म एक | २३७ |
| जो दृढ़र्धामणी थी और प्रियधर्मिणी भी                   | वि वीथी | २३७ |

९. २०-३-६६ हनुमानगढ़ । २. १२-३-६६ चुटाला । ३. ३-८-६६ बीदासर । ४. ११-६-६३ लाडनूं । ४. १-९-६६ बीदासर । ६. २३-१०-७७ लाडनूं ।

# शिक्षा और संस्कृति

- ০ থিমা
- ० शिक्षक
- **० शिक्षार्थी**
- ० संरुकृति
- ॰ भारतीय संस्कृति
- ० श्रमण संस्कृति
- ० सत्संगति
- 0 ਗ੍ਰੂਨ
- 0 पर्व
- ० दीपावली
- ० होली
- ० अक्षय तृतीया
- ॰ पर्यु षण पर्व
- ॰ पन्द्रह अगरती

# शिक्षा और संस्कृति

| शीर्षक                                             | पुस्तक       | पृष्ठ        |
|----------------------------------------------------|--------------|--------------|
| शिक्षा                                             |              |              |
| शिक्षा का उद्देश्य                                 | कुहासे       | १३६          |
| शिक्षा का उद्देश्य : आध्यात्मिक वैज्ञानिक व्यक्तित | व जब जागे    | ४०           |
| शिक्षा की निष्पत्ति : अखंड व्यक्तित्व का निर्माण   | क्या धर्म    | १३४          |
| विद्या की निष्पत्ति : विनय और प्रामाणिकता के       |              |              |
| संस्कार                                            | आलोक में     | १ <b>१</b> ३ |
| <b>शिक्षा का उद्देश्य : प्रज्ञा-जागरण</b>          | आलोक में     | १८९          |
| शिक्षा के क्षेत्र में प्रयोग का अव <b>स</b> र      | कुहासे       | १३३          |
| प्रायोगिक आस्था का निर्माण                         | मुखड़ा       | ४६           |
| शिक्षा की सार्थकता                                 | बैसाखियां    | १४०          |
| जीवन और जीविका : एक प्रश्न                         | बैसाखियां    | १४६          |
| शिक्षा और जीवन-मूल्य                               | बैसाखिया     | १४९          |
| विद्याध्ययन का लक्ष्य <sup>१</sup>                 | नवनिर्माण    | १३९          |
| साक्षरता और सरसता                                  | वैसाखियां    | १४२          |
| <b>शिक्षा जीवन-मूल्यों से जुड़े</b>                | प्रज्ञापर्व  | ন ও          |
| शिक्षा के क्षेत्र में बढ़ता प्रदूषण                | जब जागे      | **           |
| शिक्षा का ध्येय <sup>२</sup>                       | संभल         | २०५          |
| शिक्षा का आदर्श <sup>3</sup>                       | संभ <b>ल</b> | १२न          |
| सन्तुलन की समस्या : एक चिन्तनीय प्रश्न             | क्या धर्म    | १३५          |
| विद्यार्जन का ध्येय <sup>४</sup>                   | प्रवचन ९     | २४८          |
| विद्या वही है                                      | प्रवचन ११    | १७७          |
| विद्या किसलिए ?                                    | प्रगति की    | ЗX           |

९. ४-९२-४६ दिल्ली । २. २-९२-४६ दिल्ली । ३. १-७-४६ सरदारशहर ४. १४-९-४३ जोधपुर ।

५. २५-३-४४ शिवगंज ।

| १६२                                             | आ० तुलसी साहित्य : एक पर्यवेक्षण |     |
|-------------------------------------------------|----------------------------------|-----|
| विद्याध्ययन : क्यों और कैसे ? '                 | आगे                              | १६१ |
| विद्यार्जन की सार्थकता ै                        | सूरज                             | १३  |
| शिक्षा का सही लक्ष्य                            | सूरज                             | १८३ |
| शिक्षा का फलित : साधना <sup>४</sup>             | प्रवचन ४                         | २२  |
| ज्ञान का फलित : विनय'                           | प्रवचन ५                         | ९   |
| सत्यं शिवं सुंदरम्'                             | भोर                              | १०९ |
| <b>शिक्षा का उद्देश्य</b> °                     | भोर                              | 800 |
| विसंगति                                         | समता                             | २२१ |
| विकास या ह्रास′ ?                               | शांति के                         | २४० |
| शिक्षा व साधना की समन्विति                      | प्रवचन १०                        | ६२  |
| जीवन-विकास <sup>°°</sup>                        | अग० तु०                          | १३४ |
| विद्या जीवन-निर्माण की दिशा बने                 | ज्योति के                        | 38  |
| जीवन-विकास के साधन                              | सूरज                             | २४३ |
| शिक्षा <sup>99</sup>                            | सूरज                             | १२४ |
| शिक्षा का फलित <b>अ</b> ाचार ? <sup> १२</sup>   | भोर                              | २४  |
| शिक्षा का कार्य है चरित्र-निर्माण <sup>¹3</sup> | प्रवचन ९                         | २०६ |
| जीवन का सौन्दर्य <sup>9४</sup>                  | सूरज                             | १९१ |
| सुधार की शुभ शुरूआत स्वयं से हो <sup>92</sup>   | भोर                              | २९  |
| शिक्षानुशी <b>ल</b> न <sup>1६</sup>             | सूरज                             | १९३ |
| ज्ञानमंदिर की पवित्रता                          | आलोक में                         | १२४ |
| सा विद्या या विमुक्तये <sup>90</sup>            | घर                               | २   |
|                                                 |                                  |     |

- १. ४-४-६६ विद्यार्थी सम्मेलन, गंगानगर।
   २. १८-१-४४ मुलुन्द।
- ३. २७-७-४४ उज्जैन ।
- ४. १४-११-७७ लाडन्ं।
- ४. ३-११-७७ ब्राह्मी विद्यापीठ का उद्घाटन समारोह, लाडनूं
- ६. २४-८-४४ बम्बई।
- ७. १९-८-४४ बम्बई ।
- प्र-१२-११-४३ टी० सी० टीचर्स ट्रेनिंग स्कूल, जोधपुर ।

- ९. १०-९-७८ गंगानगर ।
- १०. फाल्गुन शुक्ला १२, वि० स० २००५ गंगा गोल्डन जुबली हाई स्कूल, सरदारशहर ।
- ११. २१-४-४४ धरणगांव ।
- १२. १४-६-४४ बम्बई (बोरीवली)।
- १३. ४- - ५३ जोधपुर ।
- ৭४. ৬-দ-४४ उज्जैन।
- १४. १७-६-४४ बम्बई (मलाड)।
- १६. ७-८-४४ उज्जैन।

| शिक्षा और संस्कृति                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                                                                             | { <b>६</b> ३ |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| परीक्षा की नई ग्रैली                                                                                                                                                                                                                                            | मुखड़ा                                                                                                                                                                                      | २१७          |
| प्रौढ़ शिक्षा°                                                                                                                                                                                                                                                  | मंजिल २                                                                                                                                                                                     | 200          |
| शिक्षक                                                                                                                                                                                                                                                          | a the second second                                                                                                                                                                         |              |
| शिक्षक का दायित्व                                                                                                                                                                                                                                               | आलोक में                                                                                                                                                                                    | १२०          |
| अध्यापकों का दायित्व <sup>२</sup>                                                                                                                                                                                                                               | नवनिर्माण                                                                                                                                                                                   | १७८          |
| शिक्षकों की जिम्मेवारी                                                                                                                                                                                                                                          | सूरज                                                                                                                                                                                        | १९५          |
| शिक्षक गुरु बने                                                                                                                                                                                                                                                 | बंसाखियां                                                                                                                                                                                   | 888          |
| <b>अ</b> ध्यापक <sup>४</sup>                                                                                                                                                                                                                                    | सूरज                                                                                                                                                                                        | १०३          |
| मानवकल्याण और शिक्षक समाज <sup>५</sup>                                                                                                                                                                                                                          | शांति के                                                                                                                                                                                    | १४७          |
| अध्यापक निर्माता कैसे ? <sup>९</sup>                                                                                                                                                                                                                            | प्रवचन ४                                                                                                                                                                                    | १६१          |
| महामारी चरित्रहीनता की                                                                                                                                                                                                                                          | समता                                                                                                                                                                                        | २६७          |
| घर क्यों छोड़ना पड़ा ?                                                                                                                                                                                                                                          | समता                                                                                                                                                                                        | 28X          |
| सुधार का मूल                                                                                                                                                                                                                                                    | घर                                                                                                                                                                                          | २४९          |
| आध्यात्मिक संस्कृति और अध्यापक                                                                                                                                                                                                                                  | प्रवचन ११                                                                                                                                                                                   | १९९          |
| सफल मनुष्य जीवन <sup>⊄</sup>                                                                                                                                                                                                                                    | सूरज                                                                                                                                                                                        | ६ <b>१</b>   |
| शिक्षक होता है जीवन <sup>°</sup>                                                                                                                                                                                                                                | प्रवचन ९                                                                                                                                                                                    | २२ <b>१</b>  |
| अध्यापकों से                                                                                                                                                                                                                                                    | जन जन                                                                                                                                                                                       | े २५         |
| शिक्षा-शास्त्रियों से                                                                                                                                                                                                                                           | जन जन                                                                                                                                                                                       | २२           |
| ज्ञानी सदा जागता है                                                                                                                                                                                                                                             | लघुता                                                                                                                                                                                       | ९०           |
| <b>अ</b> ध्यापकों का दायित्व <sup>9°</sup>                                                                                                                                                                                                                      | संभल                                                                                                                                                                                        | न्२          |
| विद्यार्थियों का निर्माण ही राष्ट्र-निर्माण है                                                                                                                                                                                                                  | <sup>19</sup> संभ <b>ल</b>                                                                                                                                                                  | ३८           |
| <b>स</b> बसे बड़ी पूंजी <sup>३२</sup>                                                                                                                                                                                                                           | घर                                                                                                                                                                                          | ३०           |
| र्पारमाजित जोवनचर्या <sup>ग्ड</sup>                                                                                                                                                                                                                             | घर                                                                                                                                                                                          | ३६           |
| <ul> <li>१. ३-१०-७८ गंगाशहर ।</li> <li>२. १९-१-५७ बिडला बिहार<br/>इंजीनियरिंग कालेज, पिलाणी ।</li> <li>३. २०-८-५५ उज्जैन ।</li> <li>४. १५-४-५५ सन्तोषबाड़ी ।</li> <li>५. २८-८-५३ मारवाड़ टीचर्स यूनियन<br/>जोधपुर की ओर से आयोजित<br/>शिक्षक सम्मेलन</li> </ul> | ६. ३१-१२-७७ लाडनूं ।<br>७ ९-४-४४ देलवाड़ा ।<br>८. ११-३-४४ नारायणगांव ।<br>९. २३-८-४३ जोधपुर ।<br>१०. २३-३-४६ बोरावड़ ।<br>११. अजमेर मेयो कालेज ।<br>१२. ८-४-४७ चूरू ।<br>१३. २१-४-४७ चूरू । |              |

| १६४                                                | आ० तुलसी साहित्य : एक पर्यवेक्षण      |             |
|----------------------------------------------------|---------------------------------------|-------------|
| जीवन का आभूषण'                                     | घर                                    | ४६          |
| શિક્ષાર્થો                                         |                                       | - 1         |
| जीवन विकास और विद्यार्थी गण <sup>ः</sup>           | शांति के १                            | ७४          |
| रुचि-परिष्कार की दिशा                              | • • • ·                               | १७          |
| विद्यार्थी जीवन : एक समस्या एक समाधान              | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | 55          |
| पूजा पुरुषार्थ की                                  | ·                                     | ६३          |
| विलक्षण परीक्षण                                    |                                       | ९३          |
| मेधावी कौन ? *                                     |                                       | પ્રદ        |
| उत्कृष्ट विद्यार्थी कौन <sup>? ४</sup>             | •••••                                 | 08          |
| विद्यार्थी जीवन का महत्त्व                         |                                       | ६३          |
| विद्यार्थियों के रचनात्मक मस्तिष्क का निर्माण      | · · ·                                 | 59          |
| विद्यार्थी और जीवन-निर्माण की दिशा'                |                                       | ४४          |
| नैतिकता और जीवन व्यवहार                            | • •                                   | ७६          |
| विद्यार्थी वर्ग का नैतिक जीवन                      | •                                     | र्          |
| विद्यार्थी का जीवन                                 |                                       | २७          |
| लक्ष्य: एक कवच                                     |                                       | ६७          |
| विद्यार्थी जीवन : जीवन-निर्माण का काल <sup>८</sup> | भोर                                   | ९७          |
| राष्ट्र-निर्माण और विद्यार्थी                      |                                       | 80          |
| विद्यार्थी का चरित्र                               |                                       | ज् <u>र</u> |
| संस्कार-निर्माण की बेला'°                          |                                       | •           |
| विद्यार्थी दृढ़प्रतिज्ञ बने <sup>33</sup>          | प्रवचन ११                             | પ્રદ્       |
| विद्यार्थी कौन होता है ?                           |                                       | ?           |
| छात्रों का दायित्व <sup>93</sup>                   | •                                     | ३२          |
|                                                    | प्रवचन ९                              | ३८          |
| ৭. २६-४-४७ चूरू।                                   | बिड़ला विद्या विहार, पिलाणी ।         | Ĺ           |

२.२६-८-४३ उम्मेद हाई स्कूल, ७.१०-३-४४ नारायणगांव। जोधपुर । ३०२१-१२-४६ कठौतिया भवन

- दिल्ली ।
- ४. २४-८-४४ उज्जैन ।
- ४. २३-२-६६ नोहर ।
- ६. १९-१-४७ बालिका विद्यापीठ

८. १६-८-४४ बम्बई। ९. १०-१२-४४ ढोलाना । १०. ६-३-४४ सोजतरोड़। ११.४-१०-४३ जोधपुर । १२. २०-२-४३ छात्र सम्मेलन, कालू ।

| शिक्षा और संस्कृति                                        | १६४                                     |
|-----------------------------------------------------------|-----------------------------------------|
| विद्यार्थी भावना का महत्त्व '                             |                                         |
| सफलता का मार्ग और छात्र जीवन                              | नवनिर्माण १६८<br>शांति के १८९           |
| निर्माण का समय                                            | • •                                     |
| साधना का जीवन*                                            | प्रवचन ११ १२१                           |
| शिक्षक मौर शिक्षार्थी <sup>४</sup>                        | प्रवचन ९ २२ <b>२</b><br>संभल ४६         |
| आत्मोन्मुखी बनें                                          |                                         |
| तीन बहुमूल्य बातें                                        | ••                                      |
| शिक्षार्थी की अर्हता"                                     |                                         |
| अंतर्मुखी बनने का उपक्रम '                                | प्रवचन ११ १६०<br>प्रवचन ५ १३४           |
| महत्त्वपूर्ण वय कौन-सी ?                                  | • •                                     |
| धर्म को प्रयोगशाला'°                                      | प्रवचन ९ २१०<br>सूरज ६३                 |
| विद्यार्थियों से                                          | पूरण दर<br>जनजन १७                      |
| शिक्षा <b>अौ</b> र शिक्षार्थी                             | प्राण २७                                |
| जीवन का प्रवाह <sup>19</sup>                              |                                         |
| राष्ट्र की वास्तविक नीव भे                                | सूरज २३४                                |
| छात्राओं का चरित्रनिर्माण <sup>93</sup>                   | सूरज ५१                                 |
| विद्यार्थी और नैतिकता <sup>98</sup>                       | भोर ११७                                 |
| बहुश्रुत कौन ?                                            | मुखड़ा १५                               |
| विद्यार्थी के कत्तव्य <sup>%</sup>                        |                                         |
| भारतीय विद्या का आदर्श                                    | संभल १४२                                |
| राष्ट्र के उज्ज्वल भविष्य का आधार''                       | घर २१                                   |
|                                                           |                                         |
| १. १६-१-४७ बिड़ला मांटेसरी                                | अध्यात्म योग शिविर का उद्घाटन,          |
| पब्लिक स्कूल, पिलाणी ।                                    | लाडनूं ।                                |
| २.४-९-४३ जसवंत कालेज,                                     | ९. १८-८-४३ जोधपुर ।                     |
| जोधपुर ।                                                  | १०. ३०-३-४४ राहता ।                     |
| ३. १-१-१४ ब्यावर ।                                        | ११. २३-३-४४ राहता ।                     |
| ४. २६-६-४३ जोधपुर ।<br>४. ४-३-४६ जनसम्बद्धाः ।            | १२. ७-१२-४४ बड्नगर ।                    |
| ४. ४-३-४६ गुलाबपुरा ।<br>६. ४-१२-४६ माडर्न हायर सैकेण्डरी | १३ १-३-४४ पूना ।<br>१४ २९-८-४४ बम्बई ।  |
| ५० र-१२-२५ माडन हायर समण्डरा<br>स्कूल, दिल्ली ।           | १०.२९-६-२० बम्बइ ।<br>१४.२०-१-४६ जावद । |
| ७. १७-३-४३ वरकाणा।                                        |                                         |
| ७.१७-२-२२ वरकाणा।<br>८.२४-१२-७७ नैतिक शिक्षा और           | <b>१६. सरदार</b> शहर                    |
| ⊸गर्∿ार्⊂⊽७ मातक ।शदा। आर्                                |                                         |

| <b>१</b> ५ ६                                     | आ० तुलसी साहित्य : एक पर्यवेक्षण  |
|--------------------------------------------------|-----------------------------------|
| विद्यार्थी या <b>अ</b> त्मार्थी                  | शांति के २३६                      |
| श्रद्धा तथा सत्चर्या का समन्वय करिए <sup>२</sup> | शांति के २१४                      |
| <b>अ</b> ात्मनिर्माण <sup>3</sup>                | प्रवचन ९ २७४                      |
| ग्रीष्मावकाश का उपयोग                            | अणुगति २११                        |
| <b>अ</b> वबोध का उद्देश्य <sup>४</sup>           | प्रवचन ९ २२१                      |
| बालक कुछ लेकर भी आता है                          | कुहासे १०३                        |
| निर्माण की आवश्यकता                              | भोर ९९                            |
| विद्यार्थी जीवन और संयम                          | घर १                              |
| संस्कृति                                         |                                   |
| सांस्कृतिक मूल्यों का विनिमय                     | कुहासे ६                          |
| संस्कृति को अस्मिता पर प्रश्नचिह्न               | बैसाखियां ४९                      |
| संस्कृति संवारती है जीवन                         | प्रवचन ११ १०१                     |
| संस्कृति <sup>८</sup>                            | सूरज १३५                          |
| संस्कृति की सुरक्षा का दायित्व े                 | मंजिल १ १७९                       |
| शाश्वत मूल्यों की उपेक्षा                        | बैसाखियां ३५                      |
| संस्कृति का सर्वोच्च पक्ष                        | भोर १७५                           |
| सांस्कृतिक विकास क्यों ? <sup>9°</sup>           | शांति के १०८                      |
| बदलाव जीवन-शैली का                               | कुहासे २६१                        |
| प्रतिस्रोतगामिता से होता है निर्माण              | बैसाखियां १७५                     |
| भारतीय संस्कृति                                  |                                   |
| भारतीय संस्कृति का प्राण-तत्त्व                  | बैसाखियां ११५                     |
| भारतीय संस्कृति की एक विणाल धारा                 | मा० तु १७०                        |
| भारतीय परम्परा विश्व के लिए महान् आ              | दर्श <sup>11</sup> आ०तु १७५       |
| <ol> <li>२१-१०-४३ अखिल भारतीय</li> </ol>         | -<br>५. १७-द-४४ बम्बई (सिक्कानगर) |
| विद्यार्थी परिषद्, जोधपुर की ओर                  | <b>६. १७-१-४७ पिलाणो</b> ।        |
| से विद्यार्थी सम्मेलन ।                          | ७. १९-१२-४३ ब्यावर ।              |
| २. १६-९-४३ महाराजकुमार कालेज,                    | द. २७ <b>-४-४४ आमलनेर</b> ।       |
| जोधपुर ।                                         | ९. १०-४-७७ चाइँवास।               |
| ३.४-१०-४३ जोधपुर (केवल                           | १०. १९-१२-४३ संस्कृति सम्मेलन,    |
| भवन) ।                                           | गांधी विद्या मंबिर, सरदारशहर ।    |
|                                                  | १० १३-९-४९ नांसी ।                |

४. १९४३, जोधपुर

११. १३-९-४९ हांसी ।

www.jainelibrary.org

| शिक्षा और संस्कृति                           |                          | १६७            |
|----------------------------------------------|--------------------------|----------------|
| भारतीय संस्कृति'                             | सूरज                     | १४६            |
| एक गौरवपूर्ण संस्कृति <sup>२</sup>           | प्रवचन १०                | ९३             |
| भारतीय संस्कृति के जीवन तत्त्व <sup>3</sup>  | भोर                      | १०३            |
| भारतीय संस्कृति का आदर्श                     | प्रवचन ११                | १४९            |
| पर्यटकों को भारतीय संस्कृति से परिचित        |                          |                |
| किया जाए                                     | अणु संदर्भ               | ११६            |
| भारतीय पूंजी                                 | ज्योति के                | ९              |
| भारतीय संस्कृति में बुद्ध और महावीर          | अतीत                     | १२२            |
| जीवन क्या है ?                               | कुहासे                   | १६३            |
| भारतीय संस्कृति की पहचान                     | समता                     | २२३            |
| क्या जैन हिन्दू हैं ?*                       | प्रवचन ४                 | ४२             |
| हिन्दू : नया चिंतन : नयी परिभाषा             | मेरा धर्म                | १२             |
| क्या हिन्दू जैन नहीं हैं ? '                 | दायित्व/ <b>अ</b> तीत का | <u> </u> ২৩/৩९ |
| ऋषिप्रधान देश                                | नवनिर्माण                | १६१            |
| एलोरा की गुफाएं "                            | सूरज                     | ७९             |
| अजन्ता की <sup>ग</sup> ुफाएं <sup>८</sup>    | सूरज                     | १०८            |
| साढ़े पचीस आर्य देशों की पहचान               | <b>अ</b> तीत             | १६ <b>१</b>    |
| अध्यात्म-प्रधान भारतीय संस्कृति े            | संभल                     | २२             |
| भारतीय संस्कृति के जीवन-तत्त्व <sup>9°</sup> | संभल                     | ६४             |
| त्याग और संयम की संस्कृति <sup>19</sup>      | <b>संभल</b>              | <b>६</b> म     |
| भारतीय संस्कृति की एक पावनधारा               | संभल                     | १९८            |
| श्रमण संस्कृति                               |                          |                |
| श्रमण संस्कृति <sup>94</sup>                 | भोर                      | १४४            |
| श्रमण संस्कृति                               | राज/वि वीथी              | ৩ৼ/७≂          |
| श्रमण संस्कृति का प्राग्वैदिक अस्तित्व       | अतीत                     | 8              |
| १. १२-६-४४ शहादा ।                           | <br>६. १६-१-४७ पिलाणी ।  |                |
| २. ६-१-७९ भारत जैन महामंडल                   | ७. ३०-३-४४ एलोरा ।       |                |
| द्वारा आयोजित जैन संस्कृति                   | ८. २३-४-४४ अजन्ता ।      |                |
| सम्मेलन, डूंगरगढ़ ।                          | ९. १७-१-४६ नीमच ।        |                |
| ३. २१-७-४४ बम्बई ।                           | १०. १२-३-४६ अजमेर ।      |                |
| ४. २-८-७७ लाडनूं ।                           | ११. १४-३-४६ थांवला ।     |                |
| ४. २३-४-७३ ।                                 | १२. ३-१०-४४ बम्बई।       |                |
|                                              |                          |                |

आ० तुलसी साहित्य ः एक पर्यवेक्षण

| उपनिषद्, षुराण और महाभारत में श्रमण      | । संस्कृति |                      |           |
|------------------------------------------|------------|----------------------|-----------|
|                                          | का स्वर    | अतीत                 | ३ ३       |
| उपनिषदों पर श्रमण संस्कृति का प्रभाव     |            | अतीत                 | ४२        |
| श्रमण संस्कृति का स्वरूप <sup>र</sup>    |            | नवनिर्माण            | १३०       |
| यज्ञ और अहिसक परम्पराएं                  |            | अतीत                 | ४९        |
| पापश्रमणों को पैदा करने वाली संस्कृति    |            | मुखड़ा               | <b>३१</b> |
| श्रमण संस्कृति की मौलिक देन <sup>२</sup> |            | ज्योति से            | ፍሂ        |
| जैन संस्कृति <sup>3</sup>                |            | भोर                  | १२०       |
| आत्मविद्याः क्षत्रियों की देन            |            | अतीत                 | १८        |
| श्रमण संस्कृति                           |            | संभ <b>ल</b>         | २०४       |
| जैन संस्कृति                             |            | घर                   | २४६       |
| सत्रांगति                                |            |                      |           |
| संत-दर्शन का माहात्म्य <sup>४</sup>      |            | आगे                  | १११       |
| संत-दर्शन का माहात्म्य '                 |            | प्रवचन १०            | १७        |
| सत्संग है सुख का स्रोत                   |            | प्रवचन ११            | २२५       |
| संतसमागम                                 |            | बूंद बूंद १          | २३        |
| सत्संगति≤                                |            | प्रवचन ९             | १७२       |
| सत्संग                                   |            | प्रवचन ९             | २४        |
| जाति न पूछो साधु की <sup>३°</sup>        |            | प्रवचन ११            | १२६       |
| मानवधर्म भ                               |            | प्रवचन ११            | २३७       |
| सुख की खोज <sup>३२</sup>                 |            | प्रवचन ९             | १३९       |
| सत्संग का महत्त्व <sup>३३</sup>          |            | आगे                  | १४०       |
| अभावुक बनो                               |            | उद्बो                | १७४       |
| सत्संग लाभ कमा ले <sup>३४</sup>          |            | संभल                 | ७२        |
| १. ३०-११-५६ दिल्ली ।                     | ج. لا-     | ७-४३ असावरी ।        |           |
| २. ३०-८-५४ बम्बई ।                       | ৎ. হৃি     | गयां सिवेरेरां ।     |           |
| ३. १-२-४६ बौद्ध प्रतिनिधि सम्मेलन,       | ۹۰. =-     | १-४४ राजियावास ।     |           |
| दिल्ली ।                                 | 99. ३१     | -५-५४ सूरत (हरिपुरा) | 1         |
| ४. २५-३-६६ कलरखेड़ा ।                    | १२- २१     | -७-५३ गोगोलाव ।      |           |
| ५. १०-७-७६ गंगाशहर ।                     | १३. २-     | ४-६६ गंगानगर ।       |           |
| ६. २१-४-४४ बड़ौदा ।                      | ૧૪. ૧૭     | -३-४६ डेगाना ।       |           |
| ७. १४-३-४४ कनाना ।                       |            |                      |           |

-

शिक्षा और संस्कृति

### 855

## লুহ্ন

| अक्य क्या गम्बेब जी                               |                      |              |
|---------------------------------------------------|----------------------|--------------|
| अकथ कथा गुरुदेव की                                | दीया                 | ११४          |
| गुरु बिन घोर अंधेर<br>                            | मुखड़ा               | 880          |
| मार्ग और मार्गदर्शक                               | मुखड़ा               | १८४          |
| कौन होता है गुरु ?                                | समता                 | २१२          |
| सद्गुरु की शरण                                    | प्रवचन ९             | ९२           |
| सद्गुरु की पहचान <sup>२</sup>                     | प्रवचन ९             | 58           |
| गुरुदर्शन का वास्तविक उद्देश्य <sup>3</sup>       | प्रवचन ९             | ৬४           |
| संयमी गुरु <sup>४</sup>                           | घर                   | 9            |
| पर्व                                              |                      |              |
| पर्व का महत्त्व                                   | गृहस्थ/मुक्तिपथ      | २०९/१=१      |
| दीपावली                                           |                      |              |
| आलोक का त्यौंहार                                  | कुहासे               | २४२          |
| तमसो मा ज्योतिर्गमय                               | कुहासे               | २४४          |
| दीपावली ः भगवान् महावीर का निर्वाण'               | शांति के             | २४७          |
| जीवन-शैली में बदलाव जरूरी                         | कुहासे               | १४२          |
| कभी नहीं बुफने वाला दीप                           | राज/वि दीर्घा        | <b>१</b> ८/६ |
| अन्तर् दीप जलाएं                                  | प्रवचन ५             | 25           |
| दीपावली कैसे मनाएं ? *                            | जागो !               | १४२          |
| <b>अा</b> त्मजागृति की <b>लौ</b> जले <sup>८</sup> | घर                   | २१न          |
| होली                                              |                      |              |
| होली : एक सामाजिक पर्व <sup>°</sup>               | मंजिल १              | 205          |
| सच्ची होली क्या है ? 3°                           | सोचो ! ३             | 888          |
| अक्षय तृतीया                                      |                      |              |
| अक्षय तृतीया का पर्व                              | मुखड़ा               | ११०          |
| १. <u>५</u> -५-५३ बीकानेर ।                       | ७. २४-१०-६५ दिल्ली । |              |
| २. ५-५-५३ बीकानेर ।                               | ८. १९४७, भगवान् महा  | वीर निर्वाण  |
| ३. १४-८-७७ लाडनं ।                                | दिवस, सुजानगढ़।      |              |
| ४. चूरू।                                          | ९. ४-३-७७ सुजानगढ़ । |              |
| ४. ६-११-४३ जोधपुर ।                               | १०. २९-३-७८ लाडन्ं । |              |
| ६. ११-११-७७ लाडन्ं।                               |                      |              |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·             |                      |              |

| १७०                                                 | <b>अा० तुलसी साहित्य : एक पर्यवेक्ष</b> ण |
|-----------------------------------------------------|-------------------------------------------|
| अक्षय तृतीया                                        | गृहस्थ/मुक्तिपथ २१४/१९९                   |
| अक्षय तृतीया'                                       | बूंद बूंद १ १६९                           |
| अक्षय तृतीया                                        | विबीथी १२०                                |
| चैतन्य जागृति का पर्वः अक्षय तृतीया                 | प्रज्ञापर्व ४९                            |
| अंधकार को मिटाने का प्रयास <sup>*</sup> ँ           | घर ५०                                     |
| पर्यु बण पर्व                                       |                                           |
| अपने घर में लौट आने का पर्व                         | जीवन ७२                                   |
| चेतना की जागृति का पर्व                             | प्रज्ञापर्व १९                            |
| पर्युषण पर्व : एक प्रेरणा                           | विदीर्घा ११३                              |
| पर्युषण पर्व <sup>3</sup>                           | मंजिल १ १६                                |
| दो रत्ती चंदन                                       | कुहासे १४७                                |
| मन की ग्रंथियों का मोचन                             | कुहासे १४९                                |
| पर्युषण पर्वः प्रयोग का पर्व                        | कुहासे २१८                                |
| स्वास्थ्य का पर्व                                   | कुहासे २४०                                |
| विश्वमैत्री का पर्वः पर्युषण                        | अतीत का १४१                               |
| पर्युषण क्षमा और मैत्रों का प्रतीक है <sup>४</sup>  | भोर १११                                   |
| संवत्सरी'                                           | धर्म एक २३४                               |
| पर्युषणा                                            | धर्म एक २३६                               |
| मैत्री का पर्व                                      | गृहस्थ/मुक्तिपथ २११/१९३                   |
| आत्मशोधन का पर्व                                    | प्रवचन ९ २४३                              |
| जीवन का सिंहावलोकन"                                 | आ० तु १८०                                 |
| आराधना मंत्र                                        | गृहस्थ/मुक्तिपथ २१३/१९५                   |
| खमतखामणाः एक महास्नान <sup>८</sup>                  | प्रवचन १० ६९                              |
| पर्यूषण पर्व                                        | प्रवचन ९ २३९                              |
| अपेक्षा है एक संगीति की                             | राज/वि दीर्घा २०४/२३६                     |
| त्रिवेणी स्तान                                      | <b>शांति के</b> २० <b>४</b>               |
| संवत्सरी कब ? सावन में या भाद्रपद में <sup>9°</sup> | अमृत ५२                                   |
| १. ४-४-६४ जयपुर ।                                   | ७. ७-९-४० हांसी ।                         |
| २. २-४-४७ लाडन्ं ।                                  | ८. ७-९-७८ गंगानगर ।                       |
| ३. २२-८-७६ सरवारगहर ।                               | ९. ४-८-४३ जोधपुर ।                        |
| ४. २५-८-५४ बम्बई (सिक्कानगर) ।                      | १०. ४-९-५३ पर्युषण पर्व समारोह,           |
| ५. १९६७, अहमदाबाद ।                                 | जोधपुर ।                                  |
| ६. १३-९-४३ जोधपुर ।                                 | -                                         |
|                                                     |                                           |

| शिक्षा और संस्कृति                             |                     | १७१    |
|------------------------------------------------|---------------------|--------|
| क्षमा का पावन संदेश देने वाला पर्वं भे         | संभल                | १६४    |
| पन्द्रह अगस्त                                  |                     |        |
| बीती ताहि विसारि दे                            | बीती ताहि           | २      |
| आत्ममन्थन का पर्व                              | बीती ताहि           | X      |
| नियम का अतिक्रम क्यों ? <sup>२</sup>           | शांति के            | १४४    |
| स्वतंत्रता और परतन्त्रता                       | जब जागे             | ७०     |
| गणराज्य दिवस <sup>३</sup>                      | धर्म एक             | २३२    |
| स्वयं से <b>शुभ शुरू</b> वात करें <sup>४</sup> | प्रवचन १०           | ४२     |
| क्या भारत स्वतंत्र है ? <sup>४</sup>           | प्रवचन ९            | २०५    |
| असली आजादी अपनाओ                               | संदे <b>श/आ०</b> तु | १८/१८६ |
| स्वतंत्रता की उपासना <sup>थ</sup>              | अग० तु              | १९न    |
| अनाचार का त्याग करो <sup>८</sup>               | संदेश               | १३     |
| भारत के आकाश में नया सूर्योदय                  | जीवन                | ¥¥.    |
| स्वतंत्र भारत और धर्म                          | आ० तु/संदेश         | २०२/३  |
| स्वतंत्रता क्या है ? °°                        | अा॰ तु              | २१०    |
| भात्मानुशासन सीखिए <sup>११</sup>               | शांति के            | ५०     |

- ् १. १६-९-४६ सरदारशहर ।
- २. १४-**८-४३ स्वतन्त्रता दिवस,** जोधपुर ।
- ३. २६-१-६८ बम्बई ।
- ४. १४-द-७द गंगाशहर ।
- ५. १४-द-४३ जोधपुर ।
- ६. ११-८-४७ प्रथम स्वाधीनता
- ि दिवस, रतनगढ़ ।
- ७. १४-५४५ द्वितीय स्वाधीनता

दिवस, छापर ।

- म. १४-म-४म द्वितीय स्वाधीनता दिवस, छापर ।
- ९. १४-६-४९ तृतीय स्वतन्त्रता दिवस, जयपुर ।
- १०. १४-८-४० चतुर्थ स्वाधोनता दिवस, हांसी ।
- ११·१४-८-४१ पंचम स्वाधीनता दिवस, दिल्ली ।

# समसाम**यिक**

| शीर्षक                                        | पुस्तक            | पृष्ठ      |
|-----------------------------------------------|-------------------|------------|
| समसामयिक                                      |                   |            |
| नए निर्माण के आधार-बिंदु                      | बैसाखियां         | १११        |
| नए वर्ष के बोधपाठ                             | बैसाखियां         | ११         |
| जापान और भारत का अन्तर                        | कुहासे            | ३२         |
| मूल्यांकन का क्षण                             | बैसावियां         | २३         |
| जरूरतों में बदलाव                             | बैसाखियां         | २१         |
| दूरदर्शन से मूल्यों को खतरा                   | कुहासे            | ४२         |
| दूरदर्शन : एक मादक औषधि                       | कुहासे            | **         |
| दूरदर्शन की संस्कृति                          | कुहासे            | <b>४</b> ७ |
| संस्कारहीनता की समस्या                        | कुहासे            | १०६        |
| रामायण और महाभारत का अन्तर                    | कुहासे            | २४७        |
| फूट आइने की या आपस की                         | बैसाखियां         | १७९        |
| बुराई की जड़ : तामसिक वृत्तियां               | <b>अ</b> ालोक में | १३६        |
| इक्कीसवीं सदी के निर्माण में युवकों की भूमिका | दोनों             | ९३         |
| इक्कीसवीं सदी का जीवन                         | बैसाखियां         | १४         |
| अतीत की समस्याओं का भार                       | कुहासे            | ३९         |
| दृश्य एक : दृष्टियां <b>अ</b> नेक             | मुखडा             | १९९        |
| सम्पन्नता का उन्माद और राबर्ट केनेडी की हत्य। | अणु संदर्भ        | ४२         |
| रूस की घरती पर मुरफा रही है पौध               | बैसाखियां         | 238        |
| सोवियत संघ में बदलाव                          | बैसाखियां         | १३३        |
| साधुवाद के लिए साधुवाद                        | क्या धर्म         | १४३        |
| शिकायत का युग <sup>9</sup>                    | बूंद बूंद १       | १०४        |
| आदमी : समस्या भी समाधान भी                    | · प्रज्ञापर्व     | १०३        |
| स्थितियों के अध्ययन का दृष्टिकोण बदले         | ज्योति के         | २३         |

१. २१-४-६४ जोबनेर ।

# समाज

- ० समाज
- ० सामाजिक रूढ़ियां
- ० संख्यान
- परम्परा और परिवर्तन
- परिवार
- ॰ লাহী
- ॰ मां
- ॰ युवक
- ॰ जातिवाद
- ॰ ट्यसन
- ॰ ट्यवसाय
- ॰ कार्यकर्त्ता

#### समाज

| शीर्षक                                    | पुस्तक               | पुष्ठ |
|-------------------------------------------|----------------------|-------|
| समाज                                      |                      |       |
| समाज-रचना के आधार                         | आलोक में             | 2     |
| समाज-परिवर्तन का आधार                     | नैतिक                | १२४   |
| समूह-चेतना का विकास                       | आलोक में             | २४    |
| सामूहिक जीवन-शैली                         | दीया                 | ९७    |
| स्वस्थ समाज रचना े                        | आगे                  | २६८   |
| समाज-विकास का आधार                        | क्या धर्म            | १०५   |
| संगठन के मूलसूत्र                         | नैतिक                | १२८   |
| संगठन के सूत्र'                           | भोर                  | २०    |
| संगठन जड़ता नहीं, प्रेरणा के केन्द्र बनें | अणु संदर्भ           | ६६    |
| संघीय स्वास्थ्य के सूत्र                  | मनहंसा               | १=४   |
| स्वस्थ समाज संरचना <sup>3</sup>           | प्रवचन १०            | २२४   |
| व्यक्ति और ममाज-निर्माण                   | मेरा धर्म            | ইও    |
| व्यक्ति और समुदाय                         | ब <b>ैस</b> ाखियां   | २०१   |
| संघ की महनीयता <sup>४</sup>               | मंजिल १              | १०४   |
| जीवन-भौली के तीन रूप                      | बैसाखियां            | १४    |
| व्यक्ति और संघ'                           | खोए                  | १०१   |
| युग समस्याएं और संगठन                     | वैसाखियां            | १८९   |
| -<br>केकड़ावृत्ति                         | वि दीर्घा            | १८३   |
| अकेली लकड़ी, सात का भारा                  | बैसाखियां            | 888   |
| सामाजिक चेतना का विकास'                   | प्रवचन ११            | 200   |
| परिवर्तन की मूल भित्ति                    | प्रवचन ११            | २११   |
| सामाजिक क्रांति और उसका स्वरूप            | आलोक में             | १७९   |
| १. २४-४-६६ सरदारशहर ।                     | ४. २-३-७७ सुजानगढ़ । |       |
| २. १४-६-४४ बम्बई (बोरीवली) ।              | ४. ७-१०-७३ हिसार ।   |       |
| ३. २८-४-७९ चंडीगढ़ ।                      | ६. २९-४-४४ राधनपुर । |       |

| १७६                                          | आ० तुलसी साहित्य : ष         | रक पर्यवेक्षण |
|----------------------------------------------|------------------------------|---------------|
| शोषणमुक्त समूह चेतना                         | आलोक में                     | <b>२</b> "    |
| शोषणविहीन समाज-रचना                          | अणु संदर्भ/अणु गति           | २१/१३४        |
| शोषणविहीन समाज का स्वरूप                     | अणु संदर्भ/अणु गति           | •             |
| दोनों हाथ ः एक साथ <sup>9</sup>              | दोनों                        | ३             |
| शोषण :सामाजिक बुराई                          | उद्बो/समता                   | ६७/६७         |
| महावीर के शासनसूत्र                          | मेरा धर्म                    | ६७            |
| पहल कौन करे ?                                | घर                           | १०४           |
| परिष्कार का प्रथम मार्ग <sup>२</sup>         | घर                           | २२९           |
| सामाजिक रूढ़ियां                             |                              |               |
| स।माजिक परम्परा ः रूढ़ि से कुरूढ़ि तक        | आलोक में                     | ওদ            |
| एक मर्मान्तक पीड़ा : दहेज                    | अनैतिकता/अमृत                | १७६/६८        |
| सतीप्रया आत्महत्या है                        | कुहासे                       | <b>६१</b>     |
| अपव्यय                                       | ज्योति से                    | १११           |
| संग्रह और <b>अ</b> पव्यय से मुक्त जीवन-बोध   | आलोक में                     | ९३            |
| प्रदर्शन                                     | राज/वि. वीथी                 | २००/१११       |
| परम्परा, आस्था और उपयोगिता                   | आलोक में                     | ७३            |
| अनुकरण किसका ?                               | उद्बो/समता                   | १२३/१२२       |
| एकादशी व्रत                                  | वि दीर्घा                    | २२९           |
| पर्दाप्रथा <sup>3</sup>                      | घर                           | ፍሄ            |
| संस्थान                                      |                              |               |
| संस्थाएं : अस्तित्व और उपयोगिता              | कुहासे                       | २०२           |
| चरित्र के क्षेत्र में विरल उदाहरण ः पारमायिक |                              |               |
| शिक्षण संस्था                                | <b>स</b> फर/अमृत             | १०४/१४१       |
| संयुक्त राष्ट्र संघ                          | बैसाखियां                    | १२९           |
| एक तपोवन, जहां सात सकारों की युति है         | <b>कु</b> हासे               | २४४           |
| जैन विश्व भारती                              | प्रेक्षा                     | १२            |
| विश्व का आलोक स्तम्भ <sup>४</sup>            | प्रवचन ४                     | १९४           |
| विश्व भारती ः कामधेनु <sup>४</sup>           | मंजिल १                      | २०९           |
| <b>१. महिला एवं युवक का संयुक्त</b> ३        | . १४-४-४७ लाडनूं ।           |               |
| अधिवेशन, दिल्ली । ४                          | ′. १४-⊏-७७ लाडनूं ।          |               |
| २. सुजानगढ़ ।                                | ८. २३ <b>-४</b> -७७ लाडन्ं । |               |

#### समाज

भारतीय और प्राच्य विद्या का केन्द्र

| जैन विश्व भारती'                            | प्रवचन ४    | <u>भू</u> ७. |
|---------------------------------------------|-------------|--------------|
| नया आयाम <sup>२</sup>                       | प्रवचन ५    | १द           |
| परम्परा और परिवर्तन                         |             |              |
| परिवर्तन और विवेक                           | कुहासे      | १९७          |
| शाश्वत मूल्यों की सत्ता                     | बैसाखियां   | १३           |
| परिवर्तन : एक अनिवार्य अपेक्षा <sup>3</sup> | बूंद-बूंद १ | 80           |
| शाश्वत और सामयिक                            | कुहासे      | १७४          |
| परिवर्तन ः एक शाश्वत सत्य                   | प्रज्ञापर्व | 52           |
| परिवर्तन वस्तु का धर्म है*                  | मंजिल २     | २०२          |
| सत्य का सही सोपान <sup>४</sup>              | त्रूद-बूद १ | ৬ৼ           |
| वर्तमान के वातायन से                        | वि वीथी/राज | 887/885      |
| परिवर्तन                                    | भोर         | X 8          |
| नए और प्राचीन का व्यामोह <sup>*</sup>       | बंद-बूंद १  | ९            |
| चक्षुष्मान् मनुष्य और एक दीपक               | वैसाखियां   | १३३          |
| परिवर्तन : सामयिक अपेक्षा"                  | जागो !      | ሂ            |
| परिषार                                      |             |              |
| आदर्श परिवार का स्वरूप <sup>€</sup>         | मंजिल १     | २ <b>४१</b>  |
| संयुक्त परिवार की वापसी आवश्यक              | कुहासे      | ९९           |
| र्हचभेद और सामञ्जस्य                        | क्या धर्म   | تو تو        |
| बालक के निर्माण की प्रक्रिया                | अतीत का     | 90           |
| पूरी दुनिया : पूरा जीवन                     | बैसाखियां   | १८३          |

~ >

पूरी दु निर्माता कौन ? \* निर्माण बच्चों का<sup>\*°</sup> अभिभावकों से

| १.१-१२-७७ लाडनूं ।          | <b>६</b> . २-३-६४ बाडमेर ।   |
|-----------------------------|------------------------------|
| २. ९-११-७७ सेवाभावी कल्याण  | ७. १८-९-६४ दिल्ली ।          |
| केन्द्र का उद्घाटन समारोह । | <b>द. १६-७-७७ लाडनूं</b> ।   |
| ३. २६-३-६४ पाली ।           | ९. १८-८-७६ सरदारशहर ।        |
| ४. ४-१०-७८ गंगाशहर ।        | <b>१०. २</b> १-५-५३ गगाशहर । |
| ५. ७-४-६५ ब्यावर ।          |                              |

6

१३४

२६

मंजिल १

प्रवचन ९

जन-जन

आ० तुलसी साहित्य : एक पर्यवेक्षण

| परिवार नियोजन का स्वस्थ अ                  | ाधारः संयम     | अणु गति              | २१४     |
|--------------------------------------------|----------------|----------------------|---------|
| सबसे सुन्दर रचना                           |                | बैसाखियां            | १४२     |
| पारिवारिक सौहार्द के अमोघ स                | র্স            | बीती ताहि            | દ્ય     |
| बच्चों का निर्माण : बुनियादी               | काम            | बूंद-बूंद १          | २१४     |
| सबसे सुन्दर फूल                            |                | समता                 | २४१     |
| मुक्ति का मार्ग                            |                | समता                 | २४४     |
| प्रभाव वातावरण का                          |                | समता                 | २४३     |
| कैसे हो बालजगत् का निर्माण                 | ?              | जीवन                 | १७९     |
| भावीपीढ़ी का निर्माण                       |                | <b>बैस</b> ाखियां    | १३७     |
| नारी                                       |                |                      | •••     |
| सुघड़ महिला की पहचान                       |                | दोनों/बीती ताहि      | २३/९३   |
| भारतीय नारी का आदर्श                       |                | अतीत का/दोनों        | १४४/४८  |
| भारतीय नारी के आदर्श'                      |                | सूरज                 | १०२     |
| नारी के सहज गुण <sup>९</sup>               |                | सूरज                 | 202     |
| नारी के तीन गुण <sup>3</sup>               |                | सूरज                 | २१९     |
| नारी के तीन रूप                            |                | दोनों                | १९      |
| नारी को लक्ष्मी सरस्वती ही न               | हीं, दुर्गा भी |                      |         |
|                                            | बनना होगा      | अतीत का              | १३२     |
| जागरण की दिशा में बढ़ने का                 | संकेत          | दोनों                | ७९      |
| महिलाएं युग को सही दिशा दें                |                | बीती ताहि/दोनों      | १०६/५०  |
| क्रांति के विस्फोट की संभावना              |                | दोनों/वि दीर्घा      | २=/१५६  |
| सोचो, फिर एक बार                           |                | वि दीर्घा            | १०      |
| जागृति का मंत्र                            |                | वि दीर्घा            | ४४      |
| संकल्पों की मशाल                           |                | वि दीर्घा            | ्रद     |
| आवश्यक है अर्हताओं का बोध                  | और विकास       | जीवन                 | १४४     |
| विकास के मौलिक सूत्र                       |                | बीती ताहि            | ९न      |
| महिलाएं संकल्पों की मशा <b>ल</b> थ         | ामें           | सफर/अमृत             | १६७/१३३ |
| महिलाओं के लिए त्रिसूत्री कार्य            | किम            | अतीत का              | १३६     |
| स्त्री का कार्यक्षेत्र : एक सार्थव         |                | जीवन                 | १०४     |
| महिलाओं का दायित्व                         |                | दोनों/वि. वीथी       | ७४/१६८  |
| <ol> <li>१. १४-४-४४ संतोषबाडी ।</li> </ol> |                | ਤੋ. ੨४-੧੦-४४ ਤੁਲਗੈਜ। |         |

१. १४-४-४४ संतोषबाड़ी । २. २७-८-४४ उज्जैन ।

३. २४-१०-४४ उज्जैन ।

१७५

| समाज                                                 |                                  | १७९ |
|------------------------------------------------------|----------------------------------|-----|
| स्थिति के बाद गति                                    | दोनों                            | ६१  |
| महिला निर्माण ः परिवार निर्माण                       | दोनों                            | ४६  |
| महिला का निर्माणः पूरे परिवार का निर्माण             | बीती ताहि                        | १०२ |
| महिला विकास ः समाज विकास                             | दोनों                            | źX  |
| संस्कारी महिला समाज का निर्माण                       | सोचो ! १                         | २०२ |
| स्वस्थ समाज-निर्माण में नारी की भूमिका <sup>*</sup>  | भोर                              | ७७  |
| बदलाव भी ः ठहराव भी                                  | दोनों                            | ४२  |
| संघर्ष की नई दिशा                                    | दोनों                            | न२  |
| अतीत का विसर्जन : अनागत का स्वागत                    | अतीत                             | १४० |
| मूल्यांकन का अर्ध्रना                                | दोनों                            | ६४  |
| अपने पांवों पर खड़ा होना                             | दोनों                            | ६६  |
| महिल ओं के कर्त्तव्य <sup>3</sup>                    | आगे                              | ሂሂ  |
| संदर्भ योगक्षेम वर्ष काः भूमिका नारी की <sup>४</sup> | जीवन                             | ११७ |
| महिलाएं स्वयं जागें                                  | बीती ताहि                        | ११५ |
| महिलाएं स्वयं जागृत हों                              | वि. वीथी                         | १६४ |
| महिला शक्ति जागृत हो <sup>४</sup>                    | मंजिल २                          | २२२ |
| बहिनें अपनी शक्ति को पहचाने "                        | मंजिल २                          | २१९ |
| प्रगति की ओर बढ़ते चरण <sup>®</sup>                  | मंजिल २                          | २२४ |
| जागृति का मंत्र                                      | वि. वीथी                         | १६१ |
| महिला जागृति <sup>८</sup>                            | सोचो ! १                         | १६४ |
| नारी जागरण                                           | प्रवचन १ <b>१</b>                | १३४ |
| नारी जागरण <sup>9°</sup>                             | सूरज                             | २२० |
| नारी जागरण <sup>99</sup>                             | शान्ति के                        | ११५ |
| सुधार का माध्यम : हृदय परिवर्तन                      | बीती ताहि                        | ११९ |
| १. २६-१०-७७ अखिल भारतीय ७                            | . १४-१०-७ <del>८</del> गंगाशहर । |     |

- ٦٠. तेरापंथ महिला मंडल का पांचवां वार्षिक अधिवेशन, जैन विश्व भारती
- २. २१-७-५४ बम्बई ।
- ३. ९-३-४४ नारायणगांव ।
- ४. योगक्षेम वर्ष, नारो अधिवेशन ।
- ५. १४-१०-७८ गंगाशहर ।
- ६. १३-१०-७८ गंगाशहर ।

- ८. ४-१०-७७ जैन विश्व भारती ।
- ९. २८-१-५४ देवगढ़ ।
- १०. ६-११-५४ उज्जैन ।
- ११. ४-४-४३ 'महिला-जागृति परिषद्' बीकानेर की ओर से आयोजित महिला सम्मेलन ।

आ० तुलसी साहित्य : एक पर्यवेक्षण

| बंद खिड़कियां खुलें                           | दोनों              | 88.       |
|-----------------------------------------------|--------------------|-----------|
| व्यक्तित्व की कमी को भरना है                  | कुहासे             | ११न       |
| प्रगति के साथ खतरा भी                         | बीती ताहि          | ११२       |
| पाथेय                                         | दोनों              | ७२        |
| विशेष पाथेय                                   | बीती ताहि          | 880       |
| विश्व के लिए महिलाएं : महिलाओं के लिए विश्व   | जीवन               | 880       |
| महिलाएं हीन भावना का विसर्जन करें'            | संभल               | ११८.      |
| राष्ट्र की बहुमूल्य सम्पत्ति <sup>२</sup>     | घर                 | ३२        |
| महिलाओं को स्वय जागना होगा'                   | सोचो ! १           | २०४       |
| अन्तर् विवेक जागृत हो <sup>४</sup>            | सोचो ! १           | 209       |
| सुफाव क्वौर प्रेरणा                           | प्रवचन ४           | २१२       |
| महि <b>लाओं</b> का अत्मबल <sup>६</sup>        | सूरज               | 59        |
| विवेक है सच्चा नेत्र                          | प्रवचन ११          | 88.       |
| नारी शोषण का नया रूप                          | कुहासे             | ११२       |
| महिलाएं अपने गुणों का विकास करें <sup>८</sup> | सूरज               | <b>ES</b> |
| बहिनों का जीवन                                | सूरज               | २३६.      |
| सच्ची भूषा <sup>३°</sup>                      | सूरज               | 880       |
| <b>अ</b> ाज की नारी <sup>३९</sup>             | सूरज               | २१४       |
| एक एक ग्यारह <sup>: २</sup>                   | सोचो ३             | ७१        |
| परिवार की धुरी : महि <b>ला<sup>°३</sup></b>   | प्रवचन ९           | ×9.       |
| बहिनों का कर्तव्य <sup>18</sup>               | संभल               | × 8       |
| 9. २९-४-५६ पडिहारा ।                          | वार्षिक अधिवेशन का | मयाचन     |

- १. २९-४-१६ पाडहारा ।
- २. १४-४-४७ चूरू ।

१८०

- ३. २७-१०-७७ अखिल भारतीय तेरापंथ महिला मंडल का पांचवां वार्षिक अधिवेशन, जैन विश्व भारती
- अखिल भारतीय ४. २८-१०-७७ तेरापंथ महिला मंडल का पांचवां वाजिक अधिवेशन, जैन विश्व भारती ।
- ५.२९-१०-७७ अखिल भारतीय तेरापंथ महिला मंडल के पांचवें १४.२०-२-४६ भीलवाड़ा।

वाषिक आधवंशन का समापन समारोह, जैन विश्व भारती ।

- ६. ४-४-४४ औरंगाबाद ।
- ७. १०-१०-४३ जोधपुर।
- ५. १६-३-४४ संगमनेर ।
- ९. ८-१०-४४ बड़नगर।
- १०. ३-६-४४ धूलिया।
- ৭৭. ২-৭০-২২ उज्जैन।
- १२. २४-१-७८ जैन विश्व भारती ।
- १३. ४-४-४३ बीकानेर।

| समाज                                                     |                      | १८१        |
|----------------------------------------------------------|----------------------|------------|
| महिलाएं जीवन को सही दिशा में मोड़ें <sup>3</sup>         | संभल                 | ९९         |
| जितनी सादगी; उतना सुख'                                   | दोनों                | <b>É</b> 5 |
| महिलाओं में धर्मरुचि                                     | प्रवचन ९             | १२न        |
| जीवन को सजाएं <sup>४</sup>                               | सूरज                 | १४३        |
| महिलावर्ष की उपलब्धि                                     | दोनों                | ३२         |
| बहिनों से                                                | जन जन                | १२         |
| रुत्री शिक्षा                                            |                      |            |
| संतान का कोई लिंग नहीं होता                              | कु हासे              | १०९        |
| शिक्षा और स्वावलम्बन                                     | बीती ताहि            | ११७        |
| मानविकी पर्यावरण में असंतुलन                             | कुहासे               | ९६         |
| आत्मविकास का अधिकार सबको है <sup>४</sup>                 | संदेश                | ४४         |
| शिक्षा की पात्रता                                        | समता                 | २०९        |
| दक्षेस : बालिका वर्ष                                     | कुहासे               | ११५        |
| महिलाएं आंतरिक <b>सौ</b> न्दर्य को निखारें <sup>\$</sup> | संभल                 | १०४        |
| मां                                                      |                      |            |
| मां का स्वरूप°                                           | मंजिल १              | २न         |
| माता का कतंव्य <sup>८</sup>                              | सूरज                 | १३४        |
| जहां माताएं संस्कारी होती हैं`                           | प्रवचन ९             | १२२        |
| बच्चों के संस्कार और महिलावर्ग                           | अगलोक में            | १४५        |
| जरूरत है ऐसी मां की                                      | दोनों                | 59         |
| युवक                                                     |                      |            |
| युवक कौन ?                                               | बीती ताहि            | ፍ४         |
| युवक शक्ति का प्रतीक <sup>3°</sup>                       | ज्योति से            | فا         |
| युवापीढ़ी की सार्थकता "                                  | दोनों/ज्योति से      | १३६/४१     |
| १. ४-४-४६ लाडनूं ।                                       | ७. १९-१०-७६ सरदारशह  | र ।        |
| २. मेवाड़ प्रदेश में आयोजित महिला                        | इ. २६-४-४४ आमलनेर ।  |            |
| सम्मेलन् ।                                               | ९. १६-४-४३ बोकानेर । |            |
| ३. १८-४-४३ गंगाशहर ।                                     | १०. १४-१०-७२ छठा     | वार्षिक    |
| ४.                                                       | अधिवेशन, चूरू ।      |            |
| <ol> <li>महारानी गायत्री देवी गर्ल्स हाई</li> </ol>      | ११.१-१०-७६ दसवां     | वार्षिक    |
| स्कूल, जयपुर ।                                           | अधिवेशन, सरदारशहर    | 1          |
| ६. १०-४-४६ सुजानगढ़ ।                                    |                      |            |

| १५२                                           | <b>अा० तु</b> लसी साहित्य : एव | <b>क पर्यवेक्षण</b> |
|-----------------------------------------------|--------------------------------|---------------------|
| सफलता के पांच सूत्र <sup>°</sup>              | ज्योति से                      | \$                  |
| युवाशक्तिः समाज की आशा <sup>°</sup>           | ज्योति से                      | १३                  |
| युवापीढ़ी निराश क्यों ? <sup>3</sup>          | ज्योति से                      | 89                  |
| युवकों का दायित्वबोध <sup>४</sup>             | ज्योति से                      | રષ્ટ                |
| दायित्वबोध के मौलिक सूत्र`                    | ज्योति से/दोनों                | ३३/१०९              |
| युवापीढ़ी कितनी सक्षम ?                       | ज्योति से                      | * *                 |
| ज्योति से ज्योति जले"                         | सोचो १                         | १९०                 |
| मेरी आशा का केन्द्र युवापीढ़ी                 | सोचो १                         | १्दद                |
| युवकों का सर्व सुरक्षित मंच                   | प्रवचन ४                       | १९३                 |
| आदर्श युवक के पंचशील                          | दोनों                          | 808                 |
| युवापीढ़ी कितनी सक्षम ?                       | दोनों                          | १२४                 |
| संस्कार ः विका <b>स औ</b> र परिमार्जन         | दोनों                          | ११८                 |
| युवापीढ़ी और संस्कार                          | बीती ताहि/दोनों                | ७९/१४७              |
| इक्कीसवीं सदी के निर्माण में युवकों की भूमिका | सफर/अमृत                       | १६ <b>१</b> /१२७    |
| युवापीढ़ी का दायित्व                          | अतीत का                        | र्ष                 |
| युवापीढ़ी का उत्तरदायित्व <sup>°°</sup>       | दायित्व                        | 28                  |
| युवापीढ़ी और मूल्यबोध                         | दोनों                          | ११३                 |
| युवकों का दिशाबोध <sup>99</sup>               | ज्योति से                      | X \$                |

युवक यंत्र नहीं, स्वतंत्र बनें युग की चुनौतियां और युवाशक्ति<sup>3२</sup>

- २७-९-७१ पांचवां वार्षिक युवक अधिवेशन, लाडनूं।
- २. १७-१०-७२ छठा वार्षिक युवक अधिवेशन, दीक्षान्त प्रवचन, चूरू ।
- ३. १२-१०-७३ सातवां वार्षिक युवक अधिवेशन, हिसार ।
- ४. १४-२-७४ आठवां वार्षिक युवक अधिवेशन, डूंगरगढ़ ।
- ४. ४-१०-७६ नवां वार्षिक युवक अधिवेशन, जयपुर ।
- ६. २१-१०-७७ ग्यारहवां वार्षिक युवक अधिवेशन, लाडनूं ।

- ७. २२-१०-७७ ग्यारहवां वाषिक युवक अधिवेशन, जैन विश्व भारती ।
- द. २१-१०-७७ ग्यारहवां वार्षिक युवक अधिवेशन, जैन विश्व भारती ।
- ९. २३-१०-७७ अखिल भारतीय युवक परिषद् के इग्यारहवें वार्षिक अधिवेशन का समापन समारोह, जैन विश्व भारती।
- १०. १८-४-७३।

दोनों

जीवन

- १९٠ १४-१२-७३ हांसी युवक दिवस (आ. तु. का जन्म दिवस) ।
- १२. योगक्षेम वर्ष, युवक अधिवेशन ।

200

१२२

| समाज                                             |                                 | १८३            |
|--------------------------------------------------|---------------------------------|----------------|
| युवक नई दिशाएं खोलें                             | अतीत                            | ९६             |
| युवक पुरुषार्थ का प्रतीक बनें'                   | मंजिल २                         | १९७            |
| युवापीढ़ी की मंजिल क्या ?                        | दोनों                           | १७३            |
| युवापीढ़ी : वरदान या अभिशाप                      | दोनों                           | १७द            |
| यौवन की सुरक्षा ः भीतरी रसायन                    | दोनों                           | १७६            |
| प्रगति के दो रास्ते                              | दोनों                           | १८२२           |
| युवक कहां से कहां तक ?                           | दोनों                           | १६७            |
| संगठन के बुनियादी तत्त्व                         | दोनों                           | १५७            |
| गति, प्रगति और युवापीढ़ी <sup>®</sup>            | ज्योति से                       | १६४            |
| युवापीढ़ी से तीन अपेक्षाएं <sup>३</sup>          | ज्योति से                       | १६९            |
| युवापीढ़ी स्वस्थ परम्पराएं कायम करे <sup>४</sup> | ज्योति से                       | १८३            |
| जीवन-निर्माण की दिशा'                            | ज्योति से                       | 89X            |
| नई संस्कृति का सूर्योदय                          | दोनों                           | . 55           |
| अतीत की पृष्ठभूमि : अनागत के चित्र               | दोनों                           | १४२            |
| <b>सफल</b> ्युवक <sup>®</sup>                    | शांति के                        | 200            |
| युवक उद्बोधन <sup>°</sup>                        | शांति के                        | ९१             |
| संकल्प की स्वतंत्रता                             | कुहासे                          | : १२ <b>०</b>  |
| युवक अपनी शक्ति को संभालें'                      | भोर                             | ः ६०           |
| धर्म और युवक                                     | समाधान                          | 8              |
| युवकों से`                                       | प्रवचन ९                        | १९४            |
| युवकों से <sup>३°</sup>                          | प्रवचन ९                        | १३०            |
| हम शरीर को छोड़ दें, धर्मशासन को नहीं            | भ दायित्व                       | ३९             |
| नए सृजन की दिशा में                              | वि दीर्घा                       | १४४            |
| वर्तमानयुग और युवापीढ़ी                          | वि दीर्घा                       | १५०            |
| युवक संस्कारी बनें <sup>9२</sup>                 | ज्योति से                       | १६१            |
| १. १-१०-७६ गंगाकहर ।                             | ७. ४-५-५२ युवक सम               | मेलन, लाडनूं । |
| २. १-१-७३ सरदारशहर ।                             | ८. ४-७- ४ बम्बई (सिक्कानगर) ।   |                |
| ३. १-३-७२ सरदारशहर ।                             | ९. २७-७-४३ जोधपुर ।             |                |
| ४. १-१२-७२ सरदारशहर ।                            | १०. १३-४-४३ गंगाझहर ।           |                |
| ४. १६-६-७४ युवक प्रशिक्षण शिविर,                 | ११. २१-५-७३ दूधालेश्वर महादेव । |                |
| दीक्षान्त प्रवचन, दिल्ली ।                       | १२. १-२-७४ दिल्ली ।             |                |
| ६. २-११-४२ सरदारशहर ।                            |                                 |                |

| १८४                                                   | आ० तुलसी साहित्य : एक पर्यवेक्षण |            |
|-------------------------------------------------------|----------------------------------|------------|
| मेरा सपनाः आपको मंजिल                                 | दोनों                            | १५३        |
| युवक समा <b>ज औ</b> र अणुव्रत                         | प्रश्न                           | ሂፍ         |
| नैतिक शुद्धिमूलक भावना                                | संभल                             | १२६        |
| युवकों की जीवन-दिशा <sup>°</sup>                      | संभल                             | ११५        |
| आओ, हम पुरुषार्थ के नए छंद रचें                       | जीवन                             | १२७        |
| ेयुवक-शक्ति                                           | धर्म एक                          | ९१         |
| सफलता के सूत्र                                        | दोनों                            | १८८        |
| युवापीढ़ी और उसका कर्त्तव्य                           | मंजिल २                          | . <b>.</b> |
| <sup>.</sup> क्या युवापीढ़ी धार्मिक है ? <sup>४</sup> | मंजिल २                          | . 95       |
| 'पाथेय'                                               | मंजिल २                          | 50         |
| आलोचना की सार्थकता <sup>६</sup>                       | संभल                             | ९६         |

#### जातिवाद

| अस्पृभ्यता                              | अमृत/अनैतिकता    | ६५/१५२ |
|-----------------------------------------|------------------|--------|
| अस्पृश्यताः मानसिकं गुलामी              | अतीत का/अनैतिकता | ३२/२४१ |
| मानवीय एकता ः सिद्धांत और कियान्वयन     | आलोक में         | , ४२   |
| हरिजनों का मंदिर प्रवेश                 | कुहासे           | ४९     |
| क्या जातिवाद अतात्विक है <sup>?</sup>   | अणु संदर्भ       | १२०    |
| एकैंव मानुषी जाति                       | वि दीर्घा        | १्दद   |
| गो हीणे णो अइरित्ते"                    | सोचो ! ३         | १००    |
| <b>अ</b> स्पृश्यता-निवारण <sup>८</sup>  | सोचो ! १         | १८१    |
| मानदण्डों का बदलाव                      | उद्बो/समता       | ४७/४७  |
| विचारकांति के बढ़ते चरण                 | प्रवचन ४         | ६०     |
| समाज और समानता                          | मनहंसा           | ९२     |
| जैनदर्शन और जातिवाद                     | अणु गति          | २०६    |
| जीवन-विकास और सुख का हेतु <sup>9•</sup> | सूरज             | 8      |

- १२ १२-६-४६ सरदारशहर ।
  २. २६-५-४६ पड़िहारा ।
  ३. ५-१०-७६ सरदारशहर ।
  ४. २-१०-७६ सरदारशहर ।
  ४. ३-१०-७६ सरदारशहर ।
  ६. ३-४-४६ युवक सम्मेलन, लाडनूं ।
- ७ ३-२-७८ सुजानगढ़। ८.६-१०-७७ जैन विश्व भारती। ९.८-८-७७ हरिजन महिला का तप अभिनन्दन समारोह। १०.१-१-४५ बम्बई (थाना)।

| समाज                                             |                                          | १८५       |
|--------------------------------------------------|------------------------------------------|-----------|
| मानव एकता : भावी दिशा और प्रक्रिया               | अणु गति                                  | २१७       |
| ज।तिवाद अत।त्त्विक है <sup>9</sup>               | प्रवचन ४                                 | ६४        |
| जीवन बदलो <sup>२</sup>                           | प्रवचन ९                                 | १०३       |
| जातिवाद के समर्थकों से                           | जन जन                                    | १६        |
| पालघाट केरल                                      | धर्म एक                                  | १४४       |
| प्रतिकिया का घेरा                                | उद्बो/समता                               | १३/१३     |
| उच्चता का मानदण्ड                                | उद्बो/समता                               | ११/११     |
| त्यसन                                            |                                          |           |
| बुराइयों की जड़ : मद्यपान                        | अमृत                                     | ७४        |
| अनेक बुराइयों की जड़ : मद्यपान                   | अनैतिकता                                 | १७२       |
| मादक पदार्थः निषेध का आधार                       | आलोक में                                 | <b>≒२</b> |
| सभ्यता के नाम पर                                 | कुहासे                                   | १२४       |
| कौन किसको कहे ?                                  | कुहासे                                   | १३०       |
| मनुष्य और बन्दर                                  | बैसाखियां                                | १६४       |
| नशे की संस्कृति                                  | <b>बैसाखियां</b>                         | २०७       |
| मद्यपान ः एक घातक प्रवृत्ति                      | आगे                                      | १३०       |
| मद्यपान ः राष्ट्र की ज्वलन्त समस्या <sup>४</sup> | सोचो ! १                                 | १३४       |
| स्वर्णपात्र में धूलि                             | समता                                     | २२७       |
| अंधेरी खोह                                       | बैसाखियां                                | २१३       |
| मद्यपान ः औचित्य की कसौटी पर <sup>४</sup>        | सोचो ! ३                                 | २०६       |
| नशा : एक भयकर समस्या                             | प्रज्ञापर्व                              | ९४        |
| मार्गान्तरीकरण की प्रक्रिया                      | मंजिल २                                  | २०७       |
| नशाबन्दी, राजस्व और नैतिकता                      | अणु गति/अणु संदर्भ                       | १६९/=६    |
| व्यसनमुक्ति में जैन धर्म का योगदान               | अनैतिकता                                 | २५        |
| त्यवसाय                                          |                                          |           |
| पूंजीवाद बनाम साम्यवाद <sup>°</sup>              | सूरज                                     | 5,5       |
| व्यापार और सच्चाई                                | सूरज                                     | १००       |
| <b>१. ९-११-४३ जोध</b> पुर ।                      | ५. ३०-५-७८ जैन विश्व भारती ।             |           |
| २. १-४-४३ बीकानेर ।                              | ६. ५-१०-७= गंगाशहर ।                     |           |
| ३. २९-३-६६ गंगानगर ।                             | ७. १४-३-४४ संगमनेर ।                     |           |
| ४. १२-९-७७ जैन विश्व भारती ।                     | <ol> <li>१२-४-४५ संतोषवाड़ी ।</li> </ol> |           |

| <b>१</b> ≂ ६                                                  | आ० तुलसी साहित्य : एक पर्यवेक्षण |         |
|---------------------------------------------------------------|----------------------------------|---------|
| अच्छा व्यापारी कौन ?'                                         | सूरज                             | ४६      |
| व्यापारी स्वयं को बदले <sup>२</sup>                           | भोर                              | १ुद्ध   |
| पूंजी का निरा महत्त्व'                                        | सूरज                             | १७९     |
| अर्थका नशा                                                    | समता                             | २१६     |
| व्यवसाय जगत् की बोमारी : मिलावट                               | <b>अनै</b> तिकता/अमृत            |         |
| मिलावट भी पाप है                                              | उद्बो/समता                       | x 8/x 8 |
| फिल्म व्यवसाय                                                 | अणु गति                          | १७१     |
| अर्थ : समस्याओं का समाधान नहीं                                | नैतिक                            | १३२     |
| व्यापारी जीवन-धारा को बदलें <sup>8</sup>                      | संभल                             | १६२     |
| व्यापारी वर्ग से अपेक्षा <sup>४</sup>                         | संभल                             | 28      |
| सुरक्षा और निर्भयता का स्थान                                  | घर                               | र् ३८   |
| कार्यकर्त्ता                                                  |                                  |         |
| आदर्श कार्यकर्त्ता की पहचान                                   | दोनों                            | १२न     |
| आदर्श कार्यकर्ताः एक मापदण्ड                                  | बीती ताहि                        | १२३     |
| कार्यकर्त्ता की कसौटी                                         | आलोक में                         | १५३     |
| आदर्श बनने के लिए आदर्श कौन हो ?                              | बीती ताहि                        | १२१     |
| कार्यकर्त्ताओं का लक्ष्य                                      | प्रवचन ५                         | १६६     |
| अच्छा कार्यकर्त्ता कौन ?४                                     | सूरज                             | १५०     |
| कार्यकर्त्ता पहले अपना निर्माण <sub>ं</sub> करें <sup>°</sup> | बूंद बूंद २                      | १२४     |
| कार्यकर्त्ता कैसा हो ? <sup>s</sup> °                         | प्रवचन १०                        | १०६     |
| कार्यकर्त्ता <b>अ</b> ों की कार्यदिशा <sup>३३</sup>           | घर                               | ५६      |

 9. २८-२-४४ पूना ।
 ६. ६-७-४७ सुजानगढ़ ।

 २. १६-१२-४४ बम्बई (कुर्ला) ।
 ७. २४-६-४३ नागौर ।

 ३. २४-७-४४ उज्जैन ।
 ८. २०-८-६४ दिल्ली ।

 ४. २२-८-५६ सरदारशहर, व्यापारी
 ९. २०-८-६४ दिल्ली ।

 सम्मेलन ।
 १०. ७-१-७९ डूंगरगढ़ ।

 ४. ७-१-४६ रतलाम ।
 १९. कार्यकर्ता सम्मेलन ।

२१

# साहित्य

- ० साहित्य
- ০ সাঅ
- ० हिन्दी
- ० रुांरकृत
- ० काव्य

# साहित्य

| शीर्षक                                                | पुस्तक                     | पृष्ठ      |
|-------------------------------------------------------|----------------------------|------------|
| साहित्य                                               |                            |            |
| साहित्य और कला का सामाजिक मूल्य                       | आलोक में                   | १४८        |
| साहित्य साधना का लक्ष्य'                              | शांति के                   | १८८        |
| साहित्य में नैतिकता को स्थान <sup>°</sup>             | प्रवचन ११                  | <b>২</b> ৩ |
| राजस्थानी साहित्य की धारा                             | शांति के                   | ११७        |
| आदर्श पत्रकारिता की कसौटी <sup>४</sup>                | प्रवचन ४                   | १६८        |
| लेखक की आस्था <sup>४</sup>                            | बूंद बूंद २                | 888        |
| भाषा                                                  |                            |            |
| भाषा है व्यक्तित्व का आईना                            | मनहंसा                     | १४७        |
| जैन साहित्य में सूक्तियां                             | अतीत                       | १८९        |
| शब्दों के संसार में                                   | अतीत                       | १६६        |
| जैन आगमों में कुछ विचारणीय शब्द                       | अतीत                       | १७६        |
| हिन्दी                                                |                            |            |
| हिन्दी का आत्मालोचन                                   | अतीत                       | २०७        |
| अतीत के आलोक में हिन्दी की समृद्धि                    | <b>अ</b> तीत               | २१२        |
| संस्कृत                                               |                            |            |
| संस्कृत ऋषिवाणी है                                    | शोति के                    | १२०        |
| <ol> <li>१. ३०-८-५३ प्रेरणा संस्थान द्वारा</li> </ol> | ४. १-२-७८ जैन पत्र-पत्रिका | प्रदर्शनी  |
| आयोजित साहित्यगोष्ठी ।                                | का उद्घाटन समारोह लाडनूं । |            |
| २. १७-१०-४३ जोधपुर ।                                  | ५. २९-द-६४ दिल्ली ।        |            |
| ३. ९-४-५३ राजस्थानी रिसर्च                            | ६.२२-४-४३ ऋषिकेश में       | अखिल       |
| इंस्टीट्यूट, बीकानेर की ओर से                         | भारतवर्षीय संस्कृत         | साहित्य    |
| आयोजित राजस्थानी साहित्य                              | सम्मेलन के बीसवें अधि      | वेशन पर    |
| परिषद् ।                                              | प्रेषित ।                  |            |

| १९०                                       | आ० तुलसी साहित्य : एक पर्यवेक्षण |            |
|-------------------------------------------|----------------------------------|------------|
| संस्कृत भाषा                              | सूरज                             | ११९        |
| अपनी धरती पर उपेक्षा का दंश               | कुहासे                           | ९०         |
| संस्कृत <b>अौ</b> र संस्कृति <sup>२</sup> | प्रवचन ११                        | ४६         |
| संस्कृत और संस्कृति <sup>3</sup>          | प्रवचन ९                         | २७४        |
| संस्कृत भाषा का माहात्म्य <sup>४</sup>    | मंजिल १                          | ३          |
| संस्कृतज्ञ क्या करें ? ४                  | शान्ति के                        | <b>११३</b> |
| काव्य                                     |                                  |            |
| काव्य बहुजनसुखाय हो <sup>९</sup>          | प्रवचन ११                        | २१७        |
| कवि का दायित्व <sup>°</sup>               | प्रवचन ९                         | २३७        |
| कवि और काब्य का आदर्श                     | आ. तु.                           | १=३        |
| कवि से                                    | জন জন                            | २५         |
| कविता कैसी हो ? <sup>८</sup>              | घर                               | १०७        |

- १. १७-१-११ जलगांव । २. जोधपुर । ३. २-१०-१३ जोधपुर । ४. ११-६-७६ सरदारशहर, संस्कृत
  - दिवस ।
  - ४. २९।३।४३ राजस्थान प्रांतीय

संस्कृत साहित्य सम्मेलन की ओर से आयोजित संस्कृत साहित्य परिषद् ।

- ६. ३०-द-५३ जोधपुर ।
- ७. १४-८-४९ कवि सम्मेलन ।
- २३-४-४७ लाडन्ं।

## **प**रिशिष्ट

परिशिष्ट : 9. पुरुतकों के लेखों की अनुक्रमणिका परिशिष्ट : २. पत्र-पत्रिका के लेखों की अनुक्रमणिका परिशिष्ट : ३. प्रवचन-स्थलों के नाम एवं विशेष विवरण परिशिष्ट : ४. पुरुतक संकेत सूची

## परिशिष्ट १

(शोध विद्यार्थियों की सुविधा हेतु इस परिशिष्ट में हम पुस्तकों में आए प्रवचनों/लेखों की अनुकमणिका दे रहे हैं :—

| 3                                      | <u>ی</u>              |           |
|----------------------------------------|-----------------------|-----------|
| शीर्षक                                 | पुस्तक                | षुष्ठ     |
| अ                                      |                       |           |
| अंगारों पर खिलते फूल                   | मुखड़ा                | ৬২        |
| अंतर् निर्माण                          | संभल                  | ሂና        |
| अंत समय में होने वाली लेश्या का प्रभाव | जब जागे               | ९६        |
| अंतिम साध्य                            | संभल                  | \$\$0     |
| अंधकार को मिटाने का प्रयास             | घर                    | ٤٥        |
| अकथ कथा गुरुदेव की                     | दीया                  | ११५       |
| अकर्म का मूल्य                         | खोए                   | ७४        |
| अकर्म से निकला हुआ कर्म                | खोए                   | १२=       |
| अकाल मृत्यु                            | सोचो ! ३              | १०४       |
| अकेली लकड़ी सात का भारा                | बैसाखियां             | 868       |
| अकेले में आनन्द नहीं                   | बूंद बूंद २           | १४८       |
| अक्षमता अभिशाप है                      | राज/वि <b>दी</b> र्घा | १८८/१९०   |
| अक्षय तृतीया                           | मुक्तिपथ/गृहस्थ       | १९९/२१५   |
|                                        | वि वीथी/बूंद बूंद     | १ १२०/१६९ |
| अक्षय तृतीया का पर्व                   | मुखड़ा                | 880       |
| अखंड व्यक्तित्व के सूत्र               | समता                  | २१३       |
| अखाद्य क्या है ?                       | वि दीर्घा/राज         | २२७/२२४   |
| अचौर्य और अणुव्रत                      | प्रश्न                | १५        |
| अचौर्य की कसौटी                        | मुक्तिपथ/गृहस्थ       | ४०/४२     |
| अचौर्य की दिशा                         | मुक्तिपथ/गृहस्थ       | ३४/३६     |
| अचौर्य व्रत                            | प्रवचन ९              | ९ूद       |
| अच्छा कार्यकर्त्ता कौन ?               | सूरज                  | 820       |
| अच्छा व्यापारी कौन ?                   | सूरज                  | ४६        |
|                                        |                       |           |

| १९४                                        | <b>अा</b> ० तुलसी साहित्य ः एक पर्यवेक्षण |
|--------------------------------------------|-------------------------------------------|
| अच्छा संस्कार                              | सूरज १२७                                  |
| अच्छे और बुरे का विवेक                     | आगो २०७                                   |
| अजन्ता की गुफायें                          | सूरज १०८                                  |
| अज्ञानं खलु कष्टम्                         | प्रवचन १० ५४                              |
| अज्ञानी जनों का उपयोग                      | प्रवचन ४ १६७                              |
| अठारहवीं सदी के महानतम महापुरुष : आ. भिक्ष | तु प्रवचन ४ ११७                           |
| अणुअस्त्रों की होड़                        | घर ४९                                     |
| अणुबम नहीं, अणुव्रत चाहिए                  | कुहासे २०८                                |
| अणुव्रत                                    | प्रवचन ९/घर १०,१०९/१३९                    |
| अणुवत आंदोलन                               | संभल/क्या धर्म २५/२२                      |
| अणुव्रत आंदोलन : एक आध्यात्मिक आंदोलन      | भोर ५०                                    |
| अणुवत आंदोलन का घोष                        | भोर १५६                                   |
| अणुवत आंदोलन का प्रवेश द्वार               | अणुव्रत आंदो १                            |
| अणुवत <b>अ</b> ांदोलन का भावी चरण          | अनैतिकता/वि वीथी २०२/५२                   |
| अणुवत आंदोलन की पृष्ठभूमि                  | अणु गति १७                                |
| अगुवत आंदोलन की मूल भित्ति                 | घर २१२                                    |
| अणुवत आंदोलन के पूरक तत्त्व                | अण्णु गति १०२                             |
| अणुव्रत आंदोलन क्यों ?                     | घर ९                                      |
| अणुव्रत : आत्मशुद्धि का साधन               | नैतिक १४६                                 |
| अणुव्रतः एक अभिक्रम                        | समता/उद्बो १०३/१०५                        |
| अगुव्रतः एक दर्पण                          | समता/उद्बो ५२/५३                          |
| अगुव्रत ः एक दिशासूचक यत्र                 | नैतिक १२३                                 |
| अणुव्रत : एक प्रकाश स्तम्भ                 | समता/उद्बो ९०/९ <b>१</b>                  |
| अणुव्रतः एक प्रयोग                         | समता/उद्बो ७७                             |
| अणुव्रतः एक रचनात्मक कार्यक्रम             | प्रवचन ९ २४०                              |
| अणुवतः एक राजपथ                            | समता/उद्बो १९७/२००                        |
| अणुव्रतः एक सार्वजनिक मंच                  | समता/उद्बो १७/१७                          |
| अणुव्रतः एक सेतु                           | समता/उद्बो ९८/९ <b>९</b>                  |
| अणुवत और अणुवत आंदोलन                      | संभल ८०                                   |
| अणुवत और जनतंत्र                           | <b>अ</b> नैतिकता/वि वीथी <b>१</b> ९७/४३   |
| अणुव्रत और जीवन व्यवहार                    | समता/उद्बो १००/१०१                        |
| अणुत्रत <b>थौ</b> र महाव्रत                | सूरज २२                                   |
| अणुंवत और राज्याश्रय                       | अणु गति/अणु संदर्भ १९४/३२                 |

| परिशिष्ट १                                             |                                   | 284           |
|--------------------------------------------------------|-----------------------------------|---------------|
| अणुव्रत और संगठन                                       | प्रश्न                            | २९            |
| अणुव्रत और साम्प्रदायिकता                              | अणु संदर्भ                        | s             |
| अणुंव्रत का आदर्श                                      | मंजिल १/ज्योति के                 | १४७/२१        |
| अणुव्रत का उद्देश्य                                    | प्रश्न                            | \$            |
| अण्वत का कवच                                           | <b>स</b> मता/उ <b>द्</b> बो       | <b>د∀/۲</b> ۲ |
| अणुव्रत का नया अभियान <b>ः बुराइयों के साथ सं</b> घर्ष | क्या धर्म                         | १४७           |
| अण्वत का निर्देश                                       | उद्बो/समता                        | ९१/९२         |
| अणुव्रत का प्रथम अधिवेशन                               | अणु गति                           | ંપ્રશ         |
| अणुत्रत का महत्त्व                                     | प्रवचन ९/नैतिक                    | ३१/११६        |
| अणुव्रत का मार्ग                                       | नैतिक                             | १०५           |
| अणुत्रत का मूल                                         | सूरज                              | ৬খ            |
| अणुव्रत का मूल मंत्र                                   | समता/उद्बो                        | 55/5S         |
| अणुत्रतों का रचनात्मक पक्ष                             | प्रश्न                            | ३२            |
| <b>अ</b> णुव्रत-कार्यकर्ताओं की जीवन-दिशा              | घर                                | 80            |
| अणुत्रत कार्य में अवरोध                                | अणु गति                           | ६४            |
| अणुव्रत की आधारशिला                                    | नैतिक                             | १००           |
| अणुव्रत की उपादेयता                                    | प्रवचन ४                          | १६९           |
| अणुव्रत की क्रान्तिकारी पृष्ठभूमि                      | <b>अ</b> नैतिकता/ <b>अ</b> तीत का | २२४/१६        |
| अण्णुव्रत की गूंज                                      | उद्बो/ <b>स</b> मता               | ७१/७१         |
| अणुव्रत की परिकल्पना                                   | अणु गति                           | २४            |
| <b>अ</b> णुव्रत की परिभाषा                             | बैसाखियां                         | 6             |
| अण्वत के अनुकूल वातावरण                                | नैतिकता के                        |               |
| अणुव्रत के परिप्रेक्ष्य में                            | मंजिल २                           | १न२           |
| अणुव्रत क्या चाहता है ?                                | मंजिल २                           | २०९           |
| अरणुवत क्या देता है ?                                  | नैतिक                             | ११३           |
| अणुव्रत कान्ति क्या है ?                               | संभ <b>ल</b>                      | ९०            |
| अणुवत ग्रहण में दो बांधाएं                             | नैतिक                             | १०४           |
| अणुव्रत चरित्रनिर्माण का आंदोलन है                     | भोर                               | ७२            |
| अणुव्रतः जागरण की प्रक्रिया                            | प्रवचन १०                         | ६३            |
| अणुंत्रतः जागृत धर्म                                   | आगे                               | २७१           |
| अणुव्रत : जीवन की मुस्कान                              | समता/उद्बो                        | x/x           |
| अणुव्रत : जीवन सुधार का सत्संकल्प                      | भ रे                              | २५            |
| अरण्वत ने क्या किया ?                                  | सफर                               | १६            |

| १९६                                    | <b>भा० तुलसी साहित्य</b> ः। | एक पर्यंवेक्षण |
|----------------------------------------|-----------------------------|----------------|
| अणुव्रत : प्रतिस्रोत का मार्ग          | नैतिक                       | ९४             |
| अणुवत प्रेरित समाज-रचना                | वि वीथी/अनैतिकता            | ३९/२०म         |
| अणुवतः भारतीय संस्कृति का प्रतीक       | नैतिक                       | १२१            |
| अणुवत भावना का प्रसार                  | सूरज                        | 8X.            |
| अणुव्रत यात्रा का प्रारम्भ             | अणु गति                     | ४३             |
| अणुव्रत : राष्ट्रीय जीवन का अंग        | प्रवचन ४                    | ४२             |
| अणुव्रतः संकल्प भी समाधान भी           | अणु गति/अणु संदर्भ          | १२३/१७         |
| अणुव्रतः सब धर्मों का नवनीत            | संभ <b>ल</b>                | ६ ३            |
| अणुव्रत से अपेक्षाएं                   | अणु गति                     | ९न             |
| अणुव्रत से आत्मतोष                     | समता/उद्बो                  | १०५/१०७        |
| अणुव्रत स्वरूप-बोध                     | अनैतिकता                    | १२             |
| अणुव्रत है सम्प्रदाय-विहीन धर्म        | सफर/अमृत                    | २७/३७          |
|                                        | अनैतिकता                    | १४९            |
| अणुव्रतियों का लक्ष्य                  | भोर                         | १०२            |
| अणुव्रती कैंसे चले ?                   | ज्योति के                   | ४१             |
| अणुवती क्यों बनें ?                    | अणुत्रती                    | 8              |
| अणुवती जीवन                            | सूरज                        | १११            |
| अणुव्रती संघ और अणुव्रत                | अणुव्रती                    | <b>t</b>       |
| अणुव्रती संघ का उद्देश्य               | प्रवचन ९                    | १३७            |
| अणुवतों का रचनात्मक ुपक्ष              | प्रश्न                      | ३२             |
| अणुव्रतों की अलख                       | घर                          | ११०            |
| अणुव्रतों की दार्शनिक पृष्ठभूमि        | नैतिक                       | ६८             |
| अणुव्रतों की भावना का स्रोत            | ज्योति के                   | १३             |
| अणुव्रतों की भूमिका                    | जागो !                      | १४८            |
| अणुव्रतों की महत्ता                    | संभल                        | १७०            |
| अतीत की पृष्ठभूमि : अनागत के चित्र     | दोनों                       | १४२            |
| अतीत का विसर्जन : अनागत का स्वागत      | अतीत का                     | १४०            |
| अतीत की समस्याओं का भार                | कुहासे                      | ३९             |
| अतीत की स्मृति और संवेदन               | मुखड़ा                      | 80             |
| अतीत के आलोक में हिन्दी की समृद्धि     | अतीत                        | २१२            |
| अतीत के संदर्भ में भविष्य की परिकल्पना | अणु गति                     | १०६            |
| अधर्मास्तिकाय की स्वरूप मीमांसा        | प्रवचन ४                    | १९             |
| अधिकारों का विसर्जन ही अध्यात्म        | प्रज्ञापर्व                 | ६४             |

| परिशिष्ट १                                                           |                | १९७            |
|----------------------------------------------------------------------|----------------|----------------|
| अध्यात्म और अणुव्रत                                                  | नैतिकता के     |                |
| अध्यात्म और नैतिकता                                                  | अणु गति        | १३             |
| अध्यात्म और व्यवहार                                                  | आगे            | <b>६१</b>      |
| अध्यात्म का अभिनन्दन                                                 | मेरा धर्म      | १४६            |
| अध्यात्म का विकास हो                                                 | सूरज           | ११४            |
| अध्यात्म की उपासना                                                   | सूरज           | وا             |
| अध्यात्म को एक किरण ही काफी है                                       | कुहासे         | . 89           |
| अध्यात्म की खोज                                                      | आगे            | ११             |
| अध्यात्मवाद की प्रतिष्ठा                                             | प्रवचन ११      | २०द            |
| अध्यात्म की यात्रा : प्रासंगिक उपलब्धियां                            | क्या धर्म      | १३०            |
| अध्यात्म की लो जलाइये                                                | शान्ति के      | १              |
| अध्यात्म क्या है ?                                                   | प्रवचन ४       | १४५            |
| अध्यात्म-पथ और नागरिक जीवन                                           | प्रवचन ११      | १८७            |
| अध्यात्म-पथ पर आएं                                                   | भोर            | <b>%</b> ¥     |
| अध्यात्म प्रधान भारतीय संस्कृति                                      | संभल           | २२             |
| अध्यात्मः भारतीय संस्कृति का मौलिक आधार                              | प्रवचन ४       | २१             |
| अध्यात्म सबको इष्ट होता है                                           | मनहंसा         | ११५            |
| अध्यात्म साधना की प्रतिष्ठा                                          | वि वीथी/राज    | ६१/१७०         |
| अध्यापक                                                              | सूरज           | १०३            |
| अध्यापक निर्माता कैसे ?                                              | प्रवचन ४       | १६१            |
| अध्यापकों का दायित्व                                                 | संभल/नवनिर्माण | <u></u> ६२/१७= |
| अध्यापकों से                                                         | जन-जन          | २४             |
| अनन्तक                                                               | मंजिल १        | ২३७            |
| अनन्त सत्य की यात्रा : अनेकांतवाद                                    | सोचो ! ३       | <b>३१</b>      |
| अनमोल धरोहर                                                          | बैसाखियां      | १४०            |
| अनर्थदंड से बचें                                                     | प्रवचन ४       | ७६             |
| अनशन किसलिए ?                                                        | मेरा धर्म      | 50             |
| अनाग्रह का दर्शन                                                     | प्रवचन ९       | २६९            |
| अनाचार का त्याग करो                                                  | संदेश          | १३             |
| अनार्य देशों में तीर्थंकरों <b>औ</b> र मुनियों <sup>3</sup> का विहार | अतीत           | <b>የ</b> እጸ    |
| अनासक्त भावना                                                        | सूरज           | ११२            |
| <b>अ</b> निच्छु बनो                                                  | प्रवचन ४       | २०             |

•

| १९८                                     | आ० तुलसी साहित्य :                | एक पर्यवेक्षण  |
|-----------------------------------------|-----------------------------------|----------------|
| अनुकरण किसका ?                          | बूंद बूंद २/उद्बो<br><b>स</b> मता |                |
| <b>अ</b> नुकरण की सीमाएं                | समता<br>खोए                       | १२२<br>९३      |
| अनुत्तर ज्ञान और दर्शन                  | बूंद बूंद २                       | 886<br>24      |
| अनुत्तर तप और वीर्य                     | बूंद बूंद २                       | 890            |
| अनुपम पाथेय                             | समता/उद्बो                        | २९/२९          |
| ु<br>अनुप्रेक्षा से दूर होता है विषाद   | दीया                              | ६२             |
| अनुभव के दर्पण में                      | उद्बो/ <b>स</b> मता               | <u> ૪</u> ७/૪७ |
| अनुभूत सत्य के प्रवक्ता : भगवान् महावीर | बीती ताहि                         | ५२             |
| अनुमोदनाः उपसम्पदाः विजहणा              | सोचो ! ३                          | २१३            |
| अनुराग से विराग                         | मंजिल २                           | २३३            |
| <b>अ</b> नुशासन                         | बीती ताहि                         | Ş.             |
| अनुशासन और धर्मसंघ                      | बूंद बूंद २                       | શ્વપ્ર         |
| अनुशासन और प्रायश्चित्त                 | बूंद बूंद २                       | १२०            |
| अनुशासन का हृदय                         | मंजिल २                           | 897            |
| अनुशासन की त्रिपदी                      | दीया                              | १४             |
| अनुशासन की लौ व्रत से जलेगी             | प्रगति की                         | ३३             |
| अनुंशासन निषेधक भाव नहीं                | प्रज्ञापर्व                       | १३             |
| अनुशासन से होता है जीवन का निर्माण      | जब जागे                           | ደግ             |
| अनुशासन है मुक्ति का रास्ता             | दीया                              | २०             |
| अनुस्रोत-प्रतिस्रोत                     | सोचो ! ३                          | २४६            |
| अनूठी दुकान : अनोखा सौदा                | वि दीर्घा/राज                     | १६१/१९०        |
| अनेकता में एकता का दर्शन                | अतीत का                           | <b>१</b> ४७    |
| <b>अ</b> नेक बुराइयों की जड़ : मद्यपान  | अनैतिकत।                          | 802            |
| अनेकान्त                                | शांति के∕भोर                      | २७/न९          |
|                                         | प्रवचन ९                          | १९१            |
| अनेकान्त और वीतरागता                    | आगे                               | २२६            |
| अनेकान्त और स्याद्वाद                   | वि दीर्घा/राज                     | १७३/६७         |
| अनेकान्त क्या है ?                      | वि दीर्घा/राज                     | १६८/७९         |
| <b>अ</b> नेकान्तदृष्टि                  | मुक्तिपथ/गृहस्थ                   | ११४/११९        |
| अनेकान्तवाद                             | मुक्तिपथ/गृहस्थ                   | ११२/११६        |
| अनेकान्त : स्याद्वाद                    | संभल                              | २०             |
| अनेकान्त है तीसरा नेत्र                 | मनहंसा                            | १८८            |

| परिशिष्ट १                           |                         | १९९          |
|--------------------------------------|-------------------------|--------------|
| अनैतिकता का चकव्यूह                  | उद्बो/समता              | ६५/६५        |
| अनैतिकता की धूप : अणुव्रत की छतरी    | अनैतिकता                | १६           |
| अन्त मति सो गति                      | प्रवचन ४                | १६०          |
| अन्तर्जागृति का आंदोलन               | संभल                    | १२           |
| अन्तर्दृष्टि का उद्घाटन              | खोए                     | <b>म्र</b> ४ |
| अन्तर् विवेक जागृत हो                | प्रवचन ४                | २०९          |
| अन्तर्राष्ट्रीय क्षेत्र और अणुव्रत   | बूंद बूंद २             | १०५          |
| अन्तर्-दीप जलाएं                     | प्रवचन ४                | १९           |
| अन्तर्मुखी परिशुद्धि                 | सूरज                    | १२२          |
| अन्तर्मुखी बनने का उपक्रम            | प्रवचन ४                | १३४          |
| अन्तर्मुखी बनो                       | मंजिल १                 | ४०           |
| अन्तर्यात्रा                         | प्रेक्षा                | ९६           |
| अन्धेरी खोह                          | बैसाखियां               | २१३          |
| अन्याय का प्रतिवाद कैसा हो ?         | बैसाखियां               | १८१          |
| अपना भविष्य अपने हाथ में             | जीवन                    | १५०          |
| अपनी धरती पर उपेक्षा का दंश          | कुहासे                  | ९०           |
| अपने आपकी सेवा                       | प्रवचन ९                | १५२          |
| अपने घर में लौट आ ने का पर्व         | जीवन                    | ७२           |
| अपने पांवों पर खड़ा होना             | दोनों                   | ६६           |
| अपने से अपना अनुशासन                 | बूंद बूंद १             | 55           |
| अपभाषण सुनना भी पाप है               | कुहासे                  | १९४          |
| अपराध का उत्सः मन या नाड़ी संस्थान ? | अनैतिकता                | 888          |
| अपराध के प्रेरक तत्व                 | वैसाखिया                | १९९          |
| अपरिग्रह                             | भोर                     | म् २         |
| अपरिग्रहवाद                          | भोर                     | १२४          |
| अपरिग्रह और अणुव्रत                  | प्रश्न                  | १६           |
| <b>अ</b> परिग्रह और अर्थवाद          | <b>अ</b> ा. तु./राजधानी | ३/३६         |
| अपरिग्रह और जैन श्रावक               | मुक्तिपथ/गृहस्थ         | ६५/६८        |
| अपरिग्रह और विसर्जन                  | मुक्तिपथ/गृहस्थ         | ६६/७०        |
| अपरिग्रह का मूल्य                    | घर                      | ७२           |
| अपरिग्रहः परमो धर्मः                 | लघुता/बैसाखियां         | १०६/१६१      |
| अपरिग्रहव्रत                         | प्रवचन ९                | १०५          |
| अपरिग्रही चेतना का विकास             | मुक्तिपथ/गृहस्थ         | ५८/६०        |

.

अग० तुलसी साहित्य : एक पर्यवेक्षण

|                                        | <b>`</b>                | <b>A</b> 11 |
|----------------------------------------|-------------------------|-------------|
| अपवित्र में पवित्र                     | खोए                     | १र          |
| अपव्यय                                 | ज्योति से               | १११         |
| अपूर्व रात : विलक्षण बात               | मेरा धर्म               | <b>१५</b> ७ |
| अपेक्षा है एक संगीति की                | राज/वि दीर्घा           | २०४/२३७     |
| अप्रशस्त भावधारा और उससे बचने के उपाय  | प्रेक्षा                | १६४         |
| अप्रामाणिकता का उत्स                   | मुक्तिपथ/गृहस्थ         | ३७/३८       |
| अप्रावृत और प्रतिसंलीनत।               | अतीत                    | १८५         |
| अभय एक कसौटी है व्यक्तित्व को मापने की | जब जागे                 | 3X          |
| अभयदान                                 | प्रवचन ९                | 60          |
| अभयदान की दिशा                         | बैसाखियां               | १७१         |
| अभावुक बनो                             | उद्बो/समता              | १७४/१७३     |
| अभिनंदन शाब्दिक न हो                   | मंजिल १                 | ९०          |
| अभिमान किस पर ?                        | मंजिल १                 | ४८          |
| अभिमान घोखा है                         | मंजिल १                 | १३२         |
| अभिभावकों से                           | जन जन                   | २७          |
| अभी नहीं तो कभी नहीं                   | वीती ताहि               | न्९         |
| अभ्यास की मूल्यवत्ता                   | प्रेक्षा                | १८४         |
| अमरता का दर्शन                         | मंजिल १                 | Хo          |
| अमृत क्या है ? जहर क्या है ?           | जागो !                  | 58          |
| अमृत महोत्सव का चतुःसूत्री कार्यकम     | अमृत/सफर                | ३/३८        |
| अमृत-संदेश                             | अमृत                    | १           |
| अमृत-संसद                              | कुहासे/सफर              | २३५/३६      |
| अमृतस्व की दिशा में                    | बूंद बूंद २             | ४६          |
| अमोघ औषध                               | उद्वो/समता              | ९४/९४       |
| अमोघ औषधि                              | संभल                    | 58          |
| अर्चा त्याग की                         | सोचो ! ३                | २२६         |
| अर्थका नशा                             | समता                    | २१६         |
| अर्थतंत्र और नैतिकता                   | अनैतिकता                | ९२          |
| अर्थ : समस्याओं का समाधान नहीं         | नैतिक                   | १३२         |
| अहँ की अर्हता                          | प्रेक्षा                | १६          |
| अर्हत् बनने की दिशा                    | खोए                     | ४४          |
| अर्हत् बनने की प्रक्रिया               | सोचो ! ३                | २१८         |
| अर्हन्नेक की आस्था                     | मुक्तिपथ/गृह <b>स्थ</b> | १४६/१७३     |
|                                        |                         |             |

| परिशिष्ट १                                   |                  | २०१             |
|----------------------------------------------|------------------|-----------------|
| अईतों की नियति                               | अंतीत का         | 2               |
| अर्हतों की स्तवना                            | जागो !           | ११४             |
| अल्पहिंसा : महाहिंसा                         | गृहस्थ/मुक्तिपथ  | १७४/१४८         |
| अल्पायुष्य बंधन के हेतु (१-२)                | मंजिल २          | ९८-१०१          |
| अल्फा तरंगों का प्रभाव                       | खोए              | ७२              |
| अवधान किया                                   | सूरज             | २११             |
| अवधान विद्या                                 | संभल/घर          | xx/९७           |
| अवधारणा : आत्मा और मोक्ष की                  | अतीत का          | १६०             |
| <b>अ</b> वधारणा ः क्रियावाद और अक्रियावाद को | दीया             | १७२             |
| अवधिज्ञान के दो प्रकार                       | प्रवचन द         | १५६             |
| अवधूत का दर्शन और एक वि <b>लक्षण अ</b> वधूत  | लघुता            | २०५             |
| अवबोध का उद्देश्य                            | प्रवचन ९         | २२१             |
| अवर्णवाद करना अपराध है                       | जागो !           | १०३             |
| अविद्या आदमी को भटकाती है                    | जब जागे          | <b>४</b> ४      |
| अशांत विश्व को शान्ति का संदेश               | अ।. तु./अशांत    | १९              |
| अशांति की चिनगारियां                         | नैतिक            | 83              |
| अशान्ति की चिनगारियां : उन्माद               | ज्योति के        | ૠ               |
| असंग्रह की साधनाः सुख की साधना               | संभल             | ९४              |
| असंग्रह देता है सुख को जन्म                  | भोर              | २७              |
| असंतुलन के कारण                              | समता/उद्बो       | ३/३             |
| असदाचार का खेल                               | क्या धर्म        | <b>६</b> द      |
| असत्यवादियों से                              | जन~जन            | ३०              |
| असदाचार का कारण                              | बूंद-बूंद १      | ९२              |
| असली आजादी                                   | आ. तु./प्रवचन ९  | १८६/१५४         |
| असली आजादी अपनाओ                             | संदेश            | १५              |
| असली भारत में भ्रमण                          | <b>सफर/अमृ</b> त | १४८/११४         |
| असार संसार में सार क्या है ?                 | लघुता            | १४५             |
| असीम आस्था के धनी : आचार्य भिक्षु            | मंजिल १          | ६४              |
| अस्तित्व और नास्तित्व                        | गृहस्थ/मुक्तिपथ  | १०८/१०३         |
| अस्तित्व का प्रश्न                           | राज/वि. दीर्घा   | <b>१</b> ५३/१०२ |
| अस्तित्व की जिज्ञासा                         | प्रेक्षा         | ሂሂ              |
| अस्तित्वहीन की सत्ता                         | दीया             | १७७             |
| अस्तित्ववाद                                  | मुखड़ा           | <b>१९१</b>      |
|                                              |                  |                 |

| २०२                                | अ।० तुलसी साहित्य : एक पर्यवेक्षण |  |
|------------------------------------|-----------------------------------|--|
| अस्मिता का आधार                    | मुखड़ा २३                         |  |
| अस्पृश्यता                         | अमृत/अनैतिकता ६४/१५२              |  |
| अस्पृण्यता और अणुव्रत              | प्रश्न ३९                         |  |
| अस्पृश्यता-निवारण                  | प्रवचन ४ १८१                      |  |
| अस्पृश्यताः : मानसिक गुलामी        | अनैतिकता २४१                      |  |
|                                    | <b>अ</b> तीत का/धर्म एक ३२/७६     |  |
| अस्वाद की साधना                    | बैसाखियां २०३                     |  |
| अस्वीकार की शक्ति                  | खोए/मुखड़ा २०/१०४                 |  |
| <b>अ</b> हंकार की दीवार            | बैसाखियां १६९                     |  |
| अहम् से अर्हम्                     | खोए ५०                            |  |
| अहिंसक जीवन शैली                   | कुहासे १४                         |  |
| अहिंसक नियंत्रण                    | राजधानी ४०                        |  |
| अहिंसक शक्तियां संगठित कार्यं करें | भोर ३२                            |  |
| अहिंसक शक्तियों का संगठन           | धर्म एक १द                        |  |
| <b>भ</b> हिंसा                     | गृहस्थ/मुक्तिपथ २१/१९             |  |
|                                    | प्रवचन ९,११ १२२,५९/२३०            |  |
|                                    | सूरज ७७,१३२                       |  |
| अहिंसा : एक विमर्श                 | संभल १९४                          |  |
| अहिंसा : एक विश्लेषण               | क्षागे १३                         |  |
| अहिंसा और अणुव्रत                  | प्रश्न ६                          |  |
| अहिंसा और अनासक्ति                 | आगे २३०                           |  |
| अहिंसा और कषायमुक्ति               | भगवान् ९४                         |  |
| अहिंसा <b>क्षो</b> र दया           | प्रवचन ११/प्रवचन ९ २१६/२७९        |  |
| अहिंसा और दया का ऐक्य              | शान्ति के २३९                     |  |
| <b>अ</b> हिंसा और नैतिकता          | मुक्तिपथ/गृहस्थ १/९               |  |
| अहिंसा और विश्व शांति              | प्रश्न/आ.तु. ६९/१४४               |  |
| अहिंसा और वीरत्व                   | अणु गति/अणु संदर्भ १४६/३९         |  |
| अहिंसा और शिशु सा मन               | बैसाखियां ६९                      |  |
| अहिंसा और श्रावक की भूमिका         | दायित्व १७                        |  |
| अहिंसा और समता                     | सूरज/भगवान् १४५/९१                |  |
| अहिंसा और समन्वय                   | भगवान् १०१                        |  |
| अहिंसा और सर्वोदय                  | भोर १४२                           |  |
| अहिंसा और सह-अस्तित्व              | भगवान् ९९                         |  |
|                                    |                                   |  |

| परिशिष्ट | १ |  |
|----------|---|--|
|----------|---|--|

| अहिंसा और स्वतंत्रतग                   | NITATA                    | 810                      |
|----------------------------------------|---------------------------|--------------------------|
| अहिंसा का अभिनय                        | भगवान्<br>मुक्तिपथ/गृहस्थ | ९७<br>१३/१४              |
| अहिंसा का <b>अ</b> ।चरण                | मुाक्षप्य/गृहत्य<br>भोर   | रर/ऽर<br>१⊏३             |
| अहिंसा का आदर्श                        | पार<br>प्रवचन ११/सूरज     | -                        |
| अहिंसा का आधार                         | शांति के                  | ्रस्य २३२<br>प्रद        |
| अहिंसा का आलोक                         | राज/उद्वो/समता ६          |                          |
| अहिंसा का चमत्कार                      | खोए                       | २, २२२/२७५<br>९ <b>५</b> |
| अहिंसा का चिंतन                        | प्रवचन ४                  | १०१                      |
| अहिंसा का पराक्रम                      | गृहस्थ/मुक्तिपथ           | १३/११                    |
| अहिंसा का परिप्रेक्ष्य                 | गृहरप/ पुरस्मय<br>दीया    | १०२                      |
| अहिंसा का प्रयोग : असंदीन दीप          | राज                       | ्र<br>६३                 |
| अहिंसा का मूल्य                        | राप<br>उद्बो/समता         | ६९/६९ <u>-</u>           |
| अहिंसा का रहस्य                        | प्रवचन ४                  | र भूर आ<br>द <b>१</b>    |
| अहिसा का व्यवहार्य रूप                 | बूंद-बूंद २               | ६६                       |
| अहिंसा का सिद्धान्त : श्रावक की भूमिका | अतीत का                   | <u>.</u><br>             |
| अहिंसा का स्वरूप                       | प्रवचन ११/राज             | १२४/६१                   |
| अहिंसा की अपेक्षा क्यों है ?           | ज्योति के                 | 22                       |
| अहिंसा की उपासना                       | सूरज                      | २२६                      |
| अहिंसा की उपयोगिता                     | सूरज                      | ૬૪.                      |
| अहिंसा की प्रतिष्ठा का आंदोलन          | संभल                      | 89                       |
| अहिंसा की भूमिका                       | मंजिल २                   | २४७                      |
| अहिंसाकी शक्ति                         | गृहस्थ/राज                | २४/४८                    |
|                                        | मुक्तिपंथ                 | २३                       |
| अहिंसा की संभावना                      | गृहस्थ/मुक्तिपथ           | 88/9                     |
| अहिंसा के आधारभूत तत्त्व               | जीवन                      | 9                        |
| अहिंसा के तत्व                         | प्रवचन ११                 | ७२                       |
| अहिंसा के तीन मार्ग                    | अनैतिकता/वि वीथी          | २१९/५९                   |
| अहिंसा के प्रयोक्ता : गांधीजी          | राज/वि दीर्घा             | 58/892                   |
| अहिंसा के विभिन्न रूप                  | गृहस्थ/मुक्तिपथ           | 29/20                    |
| अहिंसा के समक्ष एक चुनौती              | अणु गति                   | १४३                      |
| अहिंसा के प्रयोग प्रतिष्ठित किया जाए   | प्रज्ञापर्व               | 2                        |
| अहिंसा क्या है ?                       | आ. तु.                    | १६२                      |
| अहिंसा, गांधी और गांधी शताब्दी         | अणु संदर्भ                | પ્રદ્                    |
|                                        |                           |                          |

| २०४                                    | अा० तुलसी साहित्य ए | क पर्यवेक्षण |
|----------------------------------------|---------------------|--------------|
| अहिंसात्मक प्रतिरोध                    | धर्म एक/अगु संदर्भ  | ११/२न        |
|                                        | अणु गति             | 880          |
| अहिंसात्मक समाज की रचना हो             | प्रवचन ११           | १३७          |
| <b>अ</b> हिसा-दर्शन                    | शांति के            | 50           |
| अहिसा दिवस                             | घर                  | १९९          |
| अहिंसा प्रकाश है                       | कुहासे              | २४           |
| अहिंसा युद्ध का समाधान है              | अणु संदर्भ          | 83           |
| अहिसा-विवेक                            | जागो !              | १७२,२८       |
| अहिंसा ः विश्व-शान्ति का एकमात्र मंत्र | भोर                 | १४४          |
| अहिंसा शास्त्र ही नहीं, शस्त्र भी      | कुहासे              | १७२          |
| अहिसा सार्वभौम                         | अमृत/सफर            | २६/६१        |
| अहिंसा सार्वभौम सत्य है                | घर                  | 55           |
| अहिंसा से ही संभव है विश्व शान्ति      | संभल                | २१३          |
| अहिसा है अमृत                          | समता                | २१४          |
| आ                                      |                     |              |
| आओ जलाएं हम आत्मालोचन का दीया          | लघुता               | ६८           |
| आओ हम पुरुषार्थ के नए छंद रचें         | जीवन                | १२७          |
| आंतरिक शान्ति                          | सूरज                | 5            |
| आकांक्षाओं का संक्षेप                  | आगे                 | १९१          |
| आकाश के दो प्रकार                      | प्रवचन ४            | १७४          |
| आकाश को जाने                           | प्रवचन ८            | २३           |
| <b>अ</b> ाकामक मनोवृत्ति के हेतु       | आलोक में            | ४४           |
| आंख मूंदना ही ध्यान नहीं               | खोए                 | १२२          |
| आगम अनुसंधान ः एक दृष्टि               | जागो !              | २०४          |
| आगम का उद्देश्य                        | मंजिल २/मुक्ति इसी  | २५/४२        |
| अागम साहित्य के दो प्रेरक प्रसंग       | मंजिल २             | १२२          |
| आगमों की परम्परा                       | घर                  | न्दर         |
| आगमों में आर्य-अनार्य की चर्चा         | अतीत                | १४९          |
| <b>अ</b> गगे की सुधि लेइ               | आगे !               | २५ <b>१</b>  |
| आगे बढ़ने का समय                       | प्रज्ञापर्व         | ४०           |
| आचार और नीतिनिष्ठा जागे                | भोर                 | १०१          |
| आचार और मर्यादा                        | अग्रंगे             | २६४          |
|                                        |                     |              |

| परिशिष्ट १                                |                     | २०४         |
|-------------------------------------------|---------------------|-------------|
| आचार और विचार की समन्विति                 | मंजिल १             | १९४         |
| आचार और विचार से पवित्र बनें              | आगे                 | २४४<br>२४४  |
| आचार का आधार वर्तमान या भविष्य            | अनैतिकता            | ्७७<br>४९   |
| <b>अ</b> ाचार की प्रतिष्ठा                | प्रवचन ९            | २४०         |
| आचार : विज्ञान की ऐतिहासिक पृष्ठभूमि      | अनैतिकता            | २००<br>४६   |
| आचार संहिता की आवश्यकता                   | नैतिक               | १०          |
| आचार साध्य भी है और साधन भी               | जागो !              | १८३         |
| आचार्य की संपदाएं                         | मनहंसा              | र्ेस<br>१७४ |
| आचार्य जवाहरलालजी                         | धर्म एक             | ९७५<br>१७६  |
| आचार्यपद की अर्हताएं                      | दीया                | ११९         |
| आचार्य भिक्षुः एक क्रांतद्रष्टा आचार्य    | बूंद बूंद २         | १६४<br>१६४  |
| आचार्य भिक्षु और तेरापंथ                  | प्रवचन १०           | 3.0         |
| आचार्य भिक्षु और महर्षि टालस्टाय          | जब जागे             | <b>२११</b>  |
| आचार्य भिक्षु और महात्मा गांधी            | जब जागे             | २१६         |
| आचार्य भिक्षु का जीवन दर्शन               | प्रवचन १०/वि दीर्घा |             |
| आचार्य भिक्षु का दार्शनिक अवदान           | मेरा धर्म           | ११न         |
| आचार्य भिक्षु की जीवन गाथा                | भोर                 | १३२         |
| आचार्य भिक्षु के तत्त्व चिन्तन की मौलिकता | वि दीर्घा           | ४४          |
| अ।चार्य भिक्षुः संगठन और आचार के सूत्रधार | संभल                | १७५         |
| आचार्य भिक्षु : समय की कसौटी पर           | मेरा धर्म           | १२३         |
| आचार्य महान् उपकारी होते हैं              | जागो !              | १२३         |
| आचार्यश्री भिक्षु                         | सूरज                | 205         |
| आचार्यों का अतिशेष                        | जागो !              | २३५         |
| आज की नारी                                | सूरज                | २१४         |
| आज की स्थिति में अणुव्रत                  | प्रवचन ११           | २२०         |
| आज के युग की समस्याएं                     | राजधानी/आ० तु०      | १४/१२५      |
| क्षाज फिर एक महावीर की जरूरत है           | राज/वि दीर्घा       | ३८/१२       |
| आज्ञा और अनुशासन की मूल्यवत्ता            | लघुता               | २३२         |
| आठ प्रकार के ज्ञानाचार                    | सोचो ! ३            | ४२          |
| वातंकवाद आंतरिक टूटन                      | प्रज्ञापर्व         | ९८          |
| आत्म-कर्तुं त्ववादी दर्शम                 | संभल                | १३३         |
| आत्म-गवेषणा का महत्त्व                    | नवनिर्माण           | १५८         |
| आत्म-गवेषणा के क्षणों में                 | प्रवचन ४            | १४३         |

|                                     | •               | -            |
|-------------------------------------|-----------------|--------------|
| आत्मचितन                            | घर              | २१६          |
| आत्मजयी कौन ?                       | बूंद-बूंद २     | ४९           |
| अत्म-जागरण                          | सूरज            | . १४२        |
| <b>अ</b> ।त्मजागृति की लो जले       | घर              | २१८          |
| आत्म-दमन                            | नैतिक           | ४०           |
| आत्मदर्शन                           | समता/उद्बो      | १८१/१८३      |
| अन्तिमदर्शन का आईना                 | मनहंसा          | ११९          |
| आत्मदर्शन का पथ                     | प्रवचन १०       | १२६          |
| आत्मदर्शन का प्रथम बिन्दु           | बीती ताहि       | १३           |
| आत्मदर्शन का राजमार्ग               | लघुता           | १२न          |
| आत्मदर्शन की प्रेरणा                | शांति के        | २ <b>१</b> ९ |
| आत्मदर्शन की भूमिका                 | प्रवचन ९        | २४६          |
| आत्मदर्शन : जीवन का वरदान           | अगगे            | १७९          |
| आत्म-दर्शन ही सर्वोत्कृष्ट दर्शन है | प्रवचन ४        | <b>१</b> द ६ |
| आत्म-धर्म और पर-धर्म                | बूंद बूंद १     | ४४           |
| अगत्म धर्म और लोक धर्म              | प्रवचन ११       | २            |
|                                     | जागो !/शांति के | १७७/२४२      |
| अत्म धर्म क्या है ?                 | प्रवचन ४        | १२६          |
| अयात्म निग्रह का पथ                 | समता/उद्बो      | १५/१५        |
| <b>अ</b> ात्म-निरीक्षण              | घर              | २न२          |
| अपारम-निर्माण                       | प्रवचन ९        | २७४          |
| आत्मपवित्रता का साधन                | संभल            | ११३          |
| आत्म-प्रशंसा का सूत्र               | खोए             | ४०           |
| आत्म प्रेरणा                        | समता/उद्बो      | १७४/१७७      |
| अात्म-मंथन                          | सूरज            | ११७          |
| अगत्म-मंथन का गर्व                  | बीती ताहि       | ሂ            |
| अग्त्म-रक्षा के तीन प्रकार          | सोचो ! ३        | १९४          |
| आत्म-रमण को प्राप्त हों             | प्रवचन ४        | १९७          |
| आत्मवाद : अनात्मवाद                 | प्रवचन १०       | १६७          |
| आत्म-विकास और उसका मार्ग            | <b>शांति</b> के | १२६          |
| <b>अ</b> ात्म-विकास और लोक जागरण    | भोर             | १६३          |
| आत्म-विकास का अधिकार सबको है        | संदेश           | <b>۲</b> ۶   |
|                                     |                 |              |

आ० तुलसी साहित्य : एक पर्यवेक्षण

| परिशिष्ट १                     |                 | २०७            |
|--------------------------------|-----------------|----------------|
| अत्म-विकास की प्रक्रिया        | आगे             | ४२             |
| आत्म-विद्या का मनन             | घर              | २१४            |
| आत्म-विद्याः क्षत्रियों की देन | अतीत            | ्.<br>१८       |
| आत्मविस्मृति का दुष्परिणाम     | नवनिर्माण       | १४९            |
| आत्मशक्ति को जगाइए             | नैतिक           | १४१            |
| आत्मशक्ति को जगाएं             | संभल            | <br>१⊏४        |
| अत्मशुद्धि का साधन             | घर              | १८७            |
| आत्मशुद्धि की सत्प्रेरणा लें   | संभल            | १६६            |
| अगत्मशोधन का पर्व              | प्रवचन ९        | २४३            |
| अगत्मसाक्षात्कार की दिशा       | खोए             | ६८             |
| आत्मसाधना के महान् साधक        | प्रवचन ९        | २३५            |
| आत्मसुधार की आवश्यकता          | प्रवचन ११       | २ <b>३</b> ४   |
| आत्मस्वरूप क्या है ?           | प्रवचन ५        | २२७            |
| आत्महत्या और अनशन              | अनैतिकता        | 889            |
| आत्महत्या पाप है               | प्रवचन ९        | <u> ২</u> ৩    |
| आत्महित का मार्ग               | समता/उद्बो      | १०२/१०३        |
| अत्मा और परमात्मा              | गृहस्थ/मुक्तिपथ | •              |
| आत्मा और पुद्गल                | आगे             | १२१            |
| अात्मा और शरीर                 | बूंद बूंद २     | द <b>१</b>     |
| अगत्मा का अगधार                | खोए             | ६४             |
| अगत्मा का स्वरूप               | प्रवचन ४        | १६६            |
| आत्मा ढैत है या अढैत ?         | प्रवचन ४        | ন ৩            |
| आत्मानुभव की प्रक्रिया         | वि दीर्घा/राज   | २२३/२२२        |
| अात्मानुशासन                   | संभल            | १७४            |
| आत्मानुशासन का सूत्र           | खोए             | ४०             |
| आत्मानुशासन सीखिए              | शांति के        | ४०             |
| अात्मानुशीलन का दिन            | घर              | २२२            |
| आत्मा-परमात्मा                 | खोए             | ६९             |
| अत्माभिमुखता                   | वि वीथी/राज     | <b>द</b> ६/१६६ |
| अत्माः महात्माः परमात्मा       | अगगे            | ७६             |
| अात्मार्थी के लिए प्रेरणा      | सूरज            | १३७            |
| अात्मालोचन                     | समता/उद्बो      | १६३/१६५        |
| आत्मा से आत्मा को देखो         | खोए             | १४७            |

अा० तुलसी साहित्य : एक पर्यवेक्षण

| आत्मा ही बनता है परमात्मा                     | लघुता           | १३१      |
|-----------------------------------------------|-----------------|----------|
| आत्मिक अनुभूति क्या है ?                      | प्रेक्षा        | १७४      |
| अत्मोदय की दिशा                               | प्रवचन ९        | পও       |
| आत्मोदय होता है आस्था, ज्ञान ुऔर पुरुषार्थ से | लघुता           | २००      |
| आत्मोन्मुखी बनें                              | संभ <b>ल</b>    | २१४      |
| आत्मोपलब्धि का पथ : मोह-विलय                  | सोचो ! ३        | १३०      |
| अप्त्मोपलब्धि की बाधा                         | खोए             | 880.     |
| आत्मौपम्य की दृष्टि                           | घर              | २६४      |
| आदत-परिवर्तन की प्रक्रिया                     | बैसाखियां       | २१४      |
| आदमी का आदमी पर व्यंग्य                       | कुहासे          | ३७       |
| आदमी नहीं है                                  | बीती ताहि       | २७       |
| आदमी : समस्या भी समाधान भी                    | प्रज्ञापर्व     | १०३      |
| आदर्श कार्यकर्त्ता : एक मापदंड                | बीती ताहि       | १२३      |
| आदर्श कार्यकर्ता की पहचान                     | दोनों           | १२न      |
| आदर्श जीवन की पद्धति                          | उद्बो/समता      | <u> </u> |
| आदर्श जीवन की प्रक्रिया—अणुव्रत               | मजिल १          | 200      |
| आदर्श जीवन-पद्धति के प्रदाता                  | वि वीथी         | २२४      |
| आदर्श नागरिक                                  | भोर             | 106      |
| आदर्श पत्रकारिता की कसौटी                     | प्रवचन ४        | १६८      |
| आदर्श, पथदर्शक और पथ                          | बूंद बूंद १     | १५२      |
| आदर्श परिवःर का स्वरूप                        | मंजिल १         | २५१      |
| आदर्श बनने के लिए आदर्श कौन हो ?              | बीती ताहि       | १३१      |
| <b>अा</b> दर्श युवक के पंचशील                 | दोनों           | १०४      |
| आदर्श-राज्य                                   | आ० तु/तीन संदेश | ३४/१३    |
| आदर्श विचार-पद्धति                            | घर              | २४४      |
| आदर्श समाज की नींव का पत्थर                   | उद्बो/समता      | ३९/३९    |
| आदर्श साधक कौन ?                              | भोर             | २००      |
| आधि और उपाधि की चिकित्सा                      | जब जागे         | ६७       |
| आधुनिक संदर्भों में जैन दर्शन                 | प्रवचन ४        | २१३      |
| <b>अ</b> ाधुनिक समस्याएं और गांधी दर्शन       | अणु गति         | १ृद्ध    |
| आध्यात्मिक एवं सामाजिक चेतना                  | प्रवचन १०       | १८६      |
| आध्यात्मिक क्रांतिकारी संत                    | प्रवचन ११       | २७       |
| आध्यात्मिकता एवं राष्ट्रीय चरित्र का निर्माण  | राज             | ११८      |
|                                               |                 |          |

२०८

.

| परिशिष्ट १                                      |                   | २०९        |
|-------------------------------------------------|-------------------|------------|
| आध्यात्मिक प्रयोगशाला—दीक्षा                    | शांति के          | ७२         |
| आध्यारिमक विकास के लिए अनुपम अवदान              | प्रेक्षा          | १२९        |
| आध्यात्मिक-वैज्ञानिक व्यक्तित्व का निर्माण      | प्रज्ञापर्व       | २१         |
| आध्यात्मिक संस्कृति और अध्यापक                  | प्रवचन ११         | १८०        |
| आनंद का द्वार                                   | <b>बैसा</b> खियां | ३०         |
| आनंद का रहस्य                                   | समता/उद्बो        | १४०/१४२    |
| आनंद का सागर                                    | समता/उद्बो        | २७/२७      |
| आनंद के ऊर्जाकण                                 | समता/उद्बो        | १३८/१४०    |
| आन्तरिक शांति                                   | सूरज              | 5          |
| आन्तरिक सौन्दर्य का दर्शन                       | मंजिल १           | 838        |
| आन्दोलन का घोष                                  | नैतिक             | २७         |
| आन्दोलन की भावना                                | ज्योति के         | Ę          |
| आन्दोलन के दो पक्ष                              | नैतिक             | १४३        |
| आपढर्म कैसा ?                                   | सूरज              | ११०        |
| आभामंडल                                         | प्रेक्षा          | १३७        |
| आभागंडल का प्रभाव                               | खोए               | ११२        |
| <b>अ</b> गरंभ-परिग्रह की नदी : अरणुव्रत की नौका | दीया              | ९४         |
| आराधना                                          | खोए               | २न         |
| आराधना मंत्र                                    | मुक्तिपथ/गृहस्थ   | १९४/२१३    |
| आर्थिक दृष्टि के दुष्परिणाम                     | नैतिक             | <b>४</b> ७ |
| आर्य कौन ?                                      | मुक्ति इसी/मंजिल  | २ ४९/३=    |
| आर्षवाणी का ही सरल रूप                          | घर                | २३४        |
| आलंबन से होता है ध्यान का प्रारम्भ              | जब जागे           | ६४         |
| आलंबन, स्वावलंबन <mark>औ</mark> र चिरालंबन      | खोए               | ४२         |
| <b>भा</b> लोक और अधकार                          | प्रवचन ११         | ४९         |
| आलोक का त्यौंहार                                | कुहासे            | २४२        |
| <b>अ</b> ालोचना                                 | खोए               | २१         |
| <b>अ</b> ालोचना का अधिकारी                      | मंजिल १           | २४६        |
| अलोचना की सार्थकता                              | संभल              | ९६         |
| आवरण                                            | घर                | २३द        |
| <b>अ</b> ावश्यक है अर्हताओं का बोध और विकास     | जीवन              | 8.8X       |
| आवेश का उपचार                                   | क्या धर्म         | १२७        |
|                                                 |                   |            |

| २१०                                           | आ० तुलसी साहित्य : एक पर्यवेक्षण |
|-----------------------------------------------|----------------------------------|
| आसक्ति का परिणाम                              | बूंद बूंद २ ६२                   |
| आसक्ति छूटती है उपनिषद से                     | लघुता २२२                        |
| आस्तिक नास्तिक                                | आ गो २४७                         |
| आस्तिक नास्तिक की भेदरेखा                     | विवीथी/राज ७४/१८४                |
| आस्था और संकल्प को जगाने का प्रयोग            | जीवन १७                          |
| <b>भा</b> स्था का निर्माण                     | खोए ११४                          |
| आस्था की रोशनी : अविक्वास का कुहासा           | बैसाखियां ५१                     |
| आस्था के अंकुर                                | समता १६४                         |
| आस्थाः केन्द्र और परिधि                       | नयी पीढ़ी/मेरा धर्म १४/८२        |
| आस्याहीनता के आक्रमण का बचाव : अणुव्रत        | वि दीर्घा/अनैतिकता ६९/१६४        |
| आहत मन का आलंबन                               | वि दीर्घा ९९                     |
| अह्वान                                        | शांति के २४४                     |
| इ                                             |                                  |
| इक्कीसवीं सदी का जीवन                         | बैसाखियां १५                     |
| इक्कीसवीं सदी के निर्माण में युवकों की भूमिका | • •                              |
| 3 6.00                                        | दोनों ९३                         |
| इच्छा मंडल और व्यक्तित्व का निर्माण           | अनैतिकता ५४                      |
| इतिहास का एक पृष्ठ                            | विदीर्घा २११                     |
| इन्द्र की जिज्ञासा : राजर्षि के समाधान        | बूंद बंद १ १२७                   |
| इन्द्रिय और अतीन्द्रिय सुख                    | गृहस्थ/मुक्तिपथ ५०/४८            |
| इन्द्रिय के प्रकार                            | प्रवचन द २१०                     |
| इन्द्रिय विजय ही वास्तविक विजय है             | जागो ! १४८                       |
| इन्द्रियां : एक विवेचन                        | प्रवचन म २१६                     |
| इन्द्रियां और द्रष्टाभाव                      | सोचो ! ३ ४४                      |
| इन्द्रियों के प्रति हमारा दृष्टिकोण           | सोचो ! ३ ११४                     |
| इस्लाम धर्म और जैन धर्म                       | जब जागे २२१                      |
| ਤ                                             |                                  |
| उच्चता का मानदण्ड                             | समता/उद्बो ११/११                 |
| उच्चता की कसौटी                               | प्रवचन ११ १७६                    |
| उत्कृष्ट विद्यार्थी कौन ?                     | सूरज २०१                         |
| उत्तर और दक्षिण का सेतु : विक्ष्वास           | अणुगति २२१                       |
| उत्तर की प्रतीक्षा में                        | कुहासे १२७                       |
| · · · · · · · · · ·                           | 24.4 140                         |

| परिशिष्ट १                           |                 | २१ <b>१</b> |
|--------------------------------------|-----------------|-------------|
| उत्तरदायित्व का परीक्षण              | शांति के        | ६२          |
| उत्थान व पतन का आधार                 | प्रवचन ५        | २४द         |
| उत्सर्ग और अपवाद                     | बूद बूंद २      | १९४         |
| उत्सव के नये मोड़                    | प्रज्ञापर्व     | १६४         |
| उद्देश्य                             | ज्योति के       | ٩           |
| उद्देेश्यपूर्णं जीवन ः कुछ पड़ाव     | मेरा धर्म       | १७४         |
| उन्माद को छोड़े                      | प्रवचन ४        | ৽३          |
| उपधि परिज्ञा                         | जागो !          | ४०          |
| उपनिषद्, पुराण और महाभारत में श्रमण  | अतीत            | <b>२</b> २  |
| संस्कृति का स्वर                     |                 |             |
| उपनिषदों पर श्रमण संस्कृति का प्रभाव | अतीत            | ४२          |
| उपयुक्त समय यही है                   | मुखड़ा          | ११७         |
| उपयोगितावाद                          | मुखड़ा          | १९७         |
| उपलब्धि और नई योजना                  | आलोक में        | २न          |
| उपवास और महात्मा गांधी               | धर्म एक/अतीत का | ६३/११४      |
| उपवास, साधना और स्वास्थ्य            | अगलोक में       | ९७          |
| उप <b>शम रस का अनु</b> शीलन          | संभल            | १३५         |
| उपसंपदा के सूत्र                     | प्रेक्षा        | ዳጸ          |
| उपादान निमित्त से बड़ा               | मुखड़ा          | १०२         |
| उपाय की खोज                          | बैसाखियां       | १७३         |
| उपासक संघ : एक नया प्रयोग            | बूंद बूंद १     | १९४         |
| उपासना और आचरण                       | समता/उद्बो      | २४/२४       |
| उपासना <b>क्षौर</b> चरित्र           | बूंद बूंद १     | 55          |
| उपासना-कक्ष और संस्कार-निर्माण       | जागो !          | ४४          |
| उपासना का मूल्य                      | भोर             | १५५         |
| उपासना का सोपान ः धर्म का प्रासाद    | जब जागे         | १००         |
| उपासना की तात्त्विकता                | प्रवचन ११       | १३१         |
| उपासना के सर्व सामान्य सूत्र         | क्या धर्म       | १७          |
| उसको पाप नहीं छूते                   | मनहंसा          | १५०         |
| -<br>জ                               |                 |             |
| ऊर्जाका केन्द्र                      | समता/उद्बो      | ९६/९७       |
| ऊर्ध्वंगमन की दिशा                   | कुहासे          | २१०         |

मा० तुलसी साहित्य : एक पर्यवेक्षण

ऋ

| ऋजुता के प्रतीक, सेवाभावीजी (चम्पालालजी) | वि वीथी                | २३०     |
|------------------------------------------|------------------------|---------|
| ऋजुता साधना का सोपान है                  | बूंद बूंद २            | १३८     |
| ऋण मुक्ति की प्रक्रिया (१-२)             | मंजिल २                | १३७-१३९ |
| ऋषि प्रधान देश                           | नवनिर्माण              | १६१     |
| C                                        |                        |         |
| एक                                       | धर्म एक                | २३८     |
| एक अद्भुत धर्मसंघ                        | प्रज्ञापर्व            | * 8     |
| एक अमोघ उपचार                            | खोए                    | १०६     |
| एक अलौकिक पर्व : मर्यादा महोत्सव         | जीवन                   | ९९      |
| एक आध्यात्मिक आंदोलन                     | सूरज                   | २०४     |
| एक-एक ग्यारह                             | सोचो ! ३               | 90      |
| एक का बोध : सबका बोध                     | बंद बूंद २             | २२      |
| एक क्षण देखने का चमत्कार                 | बीती ताहि              | 29      |
| <b>एक क्षण ही काफी है</b>                | कुहासे                 | २४२     |
| एक क्रांतिकारी अभियान                    | घर                     | २१३     |
| एक गौरवपूर्ण संस्कृति                    | प्रवचन १०              | ९३      |
| एक तपोवन, जहां सात सकारों की युति है     | कुहासे                 | २४४     |
| एक दिव्य पुरुष : आचार्य मघवा             | सोचो ३                 | १३४     |
| एक दिशा सूचक यंत्र                       | संभल                   | १८३     |
| एक मर्मान्तक पीड़ा : दहेज                | <b>अनै</b> तिकता/अमृत  | १७६/६=  |
| एक महत्त्वपूर्ण कढ़म                     | घर                     | २१७     |
| एक मार्ग : दो समाधान                     | मुखड़ा                 | १२९     |
| एक मिलन-प्रसंग                           | राज/वि वीथी            | १००/१२९ |
| एक विधायक कार्यक्रम                      | सूरज                   | 33      |
| एक विवशता का समाधान                      | खोए                    | 802     |
| एक विख्लेषण (अग्नि परीक्षा कांड)         | वि वीथी                | २१८     |
| एक व्यापक आंदोलन                         | अणु गति                | १२६     |
| एक शक्तिशाली महिला : श्रीमती गांधी       | सफर <sup>ॅ</sup> /अमृत | १४७/१२३ |
| एक सपना, जो अब तक सपना                   | बैसाखियां              | 285     |
| एक सपना, जो सच में बदला                  | मनहंसा                 | २०२     |
| एक साधक का जीवन                          | प्रवचन ११              | ६०      |
|                                          |                        | •       |

| परिशिष्ट १                               |                 | २ <b>१</b> ३ |
|------------------------------------------|-----------------|--------------|
| एक सार्थक प्रतिरोध                       | प्रज्ञापर्व     | ¥¥           |
| एक सुधारवादी व्यक्तित्व                  | वि दीर्घा       | २०१          |
| एक स्वस्थ पद्धति चिंतन और निर्णय की      | मंजिल १         | 99           |
| एकाग्रता है ध्यान की कसौटी               | मनहंसा          | १२४          |
| एकादशी व्रत                              | वि दीर्घा       | २२९          |
| एकैव मानुषी जाति                         | वि दीर्घा       | १८८          |
| एटमी युद्ध टालने की दिशा में पहला प्रयास | कुहासे          | २२           |
| एलोरा की गुफायें                         | सूरज            | ७९           |
| एशिया में जनतन्त्र का भविष्य             | मेरा धर्म       | २३           |
| एसो पंच णमुक्कारो                        | मनहंसा          | રપ્ર         |
| è                                        |                 |              |
| ऐश्वर्यः सुरक्षा का साधन नहीं            | बूंद बूंद २     | হ ৩          |
| ऐसी प्यास, जो पानी से न बुफ्ते           | जब जागे         | २०           |
| ऐसे भी होते हैं श्रावक                   | दीया            | १४६          |
| ऐसे मिला मुफ्ते अहिंसा का प्रशिक्षण      | जीवन            | 2            |
| ऐसे सुधरेगी भारत में चुनाव की प्रक्रिया  | वया धर्म        | १४८          |
| ॵ                                        |                 |              |
| औदयिक भाव (१-३)                          | गृहस्थ          | १९८-२०१      |
| <b>औ</b> दयिक भाव (१-३)                  | मुक्तिपथ        | १८१-१८३      |
| औदयिक भाव और स्वभाव                      | प्रवचन ५        | २३२/४        |
| <b>भौ</b> दयिक भाव <b>का</b> विलय        | प्रवचन ५        | २४२          |
| औपशमिक भाव                               | मुक्तिपथ/गृहस्थ | १८४/२०२      |
| और नीचे कहां ?                           | मंजिल २         | २१७          |
| क                                        |                 |              |
| कठिन है बुराई के व्यूह का भेदन           | जब जागे         | २४           |
| कथनी और करणी में एकता आए                 | संभ <b>ल</b>    | 802          |
| कभी गाड़ी नाव में                        | कुहासे          | १७६          |
| कभी नहीं जाने वाली जवानी                 | खोए             | <b>5</b> 2   |
| कभी नही बुभने वाला दीप                   | वि दीर्घा/राज   | ६/१८         |
| कम्प्यूटर युग के साधु                    | क्या धर्म       | 202          |
| करणीय और अकरणीय का विवेक                 | जागो !          | १३९          |

| २१४                                      | अा० तुलसी साहित्य : | एक पर्यवेक्षण |
|------------------------------------------|---------------------|---------------|
| कत्त्तेव्य की पूर्ति के लिए नया मोड़     | नैतिक               | x             |
| कर्त्तव्य बोध                            | नैतिकता के          |               |
| कर्त्तव्य बोध जागे                       | प्रवचन १०           | ७९            |
| कर्तुं त्व अपना                          | कुहासे              | १५५           |
| कर्म एवं उनके प्रतिफल                    | सोचो ! ३            | १न२           |
| कर्म और भाव                              | प्रवचन ५            | २३०           |
| कर्म कर्ता का अनुगामी                    | बूंद-बूंद १         | २२४           |
| कर्म को प्रभावहीन बनाया जा सकता है       | जब जागे             | १४१           |
| कर्मणा जैन बनें                          | मंजिल २             | २ <b>१</b> ३  |
| कर्म-बध का कारण                          | सोचो ! ३            | १२४           |
| कर्म-बंधन का हेतुः राग-द्वेष             | प्रवचन ४            | ४३            |
| कर्म-बंधन के स्थान                       | मंजिल २             | ९२ -          |
| कर्म मोचन : संसार मोचन                   | सोचो ! ३            | १८०           |
| कर्म व पुरुषार्थ की सापेक्षता            | प्रवचन ४            | ७९            |
| कर्मबाद                                  | मंजिल १             | १६४           |
| कर्मवाद का सिद्धांत                      | प्रवचन ११           | १३८           |
| कर्मवाद के सूक्ष्म तत्त्व                | भोर                 | १२२           |
| कर्म विच्छेद <sup>ँ</sup> कैसे होता है ? | प्रवचन ४            | १०५           |
| कर्म सिद्धांत                            | भगवान्              | १०८           |
| कर्मों की मार                            | प्रवचन ४            | 5             |
| कला और संस्कृति का सुजन                  | कुहासे              | XR            |
| कलामय जीव <b>न औ</b> र मौत               | सोचो ! ३            | १६४           |
| कल्पना का महल                            | सूरज                | २९            |
| कल्याण अपना भी औरों का भी                | प्रवचन ९            | Xð            |
| कल्याण का रास्ता                         | समता                | २२५           |
| कल्याणकारी भविष्य का निर्माण             | मनहंसा              | 55            |
| कल्याण का सूत्र                          | प्रवचन ११           | ९९            |
| कवि और काव्य का आदर्श                    | आ. तु               | १५३           |
| कवि का दायित्व                           | प्रवचन ९            | २३७           |
| कविता कैसी हो ?                          | घर                  | १०७           |
| कवि से                                   | ज <b>न-ज</b> न      | २८            |
| कषायमुक्ति बिना शांति संभव नहीं          | जागो !              | ሂፍ            |
| कषायमुक्ति : किल मुक्तिरेव               | संभल                | १०३           |

| परिशिष्ट १                            |              | २ <b>१४</b> |
|---------------------------------------|--------------|-------------|
| कषाय विजय के साधन                     | प्रवचन ९     | १८४         |
| कस <b>ौ</b> टी                        | शांति के     | ९३          |
| कसौटियां और कोटियां                   | मुखड़ा       | २७          |
| कसौटी के क्षण                         | खोए          | ९१          |
| कागज के फूल                           | सूरज         | 59          |
| कामना निवृत्ति से शांति               | बूंद-बूंद १  | 68          |
| कायोत्सर्गः तनाव विसर्जन की प्रक्रिया | जागो !       | २१४         |
| कार्यकृत्तीओं का लक्ष्य               | प्रवचन ९     | १९६         |
| कार्यकर्त्ताओं की कार्य दिशा          | घर           | ५६          |
| कार्यकर्त्ता की क <b>सौ</b> टी        | आलोक में     | १४३         |
| कार्यकर्त्ता कैसा हो ?                | प्रवचन १०    | १०६         |
| कार्यकर्त्ता पहले अपना निर्माण करे    | बूंद-बूंद २  | १२४         |
| काल                                   | सोचो ! ३     | ११०         |
| काल का स्वरूप                         | प्रवचन १०    | १८०         |
| काल के विभाग                          | मंजिल १      | ९३          |
| काल को सफल बनाने का मार्गः संयम       | प्रवचन द     | د ټر        |
| कालिमा धोने का प्रयास                 | बैसाखियां    | १२७         |
| काले कालं समायरे                      | मनहंसा       | 6.8         |
| काव्य बहुजन सुखाय हो                  | प्रवचन ११    | २१७         |
| काहे को विराह मन                      | मुखड़ा       | १६७         |
| कितना जटिल : कितना सरल                | मुखड़ा       | २१          |
| कितना विलक्षण व्यक्तित्व !            | ज्योति से    | १३९         |
| कितना विशाल है भावों का जगत्          | दीया         | ४ন          |
| किशोर डोसी                            | धर्म एक      | १४४         |
| किसके लिए होती है बोधि की दुर्लभता    | दीया         | ४०          |
| <b>कुछ अनुत्तरित स</b> वाल            | कुहासे       | १४७         |
| कुछ अपनी, कुछ औरों की                 | वि. वीथी/राज | १७३/२३७     |
| ,<br>कुछ शास्त्रीय : कुछ सामयिक       | जागो !       | ς           |
| ु<br>कु <b>ल-</b> धर्म                | प्रवचन ४     | 38          |
| ु<br>कुण <b>ल</b> कौन ?               | संभल         | १४९         |
| ु<br>केकड़ावृत्ति                     | वि दीर्घा    | १ <b>८३</b> |
| केवलज्ञान                             | प्रवचन द     | १९९         |
|                                       |              | • • •       |

| २१६                                 | आ० तुलसी साहित्य | : एक पर्यवेक्षण |
|-------------------------------------|------------------|-----------------|
| केवलज्ञान की उत्कृष्टता             | बूंद-बूंद २      | ৩৩              |
| केवलज्ञान के आलोक में               | मंजिल २          | २३६             |
| केवल सुनने से मंजिल नहीं            | खोए              | 88X             |
| केवली और अकेवली                     | प्रवचन ४         | ५६              |
| केशलुञ्चन : एक दृष्टि               | मंजिल २          | 90              |
| कैसा होता है संघ और संघपति का संबंध | दीया             | १५२             |
| कैसे खुलेगी भीतर की आंख             | लघुता            | 289             |
| कैसे चुकता है उपकार का बदला         | दीया             | १२३             |
| कैसे दूर होगा मन का अंधकार ?        | बैसाखियां        | 88              |
| कैसे पढ़ें ?                        | प्रवचन ४         | १०४             |
| कैसे बनता है जीव सुलभ-बोधि ?        | जब जागे          | १०९             |
| कैसे मनाएं महावीर को ?              | आगे              | १४४             |
| कैसे मिटेगी अशांति और अराजकता ?     | अतीत का          | १८०             |
| कैसे होता है गुणों का उद्दीपन ?     | दीया             | ३४              |
| कैसे होती है सुगति ?                | मनहंसा           | १६              |
| कैसे हो बालजगत् का निर्माण ?        | जीवन             | १७९             |
| कैसे हो मनोवृत्ति का परिष्कार ?     | अतीत का          | १४७             |
| कौन करता है कल का भरोसा ?           | मनहंसा           | ४२              |
| कौन किसका ?                         | प्रवचन ९         | २७              |
| कौन किसको कहे                       | कुहासे           | १३०             |
| कौन सा देश है व्यक्ति का अपना देश   | जब जागे          | १५              |
| कौन सा रास्ता ?                     | बैसाखियां        | १९३             |
| कौन होता है गुरु ?                  | समता             | २१२             |
| कौन होता है चक्षुष्मान ?            | दीया             | ९               |
| क्या अन्धकार पुद्गल है ?            | प्रवचन =         | १८              |
| क्या अरति ? क्या अनिंद ?            | लघुता            | ३०              |
| क्या आदतें बदली जा सकती हैं ?       | खोए              | 30              |
| क्या काल पहचाना जाता है ?           | प्रवचन =         | १०१             |
| क्या खोयाः क्या पाया ?              | अमृत/सफर         | ९/४४            |
| क्या गृहस्थाश्रम घोराश्रम है ?      | बूंद बूंद १      | १३५             |
| क्या छाया स्वतंत्र पदार्थ है ?      | प्रवचन ५         | ६४              |
| क्या जनतंत्र की रीढ़ टूट रही है ?   | अणु संदर्भ       | १००             |
| क्या जातिवाद तात्विक है ?           | अणु संदर्भ       | १२०             |

## परिशिष्ट १

| क्या जैन धर्म जन धर्म बन सकता है ?<br>क्या जैन धर्म में घ्यान की परम्परा है ?<br>क्या जैन हिन्दू नहीं है ?<br>क्या जैन हिन्दू है ?<br>क्या धर्म बुद्धिगम्य है ?<br>क्या नैतिकता अनिवर्चनीय है ?<br>क्या बाल दीक्षा उचित है ?<br>क्या भारत अमीर हो गया ?<br>क्या भारत स्वतंत्र है ? | जीवन<br>प्रेक्षा<br>दायित्व<br>प्रवचन ४<br>क्या धर्म<br>अनैतिकता<br>मंजिल २<br>बैसाखियां<br>प्रवचन ९ | ६०<br>३९<br>४७<br>४२<br>९<br>७४<br>२२६<br>९४ |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------|
| क्या जैन हिन्दू नहीं है ?<br>क्या जैन हिन्दू है ?<br>क्या धर्म बुद्धिगम्य है ?<br>क्या नैतिकता अनिवर्चनीय है ?<br>क्या बाल दीक्षा उचित है ?<br>क्या भारत अमीर हो गया ?                                                                                                             | दायित्व<br>प्रवचन ४<br>क्या धर्म<br>अनैतिकता<br>मंजिल २<br>बैसाखियां                                 | <b>५७</b><br>४२<br>९<br>७४<br>२२६            |
| क्या जैन हिंदू है ?<br>क्या धर्म बुद्धिगम्य है ?<br>क्या नैतिकता अनिवर्चनीय है ?<br>क्या बाल दीक्षा उचित है ?<br>क्या भारत अमीर हो गया ?                                                                                                                                           | प्रवचन ४<br>क्या धर्म<br>अनैतिकता<br>मंजिल २<br>बैसाखियां                                            | ४२<br>९<br>७४<br>२२६                         |
| क्या धर्म बुद्धिगम्य है ?<br>क्या नैतिकता अनिवर्चनीय है ?<br>क्या बाल दीक्षा उचित है ?<br>क्या भारत अमीर हो गया ?                                                                                                                                                                  | क्या धर्म<br>अनैतिकता<br>मंजिल २<br>बैसाखियां                                                        | ९<br>७४<br>२२६                               |
| क्या नैतिकता अनिवर्चनीय है ?<br>क्या बाल दीक्षा उचित है ?<br>क्या भारत अमीर हो गया ?                                                                                                                                                                                               | अनैतिकता<br>मंजिल २<br>बैसाखियां                                                                     | ७४<br>२२६                                    |
| क्या बाल दीक्षा उचित है ?<br>क्या भारत अमीर हो गया ?                                                                                                                                                                                                                               | मंजिल २<br>बैसाखियां                                                                                 | २२६                                          |
| क्या भारत अमीर हो गया ?                                                                                                                                                                                                                                                            | बैसाखियां                                                                                            |                                              |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                                                      | ९४                                           |
| क्या भारत स्वतंत्र है ?                                                                                                                                                                                                                                                            | प्रवचन ९                                                                                             |                                              |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                                                      | २०८                                          |
| क्या मन चंचल है ?                                                                                                                                                                                                                                                                  | प्रेक्षा                                                                                             | <b>३</b> १                                   |
| क्या महावीर वैश्य थे ?                                                                                                                                                                                                                                                             | मुखड़ा                                                                                               | ደን                                           |
| क्या युवापीढ़ी धार्मिक है ?                                                                                                                                                                                                                                                        | मंजिल २                                                                                              | ৩ব                                           |
| क्या सम्प्रदाय का मुकाबला संभव है ?                                                                                                                                                                                                                                                | जीवन                                                                                                 | १६९                                          |
| न्या साधु वस्त्र रख सकता है ?                                                                                                                                                                                                                                                      | मंजि <b>ल</b> २                                                                                      | १६१                                          |
| क्या हिन्दू जैन नहीं हैं ?                                                                                                                                                                                                                                                         | <b>अ</b> तीत का                                                                                      | ७९                                           |
| क्या है निग्रंन्थ-प्रवचन ?                                                                                                                                                                                                                                                         | प्रवचन १०                                                                                            | ११२                                          |
| न्या है लोकतंत्र का विकल्प ?                                                                                                                                                                                                                                                       | अतीत का                                                                                              | १७६                                          |
| क्यों पढ़ें और क्यों पढ़ाएं ?                                                                                                                                                                                                                                                      | दीया                                                                                                 | १८४                                          |
| क्यों हुई धर्म की खोज ?                                                                                                                                                                                                                                                            | खोए                                                                                                  | 55                                           |
| कांति और अहिंसा                                                                                                                                                                                                                                                                    | <b>अणु संदर्भ/अ</b> णु गति                                                                           | ग ३४/१४ <b>३</b>                             |
| कांति और विरोध                                                                                                                                                                                                                                                                     | बूंद-बूंद १                                                                                          | २०४                                          |
| क्रांति के लिए बदलाव                                                                                                                                                                                                                                                               | कुहासे                                                                                               | <b>१</b> ९९                                  |
| क्रांति के विस्फोट की संभावना                                                                                                                                                                                                                                                      | दोनों/वि दीर्घा                                                                                      | २८/१५६                                       |
| कांति के स्वर                                                                                                                                                                                                                                                                      | घर                                                                                                   | १४२                                          |
| किया : एक विवेचन (१-३)                                                                                                                                                                                                                                                             | जागो !                                                                                               | ३८-४६                                        |
| किया, प्रतिकिया और प्रेरणा                                                                                                                                                                                                                                                         | अणु गति                                                                                              | <b>४</b> ७                                   |
| कोध के दो निमित्त                                                                                                                                                                                                                                                                  | सोचो ! ३                                                                                             | १६०                                          |
| क्षण-क्षण मुक्ति                                                                                                                                                                                                                                                                   | प्रवचन ४                                                                                             | ९४                                           |
| क्षमा                                                                                                                                                                                                                                                                              | शांति के                                                                                             | २०६                                          |
| क्षमा का पावन संदेश देने वाला पर्व                                                                                                                                                                                                                                                 | संभल                                                                                                 | १६४                                          |
| क्षमा बड़न को होत है                                                                                                                                                                                                                                                               | वि वीथी/राज                                                                                          | १०६/१५९                                      |
| क्षमा है अमृत का सरोवर                                                                                                                                                                                                                                                             | कुहासे                                                                                               | १६७                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                    | -                                                                                                    |                                              |

| २१८                                         | <b>मा० तुलसी सा</b> हित्य : | एक पर्यवेक्षण |  |
|---------------------------------------------|-----------------------------|---------------|--|
| क्षायिक भाव                                 | मुक्तिपथ/गृहस्थ             | १८५/२०३       |  |
| क्षायोपशमिक भाव                             | मुक्तिपथ/गृहस्थ             | १८६/२०४       |  |
| रव                                          | 3                           |               |  |
|                                             |                             |               |  |
| खतरा दुश्मन से दोस्ती का<br>जन्मनन्त्र      | समता                        | २४१           |  |
| खमतखामणा                                    | भोर                         | १२६           |  |
| खमतखामणाः एक महास्नान                       | प्रवचन १०                   | ६९            |  |
| खादी और अहिंसा                              | अणु गति                     | १९४           |  |
| खादी, उसका गिरता हुआ मूल्य और अहिंसा        | अणु संदर्भ                  | ፍሂ            |  |
| खाद्य-पेय की सीमा का अतिक्रमण               | सोचो ! ३                    | २४०           |  |
| खाद्य-संयम का मूल्य                         | प्रवचन १०                   | १२०           |  |
| खानपान की संस्कृति                          | कुहासे                      | १२२           |  |
| खाना पशु की तरहः पचाना मनुष्य की तरह        | खोए                         | Ę             |  |
| खिड़कियां सचाई की                           | दीया                        | १३४           |  |
| खुद से खुद की पहचान                         | मंजिल १                     | ሂፍ            |  |
| खोज अपने आपकी                               | दीया                        | 95            |  |
| खोजने वालों को उजालों की कमी नहीं           | सफर/ <b>अमृ</b> त           | ५३/१⊏         |  |
| खोज शांति की : कारण <b>अ</b> शांति के       | मंजिल २                     | २४४           |  |
| खोना और पाना                                | खोए                         | ११६           |  |
| खोने के बाद पाने का रहस्य                   | जब जागे                     | ११            |  |
| म                                           |                             |               |  |
| गणतंत्र की सफलता का आधार                    | आ. तु.                      | 9X            |  |
| गणराज्य दिवस                                | धर्म एक                     | २३२           |  |
| गणेशमल कठौतिया                              | धर्म एक                     | १९४           |  |
| गति, प्रगति और युवापीढ़ी                    | ज्योति से                   | १६४           |  |
| गमन और आगमन                                 | सूरज                        | १४८           |  |
| गांधी एक : कसौटिया अनेक                     | धर्म एक/ <b>अ</b> तीत का    | ७१/१११        |  |
| गांधीजी के आदर्श : एक प्रश्नचिह्न           | राज/वि वीथी                 | ९२/१४६        |  |
| गांधी शताब्दी                               | धर्म एक                     | २३४           |  |
| गांधी शताब्दी और उभरते हुए साम्प्रदायिक दंव | गे राज/वि वीथी              | ९६/१४१        |  |
| गांधी शताब्दी और गांधीवाद का भविष्य         | अणु संदर्भ                  | <b>६</b> १    |  |
| गांधी शताब्दी : क्या करना, क्या छोड़ना      | अणु गति                     | १९१           |  |

| परिभिष्ट १                                   |                  | 285        |  |  |
|----------------------------------------------|------------------|------------|--|--|
| गीता का विकर्म : जैन दर्शन का भावकर्म        | बीती ताहि        | ६ <b>१</b> |  |  |
| गीता की अद्वैत दृष्टि भौर संग्रह नय          | शांति के         | २१         |  |  |
| गुण क्या है ?                                | प्रवचन ५         | ११ू        |  |  |
| गुणस्थान दिग्दर्शन                           | मंजिल २          | २२५        |  |  |
| गुरु-दर्शन का व(स्तविक उद्देश्य              | प्रवचन ४         | ৬४         |  |  |
| गुरु बिन घोर अंधेर                           | मुखड़ा           | १४०        |  |  |
| गुमराह दुनिया                                | सूरज             | १४         |  |  |
| गौण को मुख्य न मानें                         | जागो !           | নও         |  |  |
| ग्राम धर्म ः नगर धर्म                        | प्रवचन ४         | ३२         |  |  |
| ग्राम-निर्माण की नयी योजना                   | अनैतिकता/अतीत का | २३१/२२     |  |  |
| ग्रीष्मावकाश का उपयोग                        | अणु गति          | 288        |  |  |
| ম                                            |                  |            |  |  |
| घर का स्वगं                                  | घर               | ३८         |  |  |
| घर के भीतर कौन ? बाहर कौन ?                  | लघुता            | ৩ন         |  |  |
| घर क्यों छोड़ना पड़ा ?                       | समता             | २४४        |  |  |
| घर में प्रवेश करने के द्वार                  | बैसाखियां        | १४७        |  |  |
| च                                            |                  |            |  |  |
| चंद्रयात्रा : एक अनुचिन्तन                   | ज्योति से        | १२४        |  |  |
| चंद्रयात्रा क्षीर शास्त्र-प्रामाण्य          | अणु संदर्भ       | १२४        |  |  |
| चंपतराय जैन                                  | धर्म : एक        | १७१        |  |  |
| चक्षुष्मान् मनुष्य और एक दीपक                | बैसाखियां        | १३९        |  |  |
| चत्तारि सरणं पवज्जामि                        | मनहंसा           | २९         |  |  |
| चरित्र और उपासना                             | भोर              | र्द<br>इद  |  |  |
| चरित्र का मानदण्ड                            | मनहंसा           | 69         |  |  |
| चरित्र की प्रतिष्ठा                          | भोर              | ५४         |  |  |
| चरित्र की महत्ता                             | सूरज             | १४२        |  |  |
| चरित्र की समस्या : अणुव्रत का समाधान         | बूंद बूद १       | १८७        |  |  |
| चरित्र के क्षेत्र में विरल उदाहरण : पारमाथिक |                  | • •        |  |  |
| शिक्षण संस्था                                | अमृत/सफर         | १४१/१७४    |  |  |
| चरित्र को सर्वोच्च प्रतिष्ठा प्राप्त हो      | भोर              | ९४         |  |  |
| चरित्र-निर्माण और साधना                      | बीती ताहि        | २३         |  |  |
| चरित्र-निर्माण का आंदोलन ः अणुव्रत           | प्रवचन ११        | १३९        |  |  |
|                                              | • •              | • • •      |  |  |

**अा० तुलसी साहित्य ः एक पर्यवेक्षण** 

| चरित्र-निर्माण का प्रयोग                  | मनहं <b>सा</b> | ৬४         |
|-------------------------------------------|----------------|------------|
| चरित्र निष्ठा                             | समता/उद्बो     | १५७/१५९    |
| चरित्र निष्ठाः एक प्रश्नचिह्न             | अणु गति        | ११३        |
| चरित्र विकास और शांति का आंदोलन           | सूरज           | २२२        |
| चरित्र विकास की ज्योति                    | सूरज           | १९७        |
| चरित्र सही तो सब कुछ सही                  | अनैतिकता       | १६९        |
|                                           | अमृत/सफर       | ५९/१०९     |
| चरित्रार्जन आवश्यक                        | प्रवचन ११      | ६९         |
| चर्चा के तीन पक्ष                         | मंजिल १        | १४४        |
| चाणक्य का राष्ट्र प्रेम                   | बैसाखियां      | १००        |
| चातुर्मास और विहार                        | बूंद बूंद २    | १९९        |
| चातुर्मास का महत्त्व                      | सूरज           | १६५        |
| चातुर्मास की सार्थकता                     | संभल           | १४३        |
| चाबी की खोज जरूरी                         | सफर/अमृत       | १०४/४४     |
| चार                                       | धर्म एक        | 288        |
| चार आवश्यक बातें                          | सूरज           | 88         |
| चार प्रकार के आचार्य                      | मंजिल १        | १०         |
| चार प्रकार के पुरुष                       | मंजिल १        | २२८        |
| चारित्र और योग विद्या                     | जागो !         | १९२        |
| चारित्र का मापदण्ड                        | संभल           | १६९        |
| चारित्र के दो प्रकार                      | प्रवचन ४       | 888        |
| चारित्रिक गिरावट क्यों ?                  | भोर            | ४१         |
| चित्त की एकाग्रता के प्रकार               | ज्योति से      | ७९         |
| चुन।व की कठिनाई                           | प्रगति की      | २४         |
| चुनावी रणनीति में अणुव्रत का घोषणा पत्र   | जीवन           | źX         |
| चेतना का ऊर्ध्वारोहण                      | उद्बो/समता     | १४४/१४२    |
| चेतना की जागृति का पर्वं                  | प्रज्ञापर्व    | 28         |
| चेतना के केन्द्र में विस्फोट              | सोचो ! ३/राज   | १४१/१०     |
|                                           | वि वीथी        | . 8        |
| चेतना जागृति का उपक्रम                    | प्रवचन ४       | <b>۲</b> ۲ |
| चैतन्य केन्द्रों का जागरण : भाव तरंगों का |                |            |
| परिष्कार                                  | प्रेक्षा       | १२४        |
| चैतन्य केन्द्रों का प्रभाव                | प्रेक्षा       | १२१        |
|                                           |                |            |

२२•

| परिशिष्ट १                                  |                        | २२१         |
|---------------------------------------------|------------------------|-------------|
| चैतन्य-जागृति का पर्व <b>—अ</b> क्षय तृतीया | प्रज्ञापर्व            | ५९          |
| चैतन्य-विकास की प्रक्रिया                   | मंजिल २/मुक्ति इसी     |             |
| चोटों को नहीं सह सकता, वह प्रतिमा नहीं बन   | 13                     |             |
| सकता                                        | प्रज्ञापर्व            | ४२          |
| चौबीसी में ध्यान के तत्त्व                  | जीवन                   | <b>ર</b> ¥ર |
| छ                                           |                        |             |
| छात्राओं का चरित्र-निर्माण                  | सूरज                   | ५१          |
| छात्रों का दायित्व                          | प्रवचन ९               | ३८          |
| স                                           |                        |             |
| जन-जन का मार्गदर्शंक                        | प्रवचन ११              | १०३         |
| जनतंत्र और धर्म                             | <b>अ</b> गगे           | ११४         |
| जनतंत्र का मौलिक आधार—-जागृत जनमत           | सोचो ! ३               | ७३          |
| जनतंत्र की स्वस्थता का <b>क्षाधा</b> र      | आलोक में               | १६२         |
| जनतंत्र से पहले जन                          | बीती ताहि              | 5           |
| जनमत का जागरण जरूरी                         | बंद बूंद १             | १९०         |
| जन-सम्पर्क और विकासमान विचारधारा            | अणु गति                | ६०          |
| जन साधारण का आदर्श क्या है ?                | प्रवचन ११              | १७न         |
| जन सामान्य के लिए अणुव्रत की योजना          | अतीत का                | १९६         |
| जन्म दिन ः एक समूची सृष्टि का               | वि दीर्घा/राज          | १/३         |
| जन्म दिन कैसे मनाएं ?                       | प्रवचन ४               | ३२          |
|                                             | <b>सफर/अ</b> मृत       | ११८/५४      |
| जप : एक मानसिक चिकित्सा                     | प्रेक्षा               | २०          |
| जप तप की गंगा                               | प्रज्ञापर्व            | १६९         |
| जप, ध्यान और कायोत्सर्ग                     | खोए                    | ११५         |
| जब आए सन्तोष धन                             | समता                   | २६१         |
| जब जागे तभी सवेरा                           | जब जागे                | 8           |
| जब मुख्य गौण हो जाए                         | समता                   | २०६         |
| जब सत्य को भुठलाया जाता है                  | मुखड़ा                 | १७          |
| जयचंदलाल दफ्तरी                             | धर्म एक                | १८३         |
| जयाचार्यः ः व्यक्तित्व एवं कर्तृत्व         | प्रवचन ४               | १२९         |
| जरूरत है ऐसी मां की                         | दोनों                  | ন ও         |
| जरूरत है धर्म में भी क्रांति की             | सफर/ <mark>अमृत</mark> | ⊏३/३४       |

आ० तुलसी साहित्यः एक पर्यवेक्षण

| जरूरतों में बदलाव                        | बैसाखियां     | २१           |
|------------------------------------------|---------------|--------------|
| जहां अनैतिकता, वहां तनाव                 | उद्बो/समता    | ३७/३७        |
| जहां उत्तराधिकार लिया नहीं, दिया जाता है | बीती ताहि     | १३४          |
| जहां माताएं संस्कारी होती हैं            | प्रवचन ९      | १२२          |
| जहां विरोध है, वहां प्रगति है            | सं देश        | ३८           |
| जहां से सब स्वर लौट भाते हैं             | लघुता         | 888          |
| जागरण का शंखनाद                          | सूरज          | २३३          |
| जागरण का संदेश                           | समता/उद्बो    | १९४/१९५      |
| जागरण की दिशा मे बढ़ने का संकेत          | दोनों         | ७९           |
| जागरण के बाद प्रमाद क्यों ?              | लघुता         | १७०          |
| जागरण क्या है ?                          | खोए           | १०५          |
| जागरण विवेक का                           | क्या धर्म     | १२१          |
| जागरण ही जीवन है                         | उद्बो/समता    | १६३/१६१      |
| जागरूकता से बढ़ती है संभावनाएं           | लघुता         | १७३          |
| जागृत जीवन                               | आगे           | <b>१</b> म ३ |
| जागृत धर्म                               | सोचो ! ३      | २७०          |
| जागृति का मंत्र                          | वि वीथी/दोनों | १६१/५४       |
| जागृति कैसे और क्यों ?                   | अनगे          | २१६          |
| जागो ! निद्रा त्यागो !!                  | जागो !        | ૭૪           |
| जाति न पूछो साधु की                      | प्रवचन ११     | १२६          |
| जातिवाद अतात्त्विक है                    | प्रवचन ११     | ६४           |
| जातिवाद के समर्थकों से                   | जन जन         | १६           |
| जापान और भारत का अंतर                    | कुहासे        | ३२           |
| जिज्ञासा और जिगीषु                       | घर            | <b>११</b> ७  |
| जितनी सादगी : उतना सुख                   | दोनों         | <b>६</b> ५   |
| जितने प्रश्न : उतने उत्तर                | कुहासे        | २४०          |
| जीना ही नहीं, मरना भी एक कला है          | दीया          | <u> </u>     |
| जीने का दर्शन                            | खोए           | ४४           |
| जीने की कला                              | सूरज /समता    | ४७/१३२       |
|                                          | उद्बो         | १३३          |
| जीने की कला : मरने की कला                | सूरज          | १८७          |
| जीव अजीव का द्विवेणी संगम                | जब जागे       | १२६          |
| जीव और अजीव                              | प्रवचन ४      | १६७          |

| परिशिष्ट १                       |                           | २२३          |
|----------------------------------|---------------------------|--------------|
| जीव के दो वर्ग                   | सोचो ! ३                  | १६३          |
| जीव दुर्लभबोधि क्यों होता है ?   | जागो !                    | ९५           |
| जीवन आचार सम्पन्न बने            | सूरज                      | ६४           |
| जीवन : एक कला                    | राज/वि वीथी               | ११३/९१       |
| जीवनः एक प्रयोग भूमि             | धर्म एक/ <b>अनै</b> तिकता |              |
|                                  | अतीत का                   | ३६           |
| जीवन और जीविका : एक प्रश्न       | बैसाखियां                 | १४६          |
| जीवन क्षौर धर्म                  | क्या धर्म                 | २०           |
| जीवन और लक्ष्य                   | प्रश्न/संभल               | ४८/५८        |
| जीवन कल्प की दिशा                | शान्ति के                 | ७९           |
| जीवन का अभिशाप                   | समता                      | २३१          |
| जीवन का आभूषण                    | घर                        | ४६           |
| जीवन का आलोक                     | <b>शान्ति के</b>          | २४२          |
| जीवन का निर्माण                  | प्रवचन ११                 | ९०           |
| जीवन का परमार्थ                  | राज                       | १७५          |
| जीवन का परिष्कार                 | सूरज                      | १६३          |
| जीवन का पर्यवेक्षण               | सूरज                      | 888          |
| जीवन का पहला बोधपाठ              | मनहंसा                    | ३३           |
| जीवन का प्रवाह                   | सूरज                      | ७ <b>१</b>   |
| जीवन का मोह और मृत्यु का भय      | नैतिक                     | X3           |
| जीवन का लक्ष्य                   | सूरज                      | १४१          |
| जीवन का शाश्वत क्रम : उतार-चढ़ाव | प्रवचन ४                  | २८           |
| जीवन का शाश्वत मूल्य : मैत्री    | बूंद बूंद २               | १ <b>५ १</b> |
| जीवन का सही लक्ष्य               | संभल/भोर                  | ७७/१४६       |
| जीवन का सार                      | सूरज                      | २२न          |
| जीवन का सिंहावलोकन               | भा. तु.                   | १८०          |
| जीवन का सौन्दर्य                 | सू <b>र</b> ज             | १९१          |
| जीवन की उच्चता का मापदंड         | ज्योति के                 | 22           |
| जीवन की तीन अवस्थाएं             | मंजिल २                   | १४७          |
| जीवन की दिशा में बदलाव           | कुहासे                    | २३८          |
| जीवन की न्यूनतम मर्यादा          | शान्ति के                 | १९           |
| जीवन की रमणीयता                  | खोए                       | १ <b>१</b> ८ |
|                                  |                           |              |

Jain Education International

| जीवन की सही रेखा                            | घर                 | १४३            |
|---------------------------------------------|--------------------|----------------|
| जीवन की साधना                               | नवनिर्माण          | 220            |
| जीवन की सार्थकता                            | भोर                | १४८,१७४        |
| जीवन की सूई <b>औ</b> र आगम का धा <b>ग</b> ा | मंजिल २/मुक्ति इसी | ३०/४८          |
| जीवन के आवश्यक तत्त्व                       | संभल               | ३७             |
| जीवन के दो तत्त्व                           | संभल               | ११९            |
| जीवन के मापदण्डों में परिवर्तन              | सं <b>भल</b>       | 60             |
| जीवन के श्रेयस्                             | सूरज               | १९९            |
| जीवन के सुनहले दिन                          | सूरज               | <b>३</b> १     |
| जीवन को ऊंचा उठाओ                           | प्रवचन ९           | ५५             |
| जीवन को दिशा देने वाले संकल्प               | दीया               | XZ             |
| जीवन को संवारे                              | सूरज               | १३०            |
| जीवन को सजाएं                               | सूरज               | १४३            |
| जीवन क्या है ?                              | कुहासे             | १६३            |
| जीवन-चर्या का अन्वेषण                       | सू <b>रज</b>       | ३७             |
| जीवन-निर्माण का महत्त्व                     | सूरज               | ६२             |
| जीवन-निर्माण की दिशा                        | ज्योति से          | १७४            |
| जीवन-निर्माण के दो सूत्र                    | प्रवचन १०          | २ <b>१</b> २   |
| जीवन-निर्माण के पथ पर                       | प्रवचन ११          | <u> </u>       |
| जीवन-निर्माण के सूत्र                       | प्रवचन १०/सोचो ! ३ | =२/२० <b>१</b> |
| जीवन बदलो                                   | प्रवचन ९           | १०३            |
| जीवन मर्यादामय हो                           | संभल               | ४०             |
| जीवन-मूल्य                                  | सूरज               | <b>۲</b> ۹     |
| जीवन में अहिंसा                             | भोर                | १७१            |
| जीवन में आचरण का स्थान                      | प्रवचन ११          | १ून२           |
| जीवन में धार्मिकता को प्रश्रय दें           | प्रवचन ११          | १६४            |
| जीवन में संयम का स्थान                      | संभल               | ৩ন             |
| जीवन में संयम की महत्ता                     | प्रवचन ११          | १४४            |
| जीवन में समत्व का अवतरण                     | प्रेक्षा           | <b>१</b> ७७    |
| जीवन यापन की आदर्श प्रणाली                  | जब जागे            | १४४            |
| जीवन-विकास                                  | आ. तु              | १३४            |
| जीवन-विका <b>स औ</b> र आज का युग            | शान्ति के          | १४०            |
| जीवन-विकास और युगीन परिस्थितियां            | प्रवचन ९           | १९७            |
|                                             |                    |                |

| परिशिष्ट १                         |                   | २२४          |
|------------------------------------|-------------------|--------------|
| जीवन-विकास और विद्यार्थीगण         | शान्ति के         | १७४          |
| जीवन-विकास और सुख का हेतु          | सूरज              | \$           |
| जीवन-विकास का क्रम                 | प्रवचन ११         | २०१          |
| जीवन-विकास का मार्ग                | सूरज              | 25           |
| जीवन-विकास के चार साधन             | प्रवचन ११         | २३६          |
| जीवन-विकास के साधन                 | सूरज              | २४३          |
| जीवन-विकास के सूत्र                | प्रवचन ९          | २११          |
| जीवन शुद्धि                        | धर्म एक           | ४२           |
| जीवन शुद्धि का प्रशस्त पथ          | घर                | ३४           |
| जीवन शुद्धि के दो मार्ग            | बूंद बूंद १       | <b>۲</b>     |
| जीवन शैली के तीन रूप               | बैसाखियां         | १४           |
| जीवन शैली में बदलाव जरूरी          | कुहासे            | १४२          |
| जीवन सफलता के दो आधार              | <b>अ</b> गगे      | ९६           |
| जीवन सुधार का मार्ग : धर्म         | सोचो ! ३          | <b>د ۲</b>   |
| जीवन सुधार का सच्चा मार्ग          | संभल              | १६८          |
| जीवन सुधार की योजना                | भोर               | १९६          |
| जीवन स्तर ऊंचा उठे                 | संभल              | २१६          |
| जीवों के वर्गीकरण                  | मंजिल २           | <b>१</b> म ९ |
| जुगलकिशोर बिड़ला                   | धर्म एक           | १७३          |
| जे एगं जाणइ से सव्वं जाणइ          | प्रवचन ४          | १२२          |
| जैन आगमों के कुछ विचारणीय शब्द     | अतीत              | १७६          |
| जैन आगमों के संबंध में             | वि वीथी/राज       | ६६/७८        |
| जैन आगमों में देववाद की अवधारणा    | जीवन              | ६४           |
| जैन आगमों में सूर्य                | वि दीर्घा/राज     | 205/50       |
| जैन एकता                           | शान्ति के         | 38           |
| जैन एकता का ॢ्रिक उपकम : कुछ बिंदु | सफर/अमृत          | 222/05       |
| जैन एकता की दिशा में               | धर्म एक           | 885          |
| जैन एकता क्यों है? कैसे ?          | जागो !            | १७९          |
| जैन कौन ?                          | बूंद बूंद २       | १            |
| जैन जीवन शैली                      | लघुता             | १८६          |
| जैन जीवन शैली को अपनाएं            | प्रज्ञापर्व       | २३           |
| जैनत्व की पहचान : कुछ कसौटियां     | लघुता             | { <b>⊏</b> 0 |
| जैन दर्शन                          | <b>संभल/सू</b> रज | १४०/२०३      |
|                                    |                   |              |

| २२६                               | <b>अ</b> ा० तुलसी साहित्य : एक | त पर्यवेक्षण |
|-----------------------------------|--------------------------------|--------------|
| जैन दर्शन और अणुव्रत              | अनैतिकता                       | २३७          |
|                                   | अतीत का/धर्म एक                | २=/९७        |
| जैन दर्शन और अनेकांत              | प्रवचन <b>१</b> १              | 222          |
| जैन दर्शन और जातिवाद              | अणु गति                        | २०५          |
| जैन दर्शन और वेदान्त              | अतीत                           | ६२           |
| जैन दर्शन का मौलिक तत्त्व—संवर    | मंजिल १                        | १२६          |
| जैन दर्शन की देन                  | भोर                            | ৬४           |
| जैन दर्शन की मौलिक अस्थाएं        | <b>अ</b> तीत का/दायित्व        | ≂३/६३        |
| जैन दर्शन के मौलिक सिद्धान्त      | प्रवचन ९                       | १२७          |
| जैन दर्शन क्या है ?               | गृहस्थ/मुक्तिपथ                | 802/90       |
| जैन दर्शन तथा अनेकान्तवाद         | नवनिर्माण                      | १७९          |
| जैन दर्शन में आत्मवाद             | मंजिल १                        | २२२          |
| जैन दर्शन में आत्मा               | मंजिल १                        | २१           |
| जैन दर्शन में ईश्वर               | नयी पीढी                       | <b>३</b> ७   |
| जैन दर्शन में सृष्टि              | सोचो ! ३                       | १७७          |
| जैन दर्शन : समता का दर्शन         | प्रवचन ११                      | . १४९        |
| जैन दर्शन : समन्विति का पथ        | सोचो ! ३                       | २७न          |
| जैन दीक्षा                        | संभल/जैन                       | 8/8          |
| जैन दीक्षा का महत्त्व             | प्रवचन ११                      | <b>४</b> ७   |
| जैन दृष्टि                        | प्रवचन ९                       | १४३          |
| जैन धर्म                          | गृहस्थ/मुक्तिपथ                | ७४/७१        |
| जैन धर्म : एक वैज्ञानिक धर्म      | आगे                            | १३९          |
| जैन धर्म और अणुव्रत               | धर्म एक                        | ९४           |
| जैन धर्म और अहिसा                 | आगे                            | ९१           |
| जैन धर्म और उसका साधना पथ         | सूरज                           | ናሄ           |
| जैन धर्म और तत्त्ववाद             | घर                             | १६०          |
| जैन धर्म और साधना                 | घर                             | <b>१</b> =२  |
| जैन धर्म और सृष्टिवाद             | घर                             | १७६          |
| जैन धर्म का अहिंसा-दर्शन          | प्रवचन ४                       | ११           |
| जैन धर्म का मूल मंत्र : पुरुषार्थ | बूंद बूंद २                    | X            |
| जैन धर्म का स्वरूप                | मुखड़ा                         | १९४          |
| जैन धर्म की मौलिक विशेषताएँ       | जीवन                           | ४দ           |
| जैन धर्म के पूर्वज नाम            | अतीत                           | પ્રદ્        |
|                                   |                                |              |

| परिशिष्ट १                            |                | २२७           |
|---------------------------------------|----------------|---------------|
| जैन धर्म के प्रस्तुतीकरण की प्रक्रिया | प्रवचन १०      | Хo            |
| जैन धर्म : जन धर्म                    | प्रवचन ४       | ९६            |
| जैन धर्म जन धर्म कैसे बने ?           | घर/प्रवचन १०   | -             |
| जैन धर्म : पहचान के कुछ घटक           | मेरा धर्म      |               |
| जैन धर्म : बौद्ध धर्म                 | मुखड़ा         | २१३           |
| जैन धर्म में आराधना का स्वरूप         | मनहंसा         | १६६           |
| जैन धर्म में ईश्वर                    | क्या धर्म      | <b>ج</b> ن    |
| जैन धर्म में प्रब्रज्या               | सोचो ! ३       | १ूद९          |
| जैन धर्म में सर्वोदय की भावना         | सूरज           | १०५           |
| जैन मुनि और योगासन                    | बूंद बूंद २    | १०५           |
| जैन मुनि की आचार-परम्परा :            | अतीत का        | ४६            |
| एक सुलगता हुआ सवा <b>ल</b>            |                | •             |
| जैन योग                               | मेरा धर्म/अतीत | ন কা ४ ৯/ ৬ ২ |
| जैन योग में कुंडलिनी                  | प्रेक्षा       | <b>१३</b> ३   |
| जैन विद्या का अनुशीलन करें            | प्रज्ञापर्व    | ३०            |
| जैन विश्व भारती                       | प्रेक्षा       | ५२            |
| जैन विश्व भारती—कामधेनु               | मंजिल १        | 205           |
| जैन-संस्कृति                          | घर/भोर         | २५६/१२०       |
| जैन समन्वय का पंचसूत्री कार्यक्रम     | सूरज           | १६१           |
| जैन समाज सोचे                         | भोर            | <b>१</b> ७५   |
| जैन साहित्य में सूक्तियां             | अतीत           | १८९           |
| जैनों और वैदिकों के चार वर्ण          | जागो !         | १२५           |
| जैनों की जिम्मेवारी                   | सूरज           | ४०            |
| जैसी सोच, वैसी प्राप्ति               | समता           | २१४           |
| जो चलता है, पहुंच जाता है             | समता/उद्बो     | १/१           |
| जोड़ते चलो और कोमल रहो                | सोचो ! ३       | ्र<br>इ.स्    |
| जो दिल खोजूं <b>अ</b> ापना            | मुखड़ा         | S             |
| जो दृढ़धर्मिणी थी और प्रियधर्मिणी भी  | व वीथी         | २३७           |
| जो सब कुछ सह लेता है                  | खोए            | ४२            |
| जो सहता है, वह रहता है                | लघुता          | Ę             |
| जो सहना जानता है,वह जीना जानता है     | जब जागे        | १०४           |
| ज्ञाते तत्त्वे कः संसारः ?            | खोए            | 8             |
| ज्ञान अतीन्द्रिय जगे.                 | प्रज्ञापर्व    | હર            |

**धा**० तुलसी साहित्य : एक पर्यवेक्षण

| ज्ञान और अज्ञान                        | प्रवचन ४          | ४४           |
|----------------------------------------|-------------------|--------------|
| ज्ञान और <b>अा</b> चार की समन्विति     | मंजिल २           | १न           |
| ज्ञान और किया                          | भोर               | १३९          |
| ज्ञान और ज्ञानी                        | प्रवचन ४          | १६म          |
| ज्ञान <b>अ</b> ौर दर्शन                | जागो !            | <b>१</b> দ ও |
| ज्ञान का उद्देश्य                      | मंजिल १           | १२७          |
| ज्ञान का फलित──विनय                    | प्रवचन ४          | ٩            |
| ज्ञान का सम्यक् उपयोग                  | मंजिल १           | १७४          |
| ज्ञान के दो प्रकार                     | प्रवचन ४          | ६९           |
| ज्ञान के दो प्रकार हैं                 | प्रवचन १          | १०५          |
| ज्ञान के पलिमन्थु                      | मंजिल २/मुक्ति इस | गी ३४/४३     |
| ज्ञान के लिए गम्भीरता जरू।्र           | बूंद बूंद २       | ७४           |
| ज्ञान चेतना                            | प्रवचन ४          | १०२          |
| ज्ञान प्रकाशप्रद है                    | घर                | २२४          |
| ज्ञान प्राप्ति का पात्र                | प्रवचन ४          | ६१           |
| ज्ञान प्राप्ति का सार                  | प्रवचन ९          | <b>१</b> ७न  |
| ज्ञान मन्दिर की पवित्रता               | आलोक में          | १२४          |
| ज्ञानी भटकता नहीं                      | जब जागे           | <b></b>      |
| ज्ञानी सदा जागता है                    | लवुता             | ९०           |
| ज्ञेय के प्रति                         | गृहस्थ/मुक्तिपथ   | 808/99       |
| ज्योति से ज्योति जले                   | प्रवचन ४          | १९०          |
| झ                                      |                   |              |
| भूठ का दुष्परिणाम                      | समता              | २५६          |
|                                        |                   | \ <b>~</b> * |
| <b>3</b>                               |                   |              |
| डा॰ किंग ने अहिंसा को तेजस्वी बनाया है | अणु संदर्भ        | ४८           |
| डा० जाकिर हुसैंन                       | धर्म एक           | १६६          |
| डा० राजेन्द्र प्रसाद                   | धर्म एक           | १्रद         |
| ण                                      |                   |              |
| णमो अरहंताणं                           | मनहंसा            | \$           |
| णमो आयरियाणं                           | मनहंसा            | 28           |
| ुणमो उवज्भायाणं                        | मनहंसा            | १६           |
|                                        | -                 |              |

| परिशिष्ट १                                   |               | २२९       |
|----------------------------------------------|---------------|-----------|
| णमो लोए सव्व साहूणं                          | मनहंसा        | ২০        |
| णमो सिद्धाणं                                 | मनहंसा        | Ę         |
| णो हीणे णो अइरित्ते                          | सोचो ! ३      | १००       |
| ਰ                                            |               |           |
| तखतमल पगारिया                                | धर्म एक       | २००       |
| तट पर अधिक सजगता                             | बूंद बूद १    | <b>₹१</b> |
| तटस्थता के सूत्रधार : पण्डित नेहरू           | धर्म एक       | १६१       |
| तत्व क्या है ?                               | तत्त्व/आ० तु० | १/१०४     |
| तत्त्वचर्चा                                  | तत्त्वचर्चा   | १         |
| तत्त्वज्ञान के मोर्चे पर                     | प्रज्ञापर्व   | १४०       |
| तत्त्वज्ञान बाहर ही नहीं, अन्दर भी फैलाना है | प्रज्ञापर्व   | ४९        |
| तत्त्वदर्शन                                  | भगवान्        | १०४       |
| तत्त्व-बोध                                   | प्रवचन म      | १४९       |
| तनाव-मुक्ति का उपाय                          | बूंद बूंद २   | १४२       |
| तन्मयता                                      | खोए           | १०९       |
| त्तप                                         | सूरज          | १६८       |
| तप और उसका <b>अ</b> ाचार                     | जागो !        | १९७       |
| तप साधना का प्राण है                         | ज्योति से     | १         |
| तपस्या और ध्यान                              | बूंद बूंद २   | १न२       |
| तपस्या का कवच                                | कुहासे        | १६५       |
| तपस्याः संघ की प्रगति का साधन                | घर            | २६२       |
| तपस्या स्वयं ही प्रभावना है                  | प्रवचन ४      | १३६       |
| तप है आंतरिक बीमारी की औषधि                  | जब जागे       | २न        |
| तमसो मा ज्योतिगंमय                           | कुहासे        | २४४       |
| तलहटी से शिखर पर पहुंचने का उपाय             | लघुता         | १३        |
| तितिक्षा और साधना                            | बूंद-बूंद २   | १४६       |
| तीन                                          | धर्म एक       | २४०       |
| तीन अभिलाषाएं                                | बूंद बूंद २   | १४४       |
| तीन बहुमूल्य बातें                           | घर            | २४३       |
| तीन लोक से मथुरा न्यारी                      | मंजिल १       | १६७       |
| तीन वृत्तियां                                | प्रवचन ९      | ६७        |
| तीन वैद्य                                    | उद्बो/समता    | १४४/१४३   |
|                                              |               |           |

| २३०                                             | <b>धा० तुलसी सा</b> हित्य : ग | एक पर्यवेक्षण |
|-------------------------------------------------|-------------------------------|---------------|
| तीर्थंकर ऋषभ                                    | प्रवचन ९                      | ११⊏           |
| तीर्थंकर और सिद्ध                               | अतीत का/धर्म एक               |               |
| तुलनात्मक अध्ययनः एक विमर्श                     | प्रवचन १०                     | १३८           |
| तृप्ति कहां है ?                                | प्रवचन १०                     | १२१           |
| तेजोलब्धि : उपलब्धि और प्रयोग                   | प्रेक्षा                      | 886           |
| <b>ते</b> जोले <b>श्या</b>                      | प्रवचन ४                      | હશ            |
| तेरापंथ : एक विहंगावलोकन                        | मेरा धर्म                     | ११०           |
| तेरापंथ का इतिहास समर्पण का इतिहास है           | सोचो ! ३                      | Xo            |
| तेरापंथ का विकास                                | वि वीथी                       | रे <b>न</b> र |
| तेरापंथ की उद्भवकालीन स्थितियां                 | मेरा धर्म                     | ९६            |
| तेरापंथ की जन्म कुंडली का श्रेष्ठ <b>फलादेम</b> | प्रज्ञापर्व                   | X.S.          |
| तेरापंथ की मंडनात्मक नीति                       | प्रवचन ११                     | २२६           |
| तेरापंथ की मौलिकता                              | वि बीथी                       | १९२           |
| तेरापंथ की मौलिक मर्यादाएं                      | सोचो ! ३                      | <u> </u>      |
| तेरापंथ के प्रथम <b>सौ</b> वर्ष                 | जब जागे                       | १६७           |
| तेरापंथ के शासन सूत्र                           | वि बीथी                       | 89E           |
| तेरापंथ क्या और क्यों ?                         | नयी/मेरा धर्म                 | १६/८८         |
| तैरापंथ : धार्मिक विशालता का महान प्रयोग        | मेरा धर्म                     | ११६           |
| तैरापंथ : संगठन का मेरुदंड-मर्यादा महोत्सव      | प्रज्ञापर्व                   | १६            |
| तेरापंथ है तीथँकरों का पन्थ                     | जब जागे                       | १४३           |
| तेरापंथी कौन ?                                  | मंजिल १                       | 90            |
| त्याग और भोग की सत्ता                           | जागो !                        | <u>(9)</u>    |
| त्याग और संयम का महत्व                          | सूरज                          | १२४           |
| त्याग और संयम की संस्कृति                       | संभल                          | ६६            |
| त्याग और सदाचार की महत्ता                       | संभल                          | ११६           |
| त्याग का महत्त्व                                | भोर/घर                        | ६९/६५         |
| त्याग की महत्ता                                 | प्रवचन ११                     | 208           |
| त्याग का मूल्य                                  | प्रवचन ९                      | १७६           |
| त्याग के आदर्श की आवश्यकता                      | संभल                          | 8             |
| त्याग बनाम भोग                                  | प्रवचन ९                      | <u>ጻ</u> ጽ    |
| त्यागः मुक्तिपथ                                 | प्रवचन ४                      | ५०            |
| त्यागः इमारी सांस्कृतिक धरोहर                   | प्रवचन १०                     | १९४           |
|                                                 |                               |               |

| परिशिष्ट १                                    |                    | २३१        |
|-----------------------------------------------|--------------------|------------|
| त्रिपदी : एक झुव सत्थ                         | प्रवचन ४           | ९९         |
| त्रिवेणी स्नान                                | शांति के           | २०४        |
| त्रिवेन्द्रम्, केरल                           | धर्म ऎक            | 8×3        |
| थ                                             | ·                  |            |
| थके का विश्राम                                | <b>भांति के</b>    | १३८        |
| थावच्चापुत्र                                  | प्रवचन ९           | <b>እ</b> ሸ |
| द                                             |                    |            |
| दक्षिण भारत के जैन आचार्य                     | धर्म एक            | १२९        |
| दक्षेस : बालिका वर्ष                          | कुहासे             | ११५        |
| दंड और नैतिकता                                | अनैतिकता           | १०५        |
| दंड संहिता कब से ?                            | अनैतिकता           | ११२        |
| दमन बनाम शमन                                  | मुक्ति इसी/मंजिल २ | २०/९       |
| दया और दान                                    | सूरज               | २३०        |
| दया का मूल मंत्र                              | भोर                | ११२        |
| दयाप्रेमियों का दायित्व                       | प्रगति की          | १५         |
| दर्शन और उसके प्रकार                          | प्रवचनद            | २०४        |
| दर्शन और विज्ञान                              | प्रश्न             | ६६         |
| दर्शन की पवित्रता के दो कवच : अहिंसा और मोक्ष | शांति के           | १०४        |
| दर्शन के आठ प्रकार                            | मंजिल १            | १३४        |
| दर्शन के दो प्रकार हैं                        | प्रवचन ४           | ६९         |
| दर्शनाचार के आठ प्रकार                        | सोचो ! ३           | ६४         |
| दलतन्त्र से जनतंत्र की ओर                     | मंजिल २/मुक्ति इसी |            |
| रान के दो प्रकार                              | सोचो ! ३           | २८६        |
| वनवता की जगह मानवता                           | प्रवचन ११          | १९७        |
| दयित्व का बोध                                 | मंजिल २            | ११३        |
| दाग्त्वि का विकास                             | मेरा धर्म          | १४०        |
| दायिव बोध के मौलिक सूत्र                      | ज्योति से/दोनों    | ३३/१०९     |
| दायिर बोध के सूत्र                            | अतीत का            | હ૪         |
| दार्शनिकों से                                 | जन-जन              | <b>२६</b>  |
| दासता । मुक्ति                                | प्रवचन ९           | २४७        |
| दिव्य अत्मा- <b>अ</b> ाचार्यश्री काऌूगणी      | प्रवचन ४           | १४२        |
| दिशा कःबदलाव                                  | खोए                | 25         |
| दीक्षा नामहत्त्व                              | प्रवचन ११          | १२३        |
|                                               |                    |            |

| २३२                                      | <b>वा</b> ० तुलसी साहित्य : | एक पर्यवेक्षण |
|------------------------------------------|-----------------------------|---------------|
| दीक्षा क्या है ?                         | मंजिल १                     | २४,२३३        |
| दीक्षान्त प्रवचन                         | धर्म एक                     | १२४           |
| दीक्षा : सुख और शक्ति की दिशा में प्रयाण | आगे                         | १७४           |
| दीक्षा सुरक्षा है                        | प्रवचन १०                   | १४९           |
| दीपावली कैसे मनाएं ?                     | जागो !                      | १४२           |
| दीपावली : भगवान् महावीर का निर्वाण       | शांति के                    | 280           |
| दीर्घजीविता का हेतु                      | खोए                         | १०३           |
| दीर्घश्वास की साधना                      | प्रेक्षा                    | १०४           |
| दीर्घश्वास प्रेक्षा                      | बीती ताहि                   | १०            |
| दीर्घायुष्य बन्धन के कारण                | मंजिल २                     | १०४           |
| दुःख का मूल                              | सूरज                        | 823           |
| दुःख का हेतु—ममत्व                       | प्रवचन ९                    | ৩ন            |
| दुःख मुक्ति का आवाहन-अणुव्रत             | आगे                         | २६१           |
| दुःख मुक्ति का उपाय                      | नैतिक                       | २५            |
| दुःख मुक्ति का रास्ता                    | जब जागे                     | ११७           |
| दुनिया एक सराय है                        | मंजिल १                     | 5 2           |
| दुर्गुणों की महामारी                     | सूरज                        | २४१           |
| दुर्लभ क्या है ?                         | मंजिल १                     | ७२            |
| दुविधाओं से पराभूत न हों                 | नैतिक                       | <b>አ</b> ጸ    |
| दूरदर्शन ः एक मादक औषधि                  | कुहासे                      | 88            |
| दूरदर्शंन की संस्कृति                    | कुहासे                      | <b>४</b> ७    |
| दूरदर्शन से मूल्यों को खतरा              | कुहासे                      | ४२            |
| दूसरी शताब्दी का तेरापन्थ                | जब जागे                     | <b>୧७</b> २   |
| दृढ़ संकल्प : सफलता की कुंजी             | प्रवचन ४                    | २०८           |
| दॄ्ण्य एक : दृष्टियां अनेक               | मुखड़ा                      | १९९           |
| दृष्टि की निर्मलता                       | मुखड़ा                      | 5 of          |
| दृष्टिकोण का मिथ्यात्व                   | बूंद बूंद १                 | X             |
| दृष्टिकोण का सम्यक्त्व                   | जागो !                      | २०            |
| दृष्टिकोण, संकल्प और पुरुषार्थ           | बैसाखियां                   | १७७           |
| दृष्टि-परिमार्जन                         | समता/उद्बो                  | १४:/१४८       |
| दृष्टि भेद                               | घर                          | ७९            |
| देव आयुष्य बंधन के कारण                  | मंजिल २                     | न्द २         |
| देव, गुरु और धर्म                        | बूंद-बूंद १                 | ٢             |
|                                          |                             |               |

| परिशिष्ट १                       |                      | २३३        |  |
|----------------------------------|----------------------|------------|--|
| देवीलाल सांभर                    | धमं एक               | १७९        |  |
| देश और काल : एक बहाना            | खोए                  | १२५        |  |
| देश और काल को बदला जा सकता है    | बीति ताहि            | १५         |  |
| देश और राजनैतिक दल               | बैसाखियां            | ९९         |  |
| देश का भविष्य                    | बैसाखियां            | ६२         |  |
| देश का मालिक कौन ?               | प्रज्ञापर्व          | १०८        |  |
| देश की बागडोर थामने वाले हाथ     | बैसाखियां            | 50         |  |
| देहे दुक्खं महाफलं               | मुक्तिपथ /गृहस्थ     | २०९/१४४    |  |
| दो                               | ु<br>धर्म एक         | २३९        |  |
| ंदो दर्शन                        | प्रवचन ४             | १२०        |  |
| दोनों हाथ : एक साथ               | दोनों                | <br>३      |  |
| दो पथ : एक घाट                   | प्रवचन १०            | Ę          |  |
| दो प्रकार के साधक                | प्रवचन १०            | 292        |  |
| दो रत्ती चंदन                    | कुहासे               | १४७        |  |
| दो शुभ संकल्प                    | थ्र<br>सू <b>र</b> ज | ¥ <b>१</b> |  |
| दोष का प्रतिकार : व्रत           | प्रगति की            | ३२         |  |
| दोष किसी का, दोष किसी पर         | बैसाखियां            | १=७        |  |
| दोष मुक्ति का नया उपाय           | लघुता                | १२०        |  |
| द्रव्य के विशेष गुण              | प्रवचन ५             | १३४        |  |
| द्रव्यपूजा और भावपूजा            | प्रज्ञापर्व          | ७२         |  |
| द्रष्टा की आंख का नाम है प्रज्ञा | <b>ल</b> घुता        | ७२         |  |
| द्वंद्रमुक्ति                    | <b>स</b> मता/उद्बो   | १२४/१२५    |  |
| इंद्र मुक्ति का उपाय             | मुक्तिपथ/गृहस्थ      |            |  |
| ध                                |                      |            |  |
| धन नहीं, धर्म संग्रह करें        | प्रवचन ११            | १७४        |  |
| धनराज बैद                        | धर्म एक              | १९४        |  |
| धन से धर्म नहीं                  | सूरज                 | २२९        |  |
| धरती को स्वर्ग बना सकते हैं      | प्रवचन ४             | ६६         |  |
| धर्म अच्छा, धार्मिक अच्छा नहीं   | कुहासे               | 90         |  |
| धर्म अमृत भी, जहर भी             | मुखड़ा               | ९९         |  |
| धर्म आकाश की तरह व्यापक है       | सोचो ! ३             | 95         |  |
| धर्म ः आचरण का विषय              | घर                   | १४७        |  |
|                                  |                      |            |  |

| २३४                           | आ० तुलसी साहित्य : ए    | क पर्यवेक्षण |
|-------------------------------|-------------------------|--------------|
| धर्म आत्मगत होता है           | जागो !                  | ११न          |
| धर्म आत्मा; सम्प्रदाय शरीर    | कुहासे                  | १४३          |
| धर्म : एक अखंड सत्य           | उद्बो/समता              | 28/28        |
| धर्म : एक राजपथ है            | मंजिल १                 | १३५          |
| धर्म और अणुव्रत               | प्रश्न/समाधान           | २९/७९        |
| धर्म और अधर्म                 | प्रवचन ९                | 88X          |
| धर्म और <b>अ</b> ध्यात्म      | मंजिल १                 | रू           |
| धर्म और कला                   | शान्ति के               | ह७           |
| धर्म और जीवन व्यवहार          | नयी/क्या धर्म           | ९/७४         |
|                               | मंजिल १                 | ંપ્રરૂ       |
| धर्म और त्याग                 | प्रवचन ९                | १४५          |
| धर्म और दर्शन                 | समाधान/प्रवचन १         | 0 29/220     |
| धर्म और धर्मसंघ               | बूंद बूंद २             | १७१          |
| धर्म और धर्मसंस्था            | मुक्तिपथ/गृहस्थ         | ₹/૪          |
| भर्म और धार्मिक एक है या दो ? | प्रवचन १०               | १४७          |
| धर्म और परम्परा               | समाधान                  | ३३           |
| धर्म और पुण्य                 | बूंद बूंद १             | २२१          |
| धर्म और भारतीय दर्शन          | धर्म और/ <b>आ</b> . तु. | 8/68         |
| धर्म और मजहब                  | बैसाखियां               | १६७          |
| धर्म और मनुष्य                | प्रवचन ९                | 6            |
| धर्म और युवक                  | समाधान                  | ۶            |
| धर्म और राजनीति               | कुहासे                  | ७२           |
| धर्म और विज्ञान               | प्रवचन ४                | ९४           |
| धर्म और वैयक्तिक स्वतंत्रता   | क्या धर्म               | १४           |
| धर्म और व्यवहार               | आगे/बूंद-बूंद १         | २५/१४२       |
| धर्म और व्यवहार की समन्विति   | बूंद−बूंद १             | १९६          |
| धर्म और समाज                  | प्रश्न/समाधान           | १५/५३        |
| धर्म और सम्यक्त्व             | घर                      | १२९          |
| धर्म और सिद्धांत              | समाधान                  | ह७           |
| धर्म और सेक्स                 | समाधान                  | 800          |
| धर्म और स्वभाव                | प्रवचन ४                | ४९           |
| धर्म कब करना चाहिए ?          | बूंद बूंद १             | 200          |

| परिशिष्ट १                              |                 | २३४           |
|-----------------------------------------|-----------------|---------------|
| धर्म कल्याण का पथ                       | सोचो ! ३        | २४३           |
| धर्म का अनुशासन                         | गृहस्थ/मुक्तिपथ | १२७/१२२       |
| धर्म का अर्थ है विभाजन का अंत           | क्या धर्म       | १२            |
| धर्म का क्षेत्र                         | घर              | 87.2          |
| धर्म का तूफान                           | <b>अ</b> गगे    | २२१           |
| धर्म का तेजस्वी रूप                     | मेरा धर्म       | ९             |
| धर्म का पहला सोपान                      | नैतिक           | 8             |
| धर्म का मूलमंत्र                        | नैतिक/राजधानी   | <b>५६/</b> २२ |
| धर्म का मूल : संयम                      | मंजिल २         | १४२           |
| धर्म का रूप                             | नवनिर्माण       | <b>१</b> ५५   |
| धर्म का व्यावहारिक रूप                  | बूंद बूंद १     | ĘX            |
|                                         | मंजिल २         | १२७           |
| धर्म का शुद्ध स्वरूप                    | सूरज            | ३८            |
| धर्म का सत्य स्वरूप                     | सूरज            | 888           |
| धर्म का सही स्वरूप                      | प्रवचन १०       | १४३           |
| धर्म का सामाजिक मूल्य                   | भगवान्          | <b>ና</b> የ_   |
| धर्म का स्थान                           | मंजिल १         | ईन            |
| धर्म का स्वरूप                          | आगे/प्रवचन ४    | ४६/२२         |
|                                         | प्रवचन ९        | १५०,१६४       |
| धर्म का स्वरूप ः एक मीमांसा             | प्रवचन ११       | <u> አ</u> ቆ   |
| धर्म की अवधारणा और आचार्य भिक्षु        | जब जागे         | २०२           |
| धर्म की आत्माअहिंसा                     | गृहस्थ/प्रवचन ९ |               |
|                                         | मुक्तिपथ/सूरज   |               |
| धर्म की आधारशिला                        | दीया            | न्द १<br>     |
| धर्म की एक कसौटी                        | लघुता           | २२७           |
| धर्म की कसौटियां                        | कुहासे          | १९६           |
| धर्म की नई दिशाएं                       | ज्योति से       | १३३           |
| धर्म की परिभाषा                         | प्रवचन ११/घर    |               |
|                                         | बूंद-बूंद १     | ३४            |
| धर्म की पहचान                           | जागो/मंजिल १    |               |
| धर्म की प्रयोगशाला                      | सूरज            | १             |
| धर्मकी यात्राः जैन धर्मकास् <b>वरूप</b> | मेरा धर्म       | 60            |
| धर्म की व्याख्या                        | सूरज            | १४६           |

**जा**० तुलसी साहित्य : एक पर्यवेक्षण

| धर्म की व्यापकता                          | प्रवचन ९        | ७२                     |
|-------------------------------------------|-----------------|------------------------|
| धर्म की शरण                               | प्रवचन ९        | ७२<br>द <b>६</b>       |
| धर्म की शरण : अपनी शरण                    | त्रपण ऽ<br>खोए  | ন্দ<br>ইও              |
| धर्म की सामान्य भूमिका                    | था.तु.          | २७<br>१४७              |
| धर्म के आभूषण                             | राग उ.          | १४४<br>१२४             |
| धर्म के चार द्वार                         | समता            | र्प् <b>र्</b><br>२४९  |
| धर्म के दो प्रकार                         | प्रवचन ४        | रण्ड<br>२६             |
| धर्म के दो बीज; दया और दान                | संदेश           | ्र                     |
| धर्म के लक्षण                             | प्रवचन ११       | २७९<br>१७९             |
| धर्म क्या सिखाता है ?                     | संभल            | ्र<br>इश्वे            |
| धर्म क्या है ?                            | प्रवचन १०/११    |                        |
| धर्म क्रान्ति की अपेक्षा क्यों ?          | अणु गति         | ९४                     |
| धर्म क्रान्ति की पृष्ठभूमि                | सफर             | १०                     |
| धर्म कान्ति के सूत्र                      | उद्बो/कुहासे    |                        |
|                                           | समता            | १९३                    |
| धर्म कान्ति मांगता है                     | मंजिल २         | १७३                    |
| धर्मगुरुओं से                             | जन-जन           | १०                     |
| धर्मचक का प्रवर्त्तन                      | मुखड़ा          | १२६                    |
| धर्म ः जीवन-शुद्धि का पथ                  | सूरज            | १२०                    |
| धर्म जीवन-शुद्धि का साधन है               | भोर             | 59                     |
| धर्म-ध्यानः एक अनुचितन                    | सोचो ! ३        | २६                     |
| धर्म न अमीरी में है, न गरीबी में          | अतीत का         | १७१                    |
| धर्म निरपेक्षता : एक भ्रान्ति             | अमृत/सफर        | ३१/५०                  |
| धर्म-निरपेक्षता और अणुव्रत                | मनहंसा          | ६४                     |
| धर्म निरपेक्षता बनाम सम्प्रदाय निरपेक्षता | प्रवचन ९        | २७१                    |
| वर्मनिष्ठा                                | गृहस्थ/मुक्तिपथ | १७७/१६०                |
| धर्मनीति और राजनीति                       | दीया            | <b>د پ</b>             |
| धर्म परम तत्त्व है                        | प्रवचन १०       | २२०                    |
| धर्म पर राजनीति हावी न हो                 | मंजिल २         | २५४                    |
| धर्म प्रवर्त्तन                           | गृहस्थ/मुक्तिपथ | १३/१                   |
| धर्म बातों में नहीं, अ!चरण में            | प्रवचन ९        | १८०                    |
| धर्म रहस्य                                | आ. तु./तीन      | <u> </u> ४७/३ <b>१</b> |
| धर्म : रूप और स्वरूप                      | बूंद बूंद १     | र९                     |
|                                           |                 |                        |

| परिशिष्ट १                                           |                    | २३७         |
|------------------------------------------------------|--------------------|-------------|
| धर्म व नीति                                          | नवनिर्माण          | १३४         |
| धर्म ः व्यक्ति और समाज                               | घर                 | 58          |
| धर्म व्यवच्छेदक रेखाओं से मुक्त हो                   | अणु संदर्भ         | १३          |
| धर्म व्यवहार में उतरे                                | प्रवचन ९           | १७१         |
| धर्म शासन के दो आधार : अनुशासन ूऔर एकता              | वि वीथी            | 199         |
| धर्मशासन है एक कल्पतरु                               | मनहंसा             | १७०         |
| धर्मसंघ के नाम खुला आह्वान                           | जीवन               | છછ          |
| धर्मसंघ में विग्रह के कारण                           | बूंद बूंद २        | १२न         |
| धर्म संदेश                                           | आ. तु./तीन         | ४३/१५       |
| धर्म सब कुछ है, कुछ भी नहीं                          | आ. तु./धर्म सब     | 200/8       |
| धर्म सम्प्रदाय और अणुव्रत                            | अणु गति            | १२९         |
| धर्म सम्प्रदाय की चौखट में नहीं समाता                | प्रवचन ५           | ۶           |
| धर्म सम्प्रदाय से ऊपर है                             | प्रवचन ११          | ९१          |
| धर्म सम्प्रदायों में अनुशासन                         | बीती ताहि          | ३१          |
| धर्म : सर्वोच्च तत्त्व                               | आगे                | 8           |
| धर्म : सार्वजनिक तत्त्व है                           | प्रवचन ११          | १८३         |
| धर्म सिखाता है जीने की कला                           | वैसाखियां          | የሂሂ         |
| धर्म सिद्धांतों की प्रामाणिकता ः विज्ञान की कसौटी पर | प्रवचन ४           | <b>११</b> ६ |
| धर्म से जीवन शुद्धि                                  | सूरज               | દ્રસ્       |
| धर्म से मिलती है शान्ति                              | प्रवचन ९           | १७३         |
| धर्माचरण कब करना चाहिए ?                             | मंजिल १            | <b>६</b> १  |
| धर्माराधना का प्रथम सोपान                            | सूरज               | २३२         |
| धर्माराधना का सच्चा सार                              | सूरज               | X           |
| धर्माराधना क्यों ?                                   | प्रवचन ४           | ४०          |
| धर्मास्तिकाय : एक विवेचन                             | प्रवचन म           | ११          |
| धर्मों का समन्वय                                     | सूरज               | २३७         |
| धर्मोपदेश की सीमाएं                                  | बूंद बूंद १        | १७३         |
| धवल समारोह                                           | धवल                | \$          |
| धार्मिक और ईमानदार                                   | बैसाखियां          | १४९         |
| धार्मिक कौन ?                                        | <b>स</b> मता/उद्बो |             |
| ंधार्मिक जीवन के दो चित्र                            | गृहस्थ/मुक्तिपथ    |             |
| धार्मिकता की कसौटियां                                | बैसाखियां          | १६५         |
|                                                      |                    |             |

**अा**० तुलसी साहित्य : एक पर्यवेक्षण

| धार्मिकता को सार्थकता मिले                         | संभल                  | ४९                 |
|----------------------------------------------------|-----------------------|--------------------|
| धामिक परम्पराएं : उपयोगितावादी आशव                 | क्या धर्म             | ९६                 |
| धामिक संस्कार                                      | नवा वन<br>मुक्तिपथ    | ्र<br>२०३          |
| वानिक सद्भाव अपनाएं                                | मुराक्षय<br>भोर       | रण्ड<br>११५        |
| धामिक समस्याएं : एक अनुचिंतन                       | मार<br>मेरा धर्म      | <u>رزم</u><br>لالا |
| धीमे बोलने का अभ्यास करें                          | नरा वन<br>प्रज्ञापर्व | <u>،</u><br>د ۶    |
| धाम बालग का अम्यास कर<br>धैर्य और पूरुषार्थ का योग | प्रशापय<br>प्रवचन ४   | ूर<br>१४९          |
| धय जार पुरुषाय का याग<br>ध्यान और भोजन             |                       | ۲°۲<br>۲۰/۲۰       |
|                                                    | उद्बो/समता<br>चेवन    |                    |
| ध्यान और स्वाध्याय का सेतु                         | प्रेक्षा<br>केल्प     | १८१                |
| ध्यान का गुरुकुल                                   | प्रेक्षा<br>          | ६९                 |
| ध्यान का प्रथम सोपान-धर्म्यध्यान                   | अतीत                  | ७९                 |
| ध्यान की पूर्ण तैयारी                              | प्रेक्षा              | 55                 |
| ध्यान की भूमिका                                    | प्रेक्षा              | भूम                |
| ध्यान की मुद्रा                                    | प्रेक्षा              | ९२                 |
| ध्यान क्या है ?                                    | प्रवचन १०             | ६०                 |
| ध्यान परम्परा का विच्छेद क्यों ?                   | प्रेक्षा              | ४६                 |
| ध्यान प्रशिक्षण की व्यवस्था                        | प्रेक्षा              | ६४                 |
| ध्यान-साधना और गुरु                                | प्रेक्षा              | ६२                 |
| ध्यान से अहं चेतना टूटती है या पुष्ट होती है ?     | प्रेक्षा              | १००                |
| ਰ                                                  |                       |                    |
| नई पीढ़ी और धार्मिक संस्कार                        | सोचो ! ३              | 5                  |
| नई संस्कृति का सूर्योदय                            | दोनों                 | ९९                 |
| नए और प्राचीन का व्यामोह                           | बूंद बूंद १           | ٩                  |
| नए द्वार का उद्घाटन                                | सोचो ! ३              | २६३                |
| नए निर्माण के आधार बिंदु                           | <b>बैसा</b> खियां     | 222                |
| नए वर्ष के बोधपाठ                                  | बैसाखियां             | 22                 |
| नए सृजन की दिशा में                                | वि दीर्घा             | १४४                |
| नकारात्मक चिंतन                                    | कुहासे                | १८१                |
| नया आयाम                                           | प्रवचन ५              | १८                 |
| नया युगः नया जीवनः दर्शन                           | कुहासे                | ्र                 |
| नया वर्षेः नया संकल्प                              | <b>बै</b> साखियां     | **                 |
| नयी दृष्टि का निर्माण                              | मुखड़ा                | 219                |
|                                                    |                       |                    |

| परिशिष्ट १                                  |                     | २३९       |  |
|---------------------------------------------|---------------------|-----------|--|
| नयी संभावना के द्वार पर दस्तक               | मुखड़ा              | १०८       |  |
| नये अभिकम की दिशा में                       | जीवन                | १४३       |  |
| नर से नारायण                                | प्रवचन ११           | १७४       |  |
| नव तत्त्व का स्वरूप                         | मंजिल १             | १४२       |  |
| नव समाज के निर्माताओं से                    | जन जन               | 38        |  |
| नशाः एक भयंकर समस्या                        | प्रज्ञापर्व         | 3X        |  |
| नशाबंदी, राजस्व और नैतिकता                  | अणु संदर्भ/अणु गति  | द६/१६९    |  |
| नशे की संस्कृति                             | बैसाखियां           | २०७       |  |
| न स्वयं व्यथित बनो, न दूसरों को व्यथित करो  | मंजिल २/मुक्ति इर्स | ने ४३/६४  |  |
| नागरिक जीवन और चरित्र विकास                 | सूरज                | १७७       |  |
| नागरिकता का बोध                             | आलोक में            | १४४       |  |
| नागरिकता की कसौटी                           | सूरज                | 50        |  |
| नागरिकता के जीवन सूत्र                      | प्रवचन ११           | ११०       |  |
| नागरिकों का कर्तव्य                         | प्रवचन ११           | १३३       |  |
| नामकरण की प्रक्रिया से गुजरता हुआ अणुव्रत   | अणु गति             | २५        |  |
| नारी के तीन गुण                             | सूरज                | २१९       |  |
| नारी के तीन रूप                             | दोनों               | १९        |  |
| नारी के सहज गुण                             | सूरज                | २०२       |  |
| नारी को लक्ष्मी, सरस्वती ही नहीं, दुर्गा भी | अतीत का             | १३२       |  |
| बनना होगा                                   |                     |           |  |
| नारी जागरण                                  | प्रवचन ११           | १३४       |  |
|                                             | शान्ति के/सूरज      | ११४/२२०   |  |
| नारी                                        | कुहासे              | ११२       |  |
| निज पर शासन ः फिर अनुशासन                   | समता                | २३४       |  |
| नित्य और <b>अ</b> नित्य                     | गृहस्थ/मुक्तिपथ     | ११०/१०४   |  |
| निन्दक नियरे राखिये                         | कुहासे              | २१४       |  |
| निमित्तों पर विजय                           | बैसाखियां           | <b>₹२</b> |  |
| नियति <b>औ</b> र पुरुषार्थ                  | आगे/प्रवचन ४        | ३५/१६२    |  |
| नियतिवादः एक दृष्टि                         | प्रवचन ११           | ९४        |  |
| नियम का अतिक्रम क्यों ?                     | शान्ति के           | १५५       |  |
| नियम को समभों                               | खोए                 | \$        |  |
| नियोजित कर्म की आवश्यकता                    | प्रज्ञापर्व         | ७१        |  |

| २४०                                          | आ० तुलसी साहित्य : | एक पर्यवेक्षण |
|----------------------------------------------|--------------------|---------------|
| निराशा के अंधेरे में आशा का चिराग            | क्या धर्म          | १२४           |
| निरीक्षण और प्रस्तुतीकरण का दिन              | आलोक में           | 808           |
| निर्ग्रन्थ प्रवचन                            | गृहस्थ/मुक्तिपथ    | १२९/१२४       |
| निर्न्ग्रेथ प्रवचन : दुःख विमोचक             | गृहस्थ/मुक्तिपथ    | १३५/१३०       |
| निर्ग्रन्थ प्रवचन ही प्रतिपूर्ण है           | गृहस्थ/मुक्तिपथ    | १३३/१२द       |
| निर्ग्रन्थ प्रवचन ही सत्य है                 | गृहस्थ/मुक्तिपथ    | १३१/१२६       |
| निर्देश के प्रति सजग                         | उद्बो/समता         | 209/200       |
| निर्माण का शीर्ष बिंदु                       | घर                 | <u> </u>      |
| निर्माण का समय                               | प्रवचन ११          | १२१           |
| निर्माण की आवश्यकता                          | भोर                | ९९            |
| निर्माण बच्चों का                            | प्रवचन ९           | १३४           |
| निर्माण यात्रा की पृष्ठभूमि                  | कुहासे             | २३१           |
| निर्माण सम्यक् दृष्टिकोण का                  | बैसाखियां          | 888           |
| निर्माता कौन ?                               | मंजिल १            | હ             |
| निर्वाचन-आचार-संहिता और मतदान                | अलोक में           | ६९            |
| निर्वाण-महोत्सव और हमारा दायित्व             | राज/वि वीथी        | ४२/३०         |
| निर्वाणवादी भगवान् महावीर                    | दीया               | १४०           |
| निर्वाण शताब्दी के संदर्भ में                | राज/वि दीर्घा      | ४०/२०५        |
| र्निविचारता : ध्यान की उत्कृष्टता            | मनहंसा             | १२९           |
| निक्ष्चय और व्यवहार                          | मुक्तिपथ/ गृहस्थ   | १२०/१२४       |
| निश्चय व्यवहार की समन्विति                   | जागो !             | २२६           |
| निष्काम कर्म और अध्यात्मवाद                  | वि दीर्घा/राज      | १०८/१४३       |
| निष्काम कर्मयोगी सोहनसालजी दूगड़             | वि वीथी            | २३३           |
| निष्काम साधना                                | प्रवचन ४           | १४            |
| निष्ठा का दीवट ः आचरण का दीप                 | बैसाखियां          | १             |
| निःस्वार्थं भक्ति                            | मंजि <b>ल</b> ्१   | २०४           |
| नीति और अणुव्रत                              | प्रश्न             | 20            |
| नीति और अनीति                                | प्रश्न             | <b>አ</b> ጸ    |
| नीति का प्रतिष्ठापन परम अपेक्षित             | संभल               | २०४           |
| नीति का प्रहरी                               | वैसाखियां          | <b>३</b> ७    |
| नीतिहीनता के कारण                            | कुहासे             | ६६            |
| नेहरू शताब्दी वर्ष और भारतीय संस्कृति की गरि | मा जीवन            | १३३           |

| परिशिष्ट १                                     |                   | २४१                 |
|------------------------------------------------|-------------------|---------------------|
| नैतिक कान्ति का सूत्रपात                       | प्रवचन १ <b>१</b> | १४४                 |
| नैतिक क्रान्ति के क्षेत्र                      | घर                | ११४                 |
| नैतिक चेतना को जागृत करने का प्रयोग            | अणु गति           | ११७                 |
| नैतिक जागरण का कार्यक्रम                       | संभल              | २०२                 |
| नैतिकता : अध्यात्म का व्यावहारिक परिपाक        | आलोक में          | <b>१७</b> ४         |
| नैतिकता : इतिहास के आईने में                   | अनैतिकता          | ¥                   |
| नैतिकता और जीवन का व्यवहार                     | नवनिर्माण         | १७६                 |
| नैतिकताः कल्पनायायथार्थः?                      | अरणु गति          | ٤o                  |
| नैतिकता का अनुबंध                              | अनैतिकता          | <b>६१</b>           |
| ,                                              | उद्बो/समता        | ११७/११६             |
| नैतिकता का पुर्नानर्माण या पुनःशस्त्रीकरण      | शान्ति के         | ११                  |
| नैतिकता का प्रकाश                              | उद्बो/समता        | १०९/१०७             |
| नैतिकता का प्रयोग                              | समता/उद्बो        | ११२/११३             |
| नैतिकता का रथ क्यों नहीं आगे सरकता ?           | प्रज्ञापर्व       | 200                 |
| नैतिकता का विस्तार                             | समता/उद्बो        | ११८/११९             |
| नैतिकता : कितनी <b>अ</b> ादर्श, कितनी यथार्थ ? | अनैतिकता          | ሂፍ                  |
| नैतिकता क्या है ?                              | अणु गति           | १                   |
| नैतिकता क्यों ?                                | अणु गति           | X                   |
| नैतिकता : विभिन्न परिवेशों में                 | आलोक में          | १७२                 |
| नैतिकताः स्वभाव या विभाव                       | अनैतिकता          | ५२                  |
| नैतिक निर्माण                                  | नैतिकता के        |                     |
| नैतिक निर्माण और जीवन शुद्धि                   | नवनिर्माण         | १८१                 |
| नैतिक निर्माण का आंदोलन                        | नैतिक             | म्<br>म्<br>द्      |
| नैतिक निर्माण की योजना                         | प्रवचन ११         | २२९                 |
| नैतिक प्रयत्न को प्राथमिकता दें                | ज्योति के         | ३६                  |
| नैतिक मन का जागरण                              | समता/उद्बो        | 860/885             |
| नैतिक मूल्य : एक सापेक्ष दृष्टि                | अनैतिकता          | <b>६</b> ४          |
| नैतिक मूल्य : कितने शाश्वत, कितने सामयिक ?     | अनैतिकता          | ३४                  |
| नैतिक मूल्यों का आधार                          | आलोक में<br>^     | <b>१</b> ७          |
| नैंतिक मूल्यों का मानदंड                       | अनैतिकता          | <b>0</b> 0          |
| नैंतिक मूल्यों का स्थिरीकरण ः एक उपलब्धि       | अणु गति           | 880<br>880          |
| नैतिक मूल्यों की यात्रा                        | समता/उद्बो<br>    | 868\86 <del>7</del> |
| नैतिक मूल्यों के लिए आंदोलनों का अौचित्य       | अनैतिकता          | १००                 |

| 2*2                                    | <b>अा० तुलसी साहित्य</b> ः ए | एक पर्यवेक्षण |
|----------------------------------------|------------------------------|---------------|
| नैतिक व्यक्ति की न्यूनतम योग्यता       | अनैतिकता                     | १३४           |
| नैतिक शुद्धिमूलक भावना                 | संभल                         | १२६           |
| नैतिक संघर्ष में विजय कैंसे ?          | अनैतिकता                     | १३८           |
| नौका वही, जो पार पहुंचा दे             | समता                         | २२ <b>९</b>   |
| न्याय और नैतिकता                       | प्रवचन ४                     | २३            |
| प                                      |                              |               |
| पंचसूत्री कार्यक्रम                    | सूरज                         | ४९            |
| पंडित होकर भी अपंडित                   | मुखड़ा                       | २०६           |
| पकड़ किसकी ?                           | समता                         | १९१           |
| पगडंडियां हिंसा की                     | बैसाखियां                    | হও            |
| पचीससौवां निर्वाण महोत्सव कैसे मनाएं ? | वि वीथी/राज                  | ૨૪/૪૫         |
| पढमं नाणं, तओ दया                      | मनहसा/प्रवचन११               | १५४/२१४       |
| पतन के मार्ग : प्रलोभन और प्रमाद       | आलोक में                     | १३२           |
| पथ, पाथेय और मंजिल                     | मुखड़ा                       | <b>د بر</b>   |
| पन्नालाल सरावगी                        | धर्म एक                      | 889           |
| परम कर्त्तव्य                          | प्रवचन ४                     | २ <b>१</b> ४  |
| परम पुरुषार्थ                          | खोए                          | २४            |
| परम पुरुषार्थं की शरण                  | दीया                         | १             |
| परमाणु : एक अनुचिंतन                   | प्रवचन ५                     | <b>9</b> 8    |
| परमाणु का स्वरूप                       | प्रवचन ५                     | ७१            |
| परमाणु संश्लेष की प्रक्रिया            | प्रवचन ⊏                     | ८३            |
| परमात्मा कौन बनता है ?                 | मंजिल २                      | २४१           |
| परमार्थ की चेतना                       | कुहासे                       | ७४            |
| परम्पराः आस्था और उपयोगिता             | आलोक में                     | ७३            |
| पराक्रम की पराकाष्ठा                   | दीया                         | દ્            |
| पराधीन सपनहुं सुख नाही                 | प्रवचन ४                     | ६             |
| परिग्रह का परित्याग                    | सूरज                         | 882           |
| परिग्रह का मू <b>ल</b>                 | मुक्तिपथ/गृहस्थ              | ४६/४८         |
| परिग्रह की परिभाषा                     | प्रवचन ४                     | ६४            |
| परिग्रह के रूप                         | गृहस्थ/मुक्तिपथ              | ६४/६२         |
| परिग्रह क्या है ?                      | मंजिल २                      | १४६           |
| परिग्रह पर <b>अप</b> रिग्रह को विजय    | मंजिल १                      | 250           |

| परिशिष्ट १                                   |                         | २४३          |
|----------------------------------------------|-------------------------|--------------|
| परिग्रह साधन है : साध्य नहीं                 | मंजिल १                 | २९           |
| परिग्रह है पाप का मूल                        | घर                      | २२४          |
| परिमार्जित जीवन-चर्या                        | घर                      | ३६           |
| परिवर्तन                                     | भोर                     | <b>২</b> ৩   |
| परिवर्तन : एक अनिवार्य अपेक्षा               | बंद बूंद १              | 80           |
| परिवर्तन : एक शाझ्वत सत्य                    | प्रज्ञापर्व             | ≂પ્ર         |
| परिवर्तन और विवेक                            | कुहासे                  | १९७          |
| परिवर्तन का प्रारम्भ कहां से ?               | प्रवचन म                | १६०          |
| परिवर्तन की प्रक्रिया                        | प्रेक्षा                | ७६           |
| परिवर्तन को मूल भित्ति                       | प्रवचन ११               | 288          |
| परिवर्तन भी एक सचाई है                       | मनहंसा                  | १९३          |
| परिवर्तन वस्तु का धर्म है                    | मंजिल २                 | २०२          |
| परिवर्तन : सामयिक अपेक्षा                    | जागो !                  | x            |
| परिवार की धुरी : महिला                       | प्रवचन ९                | ५९           |
| परिवार नियोजन का स्वस्थ आधार ः संयम          | अणु गति                 | २१४          |
| परिष्कार का प्रथम मार्ग                      | घर                      | २२९          |
| परिस्थितिवाद : एक बहाना                      | उद्बो/समता              | ६१/६१        |
| परीक्षण योग्यता का                           | समता                    | २४९          |
| परीक्षा की नयी शैली                          | मुखड़ा                  | २ <b>१</b> ७ |
| परीक्षा रत्नत्रयी की                         | -<br>प्रवचन ९           | ९७           |
| पर्दाप्रथा                                   | घर                      | ፍሄ           |
| पर्यटकों का आकर्षण : अध्यात्म                | अणु गति                 | 290          |
| पर्यटकों को भारतीय संस्कृति से परिचित        | 3                       |              |
| किया जाये                                    | अणु संदर्भ              | ११६          |
| पर्याप्ति : एक विवेचन                        | मंजिल २                 | २३द          |
| पर्याय : एक शाश्वत सत्य                      | प्रवचन १०               | १६२          |
| पर्याय के लक्षण और प्रकार                    | प्रवचन प                | १४४          |
| पर्यावरण व संयम                              | बैसाखियां               | <b>४</b> ७   |
| पर्यावरण-विज्ञान                             | दीया                    | १११          |
| पर्युषण क्षमा <b>औ</b> र मैत्री का प्रतीक है | भोर                     | 828          |
| पर्युषण पर्व                                 | प्रवचन ९/मंजिल <b>१</b> | २३९/१६       |
| पर्युषण पर्वः एक प्रेरणा                     | वि दीर्घा               | ११३          |
| पर्युषण पर्वः प्रयोग का पर्व                 | कुहासे                  | २१६          |

| 588                                  | आ० तुलसी साहित्य : एक पर्यवेक्षण |               |
|--------------------------------------|----------------------------------|---------------|
| पर्युषणा                             | धर्म एक                          | २३६           |
| पर्व का महत्त्व                      | गृहस्थ/मुक्तिपथ                  |               |
| पवित्रता की प्रक्रिया                | बूंद बूंद १                      | २११           |
| पशुता बनाम मानवता                    | प्रवचन ११                        | १३२           |
| पशु शोषण का नया तरीका                | कुहासे                           | 98            |
| पहचानः अन्तरात्मा और बहिरात्मा की    | लघुता                            | १३६           |
| पहल कौन करे ?                        | घर                               | १०४           |
| पहला अनुभव                           | खोए                              | ९०            |
| पहली सोपान                           | उद्बो/समता                       | <b>८७/द</b> ६ |
| पहले कौन ः बीज या वृक्ष ?            | जब जागे                          | १२१           |
| पांच साधनों की साधना                 | नैतिक                            | 5             |
| पाथेय                                | दोनों/मंजिल २                    | ७२/५०         |
| पाप के प्रकार                        | मंजिल १                          | १ूट           |
| पाप श्रमण कौन ?                      | मुखड़ा                           | २९            |
| पाप श्रमणों को पैदा करने की संस्कृति | -<br>मुखड़ा                      | 38            |
| पाप से बचने का उपाय                  | जागो !                           | 38            |
| पारिणामिक भाव                        | गृहस्थ/मुक्तिपथ                  | २०४/१८७       |
| पारिणामिक भाव : एक ध्रुव सत्य        | प्रवचन न                         | २४९           |
| पारिवारिक सौहार्द के अमोघ सूत्र      | बीती ताहि                        | ६४            |
| पार्श्वरथ                            | अतीत                             | १=१           |
| पालघाट, केरल                         | धर्म एक                          | १५५           |
| पाश्चात्य दर्शन और मूल्य-निर्धारण    | अनैतिकता                         | 50            |
| पुण्य के नौ प्रकार                   | मंजिल १                          | १८५           |
| पुण्य स्मृति                         | प्रवचन ११                        | १४२           |
| पुत्र के साथ संवाद                   | मुखड़ा                           | ४२            |
| पुदगलः एक अनुचितन                    | प्रवचन द                         | ४४            |
| पुद्गल की विभिन्न परिणतियां          | प्रवचन ५                         | XZ            |
| पुद्गल के लक्षण                      | प्रवचन प                         | ጸ።            |
| पुद्गल, धर्म व अधर्म की स्थिति       | प्रवचन ५                         | १०८           |
| पुनीत कर्त्तव्य                      | सोचो ! ३                         | २४९           |
| पुरुष के तीन प्रकार                  | मंजिल २                          | 2 <b>2</b> 2  |
| पुरुषार्थं की गाथा                   | मंजिल १                          | ያጸ            |

| परिशिष्ट १                              |                   | ર૪૪         |
|-----------------------------------------|-------------------|-------------|
| पुरुषार्थ के भेद                        | घर                | ६३          |
| _<br>पुरुषार्थवाद                       | संभल              | १३न         |
| ्<br>पूंजी का निरा महत्त्व              | सूरज              | १७९         |
| पूंजीवाद बनाम अपरिग्रह                  | समता              | 895         |
| पूंजीवाद बनाम साम्यवाद                  | सूरज              | ६६          |
| पूजा किसकी हो ?                         | मंजिल १           | १७          |
| पूजा पाठ कितना सार्थक ! कितना निरर्थक ! | वि दीर्घा/राज     | नन/२२न      |
| पूजा पुरुषार्थं की                      | समता              | २६३         |
| पूज्य कालूगणी का पुण्य स्मरण            | संभल              | 880         |
| पूज्य कालूगणी की संघ को देन             | मंजिल १           | 58          |
| पूरी दुनिया : पूरा जीवन                 | बैसाखियां         | १८३         |
| पूर्व और पश्चिम की एकता                 | प्रगति की/आ. तु.  | १२/१३२      |
| पौरुष का प्रतीक                         | मुखड़ा            | <b>१७</b> ४ |
| प्रकृति और पुरुषार्थं                   | प्रवचन ४          | २०२         |
| प्रकृति बनाम विकृति                     | भोर               | १न२         |
| प्रगति का प्रथम सूत्र                   | खोए               | 32          |
| प्रगति की ओर बढ़ते चरण                  | मंजिल २           | २२४         |
| प्रगति के दो रास्ते                     | दोनों             | १८०         |
| प्रगति के लिए कोरा ज्ञान पर्याप्त नहीं  | <b>क्या</b> ंधर्म | ३८          |
| प्रगति के साथ खतरा भी                   | बीती ताहि         | ११२         |
| प्रज्ञापर्वः एक अद्भुत यज्ञ             | प्रज्ञापर्व       | १७          |
| प्रज्ञापर्वः एक अपूर्वे अभियान          | प्रज्ञापर्व       | ११४         |
| प्रज्ञापर्व : एक सिंहावलोकन             | प्रज्ञापर्व       | १७४         |
| प्रज्ञापर्वं की पृष्ठभूमि               | प्रज्ञापर्व       | १२१         |
| प्रतिक्रिया और प्रगति                   | अणु गति           | <b>X</b> X  |
| प्रतिक्रिया का घेरा                     | उद्बो/समता        | १३/१३       |
| प्रतिदिन आता है सूरज                    | बैसाखियां         | ं ३         |
| प्रतिमा पूजाः एक मीमांसा                | मनहंसा            | 290         |
| प्रतिरोधात्मक शक्ति जगाएं               | सोचो ! ३          | १६          |
| प्रतिष्ठा और दुर्बलताएं                 | घर                | १२४         |
| प्रतिसंलीनता                            | जागो !            | १३३         |
| प्रतिसेवना के प्रकार                    | मंजिल १           | २४°         |
| प्रतिस्रोत की ओर                        | प्रवचन ११         | 800         |

| २४६                                             | <b>आ</b> ० तुलसी साहित्य : | एक पर्यवेक्षण  |
|-------------------------------------------------|----------------------------|----------------|
| प्रतिस्रोतगामिता से होता है निर्माण             | बैसाखियां                  | १७४            |
| प्रतीक का आलंबन                                 | खोए                        | १६३            |
| <b>प्रत्येकबुद्ध और बु</b> द्धबोधित             | बूंद बूंद १                | ११३            |
| प्रथम सोपान                                     | खोए                        | 8              |
| प्रदर्शन                                        | वि वीथी/राज                | १११/२००        |
| प्रदर्शन बनाम दर्शन                             | मंजिल १                    | १              |
| प्रदेशवत्त्व और अगुरुलधृत्व                     | प्रवचन ५                   | १२४            |
| प्रभाव वातावरण का                               | समता                       | २४३            |
| प्रभावशाली प्रयास                               | प्रवचन ११                  | ४०             |
| प्रभुका पंथ                                     | सूरज                       | २४             |
| प्रभु बनकर प्रभु की पूजा                        | समता                       | २२४            |
| प्रमाद और उसकी विशुद्धि                         | जागो !                     | १              |
| प्रमाद से बचो                                   | खोए/वि दीर्घा              | 829/802        |
| प्रमाद ही भय                                    | प्रज्ञापर्व                | ७६             |
| प्रयोग और प्रशिक्षण अहिंसा का                   | बैसाखियां                  | <u> </u>       |
| प्रयोग : प्रयोग के लिए                          | खोए                        | १२०            |
| प्रयोग ही सर्वोत्कृष्ट प्रवचन है                | प्रवचन ५                   | १              |
| प्रयोगों की मूल्यवत्ता                          | मुखड़ा                     | ४९             |
| प्रवचन का अर्थ                                  | घर                         | २३३            |
| प्रवचन-प्रभावना                                 | प्रवचन ४                   | 28             |
| प्रवाह को बदलिये                                | क्या धर्म                  | ६०             |
| प्रशिक्षण यात्रा                                | प्रज्ञापर्व                | १३४            |
| प्रश्न और समाधान                                | वि वीथी/राज                | १४४/२०९        |
| प्रश्न पूरकता का                                | <b>भ</b> नैतिकता           | १४९            |
| प्रश्न मित्रता का नहीं, शक्ति और सामर्थ्य का है | अणु संदर्भ                 | ₹. <b>0</b> .¥ |
| प्रश्न : संसद सदस्य सेठ गोविन्ददासजी के,        | धर्म एक                    | 58             |
| उत्तरः अणुव्रत अनुशास्ता आचार्यतुलसी के         |                            |                |
| प्रश्न है मूल्यांकन का                          | दीया                       | १न२            |
| प्रश्नों का परिप्रेक्ष्य                        | राज/वि दीर्घा              | २१४/२१३        |
| प्रसाधन सामग्री में निरीह पशुओं की आहें         | कुहासे                     | ۲٥             |
| प्रस्थान के नये बिन्दु                          | मुखड़ा                     | १९             |
| प्राकृतिक आपदा और संयम                          | कुहासे                     | ፍሂ             |

| परिशिष्ट १                          |                     | २४७                   |  |
|-------------------------------------|---------------------|-----------------------|--|
| प्राकृतिक समस्या और संयम            | कु <b>ह</b> ासे     | १६९                   |  |
| प्राचीन और अर्वाचीन मूल्यों का संगम | अनैतिकता            | ९६                    |  |
| प्राथमिक कर्तव्य                    | प्रवचन ४            | 5X.R                  |  |
| प्राप्तव्य क्या है ?                | खोए                 | 583                   |  |
| प्रामाणिक जीवन का प्रभाव            | उद्बो/ <b>स</b> मता | २१/२१                 |  |
| प्रामाणिकता का आचरण                 | मुक्तिपथ/गृहस्थ     | ३८/४०                 |  |
| प्रामाणिकता का मानदंड               | आलोक में            | १२५                   |  |
| प्रायश्चित्त का महत्त्व             | मंजिल १             | १२२                   |  |
| प्रायश्चित्त देने का अधिकारी        | मंजिल १             | १२४                   |  |
| प्रायश्चित्त : दोष विशुद्धि का उपाय | मंजिल १             | २६                    |  |
| प्रायोगिक आस्था का निर्माण          | मुखड़ा              | ४६                    |  |
| प्रारम्भ सरस, अन्त विरस             | बूंद बूंद १         | २२न                   |  |
| प्रियता में उलभें नहीं              | खोए                 | ४६                    |  |
| प्रेक्षाः आत्म दर्शन की प्रक्रिया   | मंजिल २             | 909                   |  |
| प्रेक्षा का आधार                    | प्रेक्षा            | ९                     |  |
| प्रेक्षा का उद्भव और विकास          | प्रेक्षा            | १                     |  |
| प्रेक्षा का कार्यक्रम               | प्रेक्षा            | X                     |  |
| प्रेक्षा का दर्शन                   | मुखड़ा              | न् १                  |  |
| प्रेक्षाध्यान और अणुव्रत का संबंध   | -<br>प्रेक्षा       | १३                    |  |
| प्रेक्षा ध्यान और विषेथयना          | मनहंसा              | १३३                   |  |
| प्रेक्षा ध्यान की उपसंपदा           | प्रेक्षा            | 50                    |  |
| प्रेक्षा है एक चिकित्साविधि         | खोए                 | म ६                   |  |
| प्रेम की जीत                        | मुक्तिपथ            | १९७                   |  |
| प्रेय और श्रेय                      | खोए                 | ४५                    |  |
| प्रेरणा के पावन क्षण                | सोचो ! ३            | २१६                   |  |
| प्रौढ़शिक्षा                        | मंजिल २             | २००                   |  |
| क                                   |                     |                       |  |
| फिल्म व्यवसाय                       | अणु गति             | १७१                   |  |
| फूट <b>अ</b> ाईने की या आपस की      | बैसाखियां           | १७८                   |  |
| ਕ                                   |                     |                       |  |
| बंधन और मुक्ति                      | घर/प्रवचन ४         | २७४/१८१               |  |
| बंधन का हेतु : राग-ढेष              | सोचो ! ३            | ريد ( ۲۰۰ )<br>هري ال |  |
|                                     |                     | 40                    |  |

| बड़ा और छोटा<br>बडा कौन ?            | क्या धर्म<br>जनन्ते /क्लान्य | <u>ج</u> هر ا |
|--------------------------------------|------------------------------|---------------|
| •                                    | उद्बो/समता<br>क्या धर्म      | १८४/१८३       |
| बड़े लोग पहल करें                    |                              | ७२            |
| बच्चों का निर्माण : बुनियादी काम     | बूंदबूंद १                   | २१४           |
| बच्चों के संस्कार और महिला वर्ग      | आलोक में                     | १४८           |
| बदलने की प्रक्रिया                   | खोए                          | ৩দ            |
| बदलाव का उपक्रम : भावना              | प्रवचन १०                    | १५२           |
| बदलाव जीवनशैली का                    | कुहासे                       | २६१           |
| बदलाव भी : ठहराव भी                  | दोनों<br>_                   | ४२            |
| बदलाव संभव है जीबन धारा में          | जब जागे                      | 50            |
| बन्द खिड़कियां खुले                  | दोनों                        | १४            |
| बन्धन और मुक्ति का परिवेश            | आलोक में                     | 6             |
| बम्बई                                | धर्म एक                      | १४२           |
| बलिदान की लंबी कहानी : आचार्य भिक्षु | प्रवचन ४                     | 838           |
| बहिनें अपनी शक्ति को पहचानें         | मंजिल २                      | २१९           |
| बहिनों का कर्त्तव्य                  | संभल                         |               |
| बहिनों का जीवन                       | सूरज                         | २३६           |
| बहिनों से                            | जन जन                        | १२            |
| बहिरंग योग की सार्थकता               | जब जागे                      | 38            |
| बहिर्मुखी चेतनाः अशांति ; अन्तर्मुखी | प्रेक्षा                     | २४            |
| चेतनाः शांति                         |                              |               |
| बहुआयामी व्यक्तित्व के धनी           | बीती ताहि                    | ४४            |
| बहुश्रुत कौन ?                       | मुखड़ा                       | १५            |
| बालक कुछ लेकर भी आता है              | कुहासे                       | १०३           |
| बालक के निर्माण की प्रक्रिया         | अतीत का                      | ९०            |
| बालमरण से बचें                       | सोचो ! ३                     | १६९           |
| बाहरी दौड़ शांति प्रदान नहीं कर सकती | प्रज्ञा <b>प</b> र्व         | ७३            |
| बाह्य भेदों में मत उलकिये            | प्रगति की                    | २२            |
| बिन्दु-बिन्दु विचार                  | अतीत का                      | १४४           |
| बिम्ब और प्रतिबिंब                   | समता                         | २१०           |
| बीति ताहि विसारि दे                  | बीति ताहि                    | ्रे           |
| बीमारी आस्थाहीनता की                 | क्या धर्म                    | <b>११</b> २   |
|                                      |                              | • • (         |

आ० तुलसी साहित्य : एक पर्यवेक्षण

२४५

৬४

अमृत

| परिशिष्ट १                                |                 | २४९                 |
|-------------------------------------------|-----------------|---------------------|
| बुराइयों की भेंट                          | प्रवचन ११       | १५४                 |
| बुराइयों के साथ युद्ध हो                  | भोर             | ५४                  |
| बुराई का अन्त संयम से होगा                | ज्योति के       | २४                  |
| बुराई की जड़ : तामसिक वृत्तियां           | अगलोक में       | १३६                 |
| बूंद बूंद से घट भरे                       | सोचो ! ३        | 89                  |
| बैंगलोर                                   | धर्म एक         | १४६                 |
| बौद्धिक विपर्यंय                          | सूरज            | १३१,२१६             |
| ब्रह्मचर्य                                | गृहस्थ/मुक्तिपथ | 88/82               |
| ब्रह्मचर्य और अणुव्रत                     | प्रश्न          | १७                  |
| ब्रह्मचर्य और उन्माद                      | मुक्तिपथ/गृहस्थ | ४६/४८               |
| ब्रह्मचर्यं का मह <del>त्त</del> ्व       | मुक्तिपथ/गृहस्थ | १४/१६               |
| ब्रह्मचर्य की ओर                          | गृहस्थ/मुक्तिपथ | 22/20               |
| ब्रह्मचर्यं की महत्ता                     | जागो !          | 220                 |
| ब्रह्मचर्यं की सुरक्षा                    | गृहस्थ/मुक्तिपथ | <i>५४/<b>५</b>२</i> |
| ब्रह्मचर्य की सुरक्षा के प्रयोग           | लघुता           | १६०                 |
| ब्रह्म में रमण करो                        | प्रवचन ९        | १००                 |
| भ                                         |                 |                     |
| भंवरलाल दूगड़                             | धर्म एक         | १८७                 |
| भक्त से भगवान कैसे बनें ?                 | सोचो ! ३        | २८९                 |
| भगवान् महावीर                             | घर              | १३२                 |
| भगवान् महावीर और आध्यात्मिक मानदण्ड       | अतीत का/धर्म एक | ७/१०३               |
| भगवान् महावीर और नागवंश                   | अतीत            | १३९                 |
| भगवान् महावीर और निःशस्त्रीकरण            | मेरा धर्म       | ६४                  |
| भगवान् महावीर और सदाचार                   | राज/ वि वीथी    | २३/४                |
| भगवान् महावीर का आदर्श जीवन               | प्रवचन ११       | १९४                 |
| भगवान् महावीर का जीवन संदेश               | संभल            | ९२                  |
| भगवान् महावीर का प्रेरणा स्रोत            | शांति के        | 225                 |
| भगवान् महावीर की देन                      | धर्म एक         | १०९                 |
| भगवान् महावीर के बाद ध्यान की परंपरा      | प्रेक्षा        | ¥3                  |
| भगवान् महावीर के सपनों का समाज            | बीती ताहि       | ሄፍ                  |
| भगवान् महावीर ज्ञातपुत्र थे या नागपुत्र ? | अतीत            | 252                 |
| भटकाने वाला कौन : चौराहा या मन ?          | मुखड़ा          | १५१                 |
|                                           |                 |                     |

| २५०                                       | <b>भा</b> ० तुलसी साहित्य : | एक पर्यवेक्षण |
|-------------------------------------------|-----------------------------|---------------|
| भय और प्रलोभन से ऊपर                      | समता/उद्बो                  | 88/88         |
| भय का हेतु: दुःख                          | मंजिल २                     | <b>१</b> १७   |
| भयमुक्ति                                  | नैतिकता के                  |               |
| भयमुक्ति का राजमार्ग                      | प्रवचन ११                   | <b>१</b> ४    |
| भविष्य का दर्पण : योजनाओं का प्रतिबिंब    | जब जागे                     | १्द३          |
| भविष्यद्रष्टा व्यक्तित्व (जयाचार्य)       | वि दीर्घा                   | ४९            |
| भाग्य और पुरुषार्थ                        | मंजिल १                     | १२०           |
| भारत कहां है ?                            | बैसाखियां                   | ू<br>दर       |
| भारत का भावी नेतृत्व                      | अणु संदर्भ                  | ९७            |
| भारत के आकाश में नया सूर्योदय             | जीवन                        | ४४            |
| भारतीय आचार विज्ञान के मूल आधार           | अनैतिकता                    | २४            |
| भारतीय आचार-शास्त्र की मौलिक मान्यताएं    | अनैतिकता                    | ¥₹            |
| भारतीय आचार-शास्त्र को महावीर की देन      | अनैतिकता                    | S             |
| भारतीय और प्राच्य विद्या का केन्द्र : जैन |                             |               |
| विश्व भारती                               | प्रवचन ४                    | १७            |
| भारतीय कहां रहते हैं ?                    | कुहासे                      | १७९           |
| भारतीय जीवन का आदर्श तत्त्वः अहिंसा       | भोर                         | 280           |
| भारतीय जीवन की मौलिक विशेषताएं            | जीवन                        | १ৼ७           |
| भारतीय दर्शन : अन्तर्दर्शन                | संभल                        | .XX           |
| भारतीय दर्शन की धारा                      | शांति के                    | २२६           |
| भारतीय दर्शनों का सार                     | संभल                        | <b>१</b> ६    |
| भारतीय दर्शनों में मोक्ष संबंधी धारणाएं   | अनैतिकता                    | 60            |
| भारतीय नारी का आदर्श                      | दोनों/ <b>अ</b> तीत का      | ४८/१४४        |
| भारतीय नारी के आदर्श                      | सूरज                        | 202           |
| भारतीय परंपरा विश्व के लिए महान आदर्श     | था. तु.                     | १७४           |
| भारतीय पूंजी                              | ज्योति के                   | . <b>S</b> .  |
| भारतीय विद्या का आदर्श                    | संभल                        | १४२           |
| भारतीय समाज को भगवान महावीर की देन        | रा <b>ज</b> /वि वीथी        | 26/80         |
| भारतीय संस्कृति                           | सूरज                        | १४६           |
| भारतीय संस्कृति और दीक्षा                 | प्रवचन ११                   | ३८            |
| भारतीय संस्कृति का आदर्श                  | प्रचचन ११                   | १४९           |
| भारतीय संस्कृति का प्रतीक                 | संभल                        | 282           |
| भारतीय संस्कृति का प्राण तत्त्व           | बैसाखियां                   | ११४           |

## परिशिष्ट १ २५१ भारतीय संस्कृति की एक पावन धारा संभल १९९ भारतीय संस्कृति की एक विशाल धारा आ. तु. १७० भारतीय संस्कृति की पहचान समता २२३ भारतीय संस्कृति के जीवन तत्त्व भोर/संभल १०३/६४ भारतीय संस्कृति में बुद्ध और महावीर अतीत १२२ भारहीनता का अनुभव खोए ११७ भाव और आत्मा (१-२) मुक्तिपथ 805-809 भाव और आत्मा (१-२) गृहस्थ १९४-१९६ भाव और उसके प्रकार प्रवचन ८ २४२ भावकिया करें सोचो ! ३ ९२ भावधारा और आभावलय की पहचान प्रेक्षा 220 भावधारा की विशुद्धि से मिलने वाला सुख जब जागे ٩९ भावधारा से बनता है व्यक्तित्व जब जागे दर् भाव परिवर्तन का अभियान प्रेक्षा 299 भावविशुद्धि में निमित्तों की भूमिका प्रेक्षा 808 अनैतिकता/अमृत भावात्मक एकता १=४/६२ क्या धर्म भावात्मक एकता और स्वभाव-निर्माण ৼ৩ भावी पीढ़ी का निर्माण बैसाखियां १३७ भाषा नहीं, भावना समता/उद्बो १४४/१४७ भाषा है व्यक्तित्व का आईना मनहंसा ११७ भिक्षाचरी : एक विवेक जागो ! 50 भिक्षुकौन ? घर १२ भीड़ में भी अपकेला खोए १४० भीतरी वैभव खोए ደፍ भूख और नींद के विजेता : भगवान् महावीर मुखड़ा ६० भूल और प्रायश्चित्त मंजिल १ २३९ भूले बिसरे जीवन-मूल्यों की तलाश अनैतिकता 822 भेद को समर्भें, भेद में उलभें नहीं ६४ मुखड़ा भेद में अभेद की खोज मुखड़ा १४३ भोग दुःख, योग सुख प्रवचन ११ १५५ मंजिल २/मुक्ति इसी भोग से अध्यात्म की ओर २३/३९ भोग से त्याग की ओर प्रवचन १ 90

भोगातीत चेतना का विकास

लघुता

| २४२                                     | <b>अ</b> ा० तुलसी साहित्य : | एक पर्यवेक्षण |
|-----------------------------------------|-----------------------------|---------------|
| भोजन और स्वादवृत्ति                     | घर                          | <b>१</b> ४७   |
| भ्रष्टाचार की आधारशिलाएं                | क्या धर्म                   | ४७            |
| ਸ                                       |                             |               |
| मंगल और शरण                             | <b>संभल</b>                 | १०६           |
| मंगल क्या है ?                          | संभल                        | ३४            |
| मंगल सन्देश                             | मंगल                        | १             |
| मंजि <b>ल औ</b> र पथ                    | बूंद बूंद २                 | १६ <b>१</b>   |
| मंजिल के भेद से मार्ग का भेद            | जब जागे                     | १९८           |
| मंजिल तक पहुंचाने वाला पथ है तेरापन्थ   | जब जागे                     | १४८           |
| मंजिस तक ले जाने वाला आस्था सूत्र       | कुहासे                      | २४५           |
| मंडनात्मक नीति के प्रवक्ता भगवान महावीर | मुखड़ा                      | ષ્રદ્         |
| मंत्री मुनि मगनलालजी                    | धर्म एक                     | १६९           |
| मंद कषाय बनें                           | प्रवचन १०                   | १३०           |
| मत बोलो, बोलो                           | खोए                         | १८            |
| मतिज्ञान के प्रकार                      | प्रवचन ५                    | १७०           |
| मदनचन्दजी गोठी                          | धर्म एक                     | १९६           |
| मद्यपान : एक घातक प्रवृत्ति             | आगे                         | १३०           |
| मद्यपान ः औचित्य की कसौटी पर            | सोचो ! ३                    | २०६           |
| मद्यपान : राष्ट्र की ज्वलंत समस्या      | प्रवचन ४                    | १३४           |
| मध्यस्थ रहें                            | प्रवचन ४                    | २४            |
| मन                                      | प्रवचन ९                    | <b>११</b>     |
| मन : एक मीमांसा                         | प्रवचन म                    | २२०           |
| मन और आत्मा की सफाई करें                | <b>संभ</b> ल                | ዳ             |
| मन का अन्धेरा, व्रत का दीप              | स <b>म</b> ता/उद्बो         | ६३/६ <b>३</b> |
| मनुष्य का कत्त्तेव्य                    | प्रवचन ९                    | <u></u> १७४   |
| मनुष्य का भोजन                          | बैसाखियां/खोए               | २०४/९६        |
| मन की कार्यशीलता                        | प्रवचन ४                    | ११२           |
| मन की ग्रन्थियों का मोचन                | कुहासे                      | <b>१</b> ४९   |
| मन के जीते जीत                          | मुखड़ा                      | १४४           |
| मन को साधने की प्रक्रिया                | मंजिल २                     | ११०           |
| मन चंगा तो कठौती में गंगा               | जब जागे                     | Ę             |
| मन से भी होती है हिंसा                  | कुहासे                      | ३४            |
| मनःपर्याय ज्ञान के प्रकार               | प्रवचन म                    | १९१           |

| परिशिष्ट १                               |                    | २४३   |
|------------------------------------------|--------------------|-------|
| मनुष्य और बन्दर                          | बैसाखियां          | १९४   |
| मनुष्य की दृष्टि में होते हैं गुण और दोष | दीया               | **    |
| मनुष्य की मौलिक मनोवृत्ति                | मुखड़ा             | २४    |
| मनुष्य जन्म और उसका उपयोग                | बूंद-बूंद १        | २१न   |
| -<br>मनुष्य जीवन का महत्त्व              | प्रवचन ११          | १ৼ৩   |
| मनुष्य जीवन की श्रेष्ठता का मानक         | मनहंसा             | ३९    |
| मनुष्य जीवन की सार्थकता                  | भोर                | १     |
| मनुष्य धार्मिक क्यों बने ?               | बैसाखियां          | १६३   |
| मनुष्य महान् कब तक ?                     | सोचो ! ३           | २३३   |
| मनुष्य मूढ़ हो रहा है                    | ज्योति के          | १९    |
| मनुष्य लड़ना जानता है                    | प्रवचन ९           | নও    |
| मनोबल कैसे बढ़ाएं ?                      | खोए                | १३१   |
| मरना भी एक कला है                        | जागो !             | ६६    |
| मर्यादा ः एक सुरक्षा कवच                 | वि दीर्घा          | १२७   |
| मर्यादा का महत्त्व                       | वि वीथी            | २०४   |
| मर्यादा की उपयोगिता                      | मंजिल १            | २२०   |
| मर्यादा की मर्यादा                       | मेरा धर्म          | १३३   |
| मर्यादा की सुरक्षा, अपनी सुरक्षा         | वि० दीर्घा         | १२१   |
| मर्यादा के दर्पण में                     | मंजिल २/मुक्ति इसी | ६७/९४ |
| मर्यादा-निर्माण का आधार                  | वि वीथी            | 200   |
| मर्यादा बन्धन नहीं                       | मंजिल १            | २४५   |
| मर्यादा महोत्सव                          | सूरज/संभल/घर २०/   | ४२/१४ |
| मर्यादा महोत्सव                          | प्रवचन ९           | १     |
| मर्यादा महोत्सव : एक रसायन               | वि दीर्घा          | ११५   |
| मर्यादा : संघ का आधार                    | सोचो ! ३           | २६न   |
| मर्यादा से बढ़ती है सृजन और समाधान       | जीवन               | ९४    |
| की क्षमता                                |                    |       |
| मशीन का स्कूढीला                         | समता               | २४६   |
| मशीनी मानव के खतरे                       | बैसाखियां          | १९    |
| महत्त्वपूर्ण वय कौन सी ?                 | प्रवचन ९           | २१०   |
| महनीय व्यक्तित्व के धनी : पूज्य कालूगणी  | मंजिल १            | द ६   |
| महान वैज्ञानिक भगवान् महावीर             | बीती ताहि          | ४०    |

आ० तुलसी साहित्य : एक पर्यंवेक्षण

| महाभारत और उत्तराध्ययन                   | मुखड़ा          | ३४          |
|------------------------------------------|-----------------|-------------|
| महामारी चरित्रहीनता की                   | समता            | २६७         |
| महावीर कर्म से या जन्म से ?              | मंजिल २         | १२१         |
| महावीर का दर्शन                          | मुक्ति इसी      | ३३          |
| महावीरकालीन गृहस्थधर्म की आचार-संहिता    | अणु गति         | २१          |
| महावीर कितने सोये ?                      | मुखड़ा          | হ ৩         |
| महावीर की घ्यान मुद्रा                   | ु<br>खोए        | १४४         |
| महावीर के चरणचिह्न                       | प्रवचन ९        | ३९          |
| महावीर के पदचिह्न                        | वि दीर्घा/राज   | १७/१६       |
| महावीर के शासन सूत्र                     | मेरा धर्म       | হও          |
| महावीर को कैसे मनाएं ?                   | प्रवचन १०       | २०२         |
| महावीर को शब्द में नहीं, चेतना में खोजें | प्रज्ञापर्व     | ४६          |
| महावीर : जीवन और दर्शन                   | भोर             | ३४          |
| महावीर-दर्शन                             | मंजिल २         | १९,१३०      |
| महावीर बनना कौन चाहता है ?               | मंजिल २         | ११७         |
| महावीर-वाणी                              | मंजिल १         | <b>१</b> ४९ |
| महावीर सम्प्रदायातीत थे                  | मंजिल २         | १३४         |
| महावीर स्वयं आकर देखें                   | बीती ताहि       | ३६          |
| महाव्रत और अणुव्रत                       | प्रवचन ४        | አጸ          |
| महाव्रत-मीमांसा                          | बूंद बूंद २     | ४१          |
| महाव्रत से पूर्व अणुव्रत                 | आगे             | २४६         |
| महिलाएं अपने गुणों का विकास करें         | सूरज            | ह९          |
| महिलाएं आंतरिक सौन्दर्य को निखारें       | संभल            | १०५         |
| महिलाएं जीवन को सही दिशा में मोड़ें      | संभल            | ९९          |
| महिलाएं युग को सही दिशा दें              | बीति ताहि/दोनों | १०६/५०      |
| महिलाएं संकल्पों की मशाल थामें           | अमृत/सफर        | १३३/१६७     |
| महिलाएं स्वयं जागृत हों                  | वि वीथी         | १६५         |
| महिलाएं स्वयं जागें                      | बीती ताहि       | ११५         |
| महिलाएं हीनभावना का विसर्जन करें         | संभल            | ११८         |
| महिलाओं का आत्मबल                        | सूरज            | <b>न</b> ९  |
| महिलाओं का दायित्व                       | वि वीथी/दोनों   | १६=/६५      |
| महिलाओं के कर्त्तव्य                     | सूरज            | ሂሂ          |
| महिलाओं के लिए त्रिसूत्री कार्यंत्रम     | अतीत का         | १३६         |
|                                          |                 |             |

| परिभिष्ट १                                  |                 | રથ્ર્ય્ર   |
|---------------------------------------------|-----------------|------------|
| महिलाओं को स्वयं जागना होगा                 | प्रवचन ४        | २०५        |
| महिलाओं में धर्म रुचि                       | प्रवचन ९        | १२५        |
| महिलाओं का निर्माण : पूरे परिवार का निर्माण | बीती ताहि       | १०२        |
| महिला-जागृति                                | प्रवचन ४        | १७४        |
| महिला-निर्माण ः परिवार-निर्माण              | दोनों           | ૪૬         |
| महिला वर्ष की उपलब्धि                       | दोनों           | 32         |
| महिला-विकास समाज-विकास                      | दोनों           | ३४         |
| महिलाशक्ति जागृत हो                         | मंजिल २         | २२२        |
| माँ का स्वरूप                               | मंजिल १         | २न         |
| मांसाहार वर्जन                              | सू <b>र</b> ज   | १८४        |
| माता का कर्त्तव्य                           | सूरज            | १३४        |
| मादक पदार्थ : निषेध का आधार                 | आलोक में        | द२         |
| मानदण्डों का बदलाव                          | उद्बो/समता      | ४७/४७      |
| मानव एकता : भावी दिशा और प्रक्रिया          | अणु गति         | ,<br>२१७   |
| मानव-कल्याण और शिक्षक समाज                  | शांति के        | १४७        |
| मानव के <b>अ</b> स्तित्व को खतरा            | बैसाखियां       | ૪૪         |
| मानव जीवन की मूल्यवत्ता                     | प्रवचन ९        | २२         |
| मानव जीवन की सफलता                          | भोर             | १=५        |
| मानव जीवन की सार्थकता                       | सोचो ! ३        | २७४        |
| मानवता                                      | प्रवचन ९        | <b>न</b> २ |
| मानवता एवं धर्म                             | प्रवचन ९        | ११५        |
| मानवता का आंदोलन                            | सूरज            | १९         |
| मानवता का आधार                              | समता/उद्बो      | १२६/१२७    |
| मानवता का मानदण्ड                           | समता/उद्बो      | ৬৯/৬৯      |
| मानवता का मापदंड                            | संभल            | १५         |
| मानवता का योगक्षेम : सबका योगक्षेम          | वैसाखियां       | X3         |
| मानवता की परिभाषा<br>-                      | सूरज            | १७१        |
| मानव धर्म                                   | बूंद बूंद १/भोर | १६४/१२न    |
|                                             | गृहस्थ/धर्म एक  | १४९/४७     |
|                                             | प्रवचन ११       | २३७        |
|                                             | नव निर्माण      | 883        |
| मानव धर्म अपनाएं                            | भोर             | ૪રૂ        |

## मानव धर्म अपनाएं

| २४६                                                        | <b>म</b> ा० तुलसी साहित्य : एक | पर्यंवेक्षण        |
|------------------------------------------------------------|--------------------------------|--------------------|
| मानव धर्म का आचरण                                          | भोर                            | १६७                |
| मानव-निर्माण का पथः अणुव्रत                                | प्रज्ञापर्व                    | ९३                 |
| मानव-मानव का धर्मः अणुव्रत                                 | अनैतिकता/                      | २२१                |
|                                                            | अतीत का/मंजिल १                | १२/६४              |
| मानव संस्कृति का आधार—अहिंसा                               | राज                            | પ્રપ્ર             |
| मानव समाज की मूल पूंजी                                     | भोर                            | १७९                |
| मानव सुधार का आंदोलन                                       | सूरज                           | ११३                |
| मानव स्वभाव की विविधता                                     | मुक्ति इसी/मंजिल २             | ৬৬/४३              |
| मानविकी पर्यावरण में असन्तुलन                              | कुहासे                         | े९६                |
| मानवीय एकता : सिद्धांत और कियान्वयन                        | आलोक में                       | ४२                 |
| मानवीय मूल्यों की पुनः प्रतिष्ठा हो                        | प्रवचन १०                      | १                  |
| मानवीय मूल्यों की प्रतिष्ठा का समय                         | प्रज्ञापर्व                    | ९०                 |
| मानवीय मूल्यों की बुनियाद                                  | बैसाखियां                      | ९                  |
| मानसिक तनाव और उसका समाधान                                 | प्रेक्षा                       | . <b>₹</b> X       |
| मानसिक शांति का आधार                                       | प्रेक्षा                       | १४४                |
| मानसिक शांति का प्रश्न                                     | प्रेक्षा                       | २७                 |
| मानसिक शांति के प्रयोग                                     | नयी/क्या धर्म                  | २९/९१              |
| मानसिक स्वतंत्रता                                          | ज्योति के                      | २७                 |
| मानसिंह                                                    | धर्म एक                        | १९न                |
| मार्ग और मार्गदर्शक                                        | मुखड़ा                         | १५४                |
| मान्यता परिवर्तन                                           | नैतिकता के                     |                    |
| मार्गान्तरीकरण की प्रक्रिया                                | मंजिल २                        | २०७                |
| मिलन की सार्थकता : एक प्रश्नचिह्न                          | मुखड़ा                         | <b>१</b> ७८        |
| मिलावट भी पाप है                                           | समता/उद्बो                     | ५१/५१              |
| मीमांसाः सनाथ और अनाथ की                                   | मुखड़ा                         | ९२                 |
| मुक्तिः इसी क्षणः में                                      | मंजिल २/मुक्ति इसी             | १/११               |
| मुक्ति का आकर्षण                                           | गृहस्थ/मुक्तिपथ                | ९६/९३              |
| मुक्ति का मार्ग                                            | आगे/प्रवचन ४                   | न६/५९              |
| मन्त्रि का मार्गे र बाव व किंगा                            | समता<br>प्रवचन ४               | २ <b>४४</b><br>११६ |
| मुक्ति का मार्गः ज्ञान व किया<br>सन्ति सर सरकर के नेपालना  |                                |                    |
| मुक्ति का साधन : वैयावृत्त्य<br>समित का साधन : वैयावृत्त्य | बूंद-बूंद २<br>फन्मन ४         | ११२<br>४४          |
| मुक्ति का सोपान ः आत्म-निंदा<br>——— २                      | प्रवचन ४                       | <b>४</b> ४<br>৲●   |
| मुक्ति क्या ?                                              | प्रवचन ९                       | २१                 |

ş

| परिशिष्ट १                                         |                   | - Uie          |
|----------------------------------------------------|-------------------|----------------|
|                                                    |                   | २४७            |
| मुक्ति चर्याः एक दृष्टि<br>मन्तिपण                 | बूंद-बूंद १       | १४९            |
| मुक्तिपथ<br>स्टिन न्यू                             | गृहस्थ/मुक्तिपथ   | ७६/७२          |
| मुक्ति मार्ग                                       | मुक्ति इसी        | ३९             |
| मुनि चौथमल<br>———————————————————————————————————— | धर्म एक           | १७२            |
| मुनित्व के मानक                                    | प्रवचन १०         | १०८            |
| मुस्कान की मिठास                                   | खोए               | १०४            |
| मूर्च्छा का हेतु <b>राग-</b> द्वेष                 | सोचो ! ३          | १८६            |
| मूल पूंजी की सुरक्षा का उपाय<br>-                  | लघुता             | ९६             |
| मूल बिना फूल नहीं                                  | समता              | २०५            |
| मूल वृत्तियां और नैतिक मूल्य                       | अनैतिकता          | 55             |
| मूल्य निर्धारण : एक समस्या                         | अनैतिकता          | દ્             |
| मूल्य परिवर्तन : धर्म का सामाजिक रूप               | भगवान्            | ९०             |
| मूल्यहीनता का संकट                                 | <b>कुहा</b> से    | ३०             |
| मूल्यहीनता की समस्या                               | क्या धर्म         | १०४            |
| मूल्यांकन का आईना                                  | दोनों             | ,<br>٤૪        |
| मूल्यांकन का आधार                                  | घर                | २९             |
| मूल्यांकन का दृष्टिकोण                             | समता/उद्बो        | ४३/४३          |
|                                                    | प्रवचन ४          | १२९            |
| मूल्यांकन की आंख                                   | प्रवचन ४          | <b>₹</b> X     |
| मूल्यांकन की निष्पत्ति                             | प्रेक्षा          | ४९             |
| मूल्यांकन क्षण का                                  | बैसाखियां         | २३             |
| मूल्यांकन विनय का                                  | जब जागे           | <u> </u>       |
| मूल्यों का प्रतिष्ठाता : व्यक्ति या <b>समाज</b>    | अनैतिकता          | १२६            |
| मूल्यों की चर्चा                                   | मनहंसा            | <b>ξ\$</b>     |
| मूल्यों में श्रद्धा रखें                           | संभल              | र<br>२६        |
| मृत्यु का आगमन                                     | समता/उद्बो        | ८१/=२          |
| <br>मृत्यु का दर्शन                                | मुखड़ा            | ्र/ः<br>६७     |
| ग्रु<br>मृत्युञ्जयी बनने का उपक्रम <b>: अ</b> नशन  | अन्तर<br>सोचो ! ३ | ५७<br>१७२      |
| मृत्यु दर्शन : एक दर्शन                            | मंजिल २           | रुषर<br>१६६    |
| मूत्यु दर्शन और अगला पड़ाव                         | राज/वि दीर्घा     | १७४/२३१        |
| मेधावी कौन ?                                       | नवनिर्माण         | ्८०/२२९<br>१४६ |
| मेरा सपना : आपकी मंजिल                             | दोनों             | १४२            |
| मेरी आकांक्षाः मानवता की सेवा                      | मेरा धर्म         | २२२<br>१६६     |
|                                                    | · · · · ·         | 144            |

अा० तुलसी साहित्य : एक पर्यवेक्षण २४५ मेरी आशा का केन्द्र : युवापीढ़ी १८८ प्रवचन ४ मेरी कृतिः मेरा आत्मतोष मेरा धर्म १८३ मेरी नीति 290 शांति के मेरी यात्रा अतीत का 125 मेरी यात्रा : जिज्ञासा और संमाधान धर्म एक X₹ 86/88 मेरे धर्म शासन के पचास वर्ष सफर/अमृत मेरे सपनों का श्रावक समाज वि दीर्घा १२९ 29/822 मैं क्यों घूम रहा हूं ? धर्म एक/अतीत का मैत्री और राग आगे २४१ मैत्री और सेवा बीति ताहि ७० मुक्तिपथ/गृहस्थ १९३/२११ मैत्री का पर्व २०४/२०१ मैत्री का रहस्य उद्बो/समता मैत्री क्या, क्यों और कैसे ? अमृत/सफर १०३/१३७ मंजिल १ मैत्री दिवस ३२ मैत्री भावना से शक्ति संचय बूंद बूंद १ १२ मैत्री सम्बन्ध या शक्ति का प्रभाव अणु गति १७४ मोक्ष का अधिकारी कौन ? प्रवचन ११ १७३ मोक्ष का अर्थ घर १०१ मोक्ष का मार्ग १२न सूरज मोक्ष मार्ग का प्रथम सोपान १२न प्रवचन ११ मोरारजी भाई धर्म एक 850 मोह एक आवर्त है मंजिल १ २१न मोहजीत राजा प्रवचन ९ १६द मोहनलाल खटेड़ धर्म एक 192 सोचो ! ३ मोहनीय कर्म क्या है ? 840 मोह विलय और चारित्र बूंद-बूंद २ 850 ४४/४६ मुक्तिपथ/गृहस्थ मोह विलय की साधना मौन से होता है ऊर्जा का संचय २१४ लघुता मौलिक मनोवृत्तियां दीया २४ य ४९ अतीत

यज्ञ और वहिंसक परम्पराएं यथा जनता तथा नेता

बैसाखियां

www.jainelibrary.org

ςę

| परिशिष्ट १                              |                 | २४९              |
|-----------------------------------------|-----------------|------------------|
| यथा प्रजा तथा राजा                      | राज/वि दीर्घा   | १२६/६४           |
| यथार्थ का भोग                           | समता/उद्बो      | 252/250          |
| यथार्थ की ओर                            | संभल            | १२३              |
| यदि महावीर तीर्थंकर नहीं <b>होते</b> ?  | अतीत का/धर्म एक | ४/१२१            |
| यन्त्र का निर्माता यंत्र क्यों बना ?    | बैसाखियां       | <b>१</b> ७       |
| यस्य नास्ति स्वयं प्रज्ञा               | जब जागे         | १९३              |
| यह सत्य है या वह सत्य है ?              | कुहासे          | ९                |
| यांत्रिक विकास और नैतिकता               | अनैतिकता        | ሂሂ               |
| युग और धर्म                             | भोर             | १८९              |
| युग की आदि और अंत की समस्याएं           | बूंद बूंद २     | <b>تر ای</b>     |
| युग की चुनौतियां और अहिंसा की शक्ति     | अमृत/सफर        | २२/५७            |
| युग की चुनौतियां और युवाशक्ति           | जीवन            | १२२              |
| युग की त्रासदी                          | बैसाखियां       | ३९               |
| युग-चिन्ता                              | धर्म एक         | ४९               |
| युग चुनौती दे रहा है                    | शांति के        | १०१              |
| युग-चेतनाकी दिशाः अणुव्रत               | वि वीथी/अनैतिकत | ग ३४/२ <b>१२</b> |
| युग धर्म की पहचान                       | बैसाखिया        | X                |
| युग बोध : दिशा बोध : दायित्व बोध        | ज्योति से       | १४३              |
| युग समस्याएं और संगठन                   | बैसाखियां       | १८९              |
| युद्ध और <b>अ</b> हिंसक प्रतिकार        | न्या धर्म       | نەلا             |
| युद्ध और संतुलन                         | मेरा धर्म       | <b>3</b> X,      |
| युद्ध का <b>अ</b> व <b>सर</b> दुर्लभ है | <b>ल</b> घुता   | १६४              |
| युद्ध का समाधान : अहिंसा                | अणु गति         | १४९              |
| युद्ध किसी समस्या का समाधान नहीं है     | बैसाखियां       | ६३               |
| युद्ध की लपटों में कांपती संस्कृति      | अनैतिकता        | १२२              |
| युद्ध की संस्कृति कैसे पनपती है ?       | कुहासे          | १६               |
| युद्ध समस्या है, समाधान नहीं            | कुहासे          | ሂዩ               |
| युद्धारम्भ पर विराम                     | बैसाखियां       | દ્ય              |
| युवक अपनी शक्ति को संभाले               | भोर             | ६ ०              |
| युवक उद्बोधन                            | शांति के        | 98               |
| युवक और धर्म                            | घर              | ४२               |
| युवक कहां से कहां तक                    | दोनों           | १६७              |
| युवक कोन ?                              | बीती ताहि       | म ४              |
|                                         | -               | · ·              |

0.0

**भा० तुल**सी साहित्य : एक पर्यवेक्षण

| युवक नयी दिशाएं खोलें                  | अतीत का         | ૬ દ્                  |
|----------------------------------------|-----------------|-----------------------|
| युवक पुरुषार्थं का प्रतीक बने          | मंजिल २         | १९७                   |
| युवक यंत्र नहीं, स्वतंत्र बनें         | दोनों           | १७०                   |
| युवक शक्ति                             | धर्म एक         | ٩ <b>१</b>            |
| ु<br>युवक शक्ति का प्रतीक              | ज्योति से       | 9                     |
| युवक संस्कारी बने                      | ज्योति से       | <b>१</b> ६ <b>१</b>   |
| ु<br>युवक समाज और अणुव्रत              | प्रश्न          | ሂፍ                    |
| ु<br>युवकों का दायित्व बोध             | ज्योति से       | २४                    |
| ु<br>युवकों का दिशाबोध                 | ज्योति से       | <b>X</b> S            |
| ु<br>युवकों का सर्व सुरक्षित मंच       | प्रवचन ४        | १९३                   |
| युवकों की जीवन दिश।                    | संभल            | 8 <b>8</b> X          |
| युवकों से                              | प्रवचन ९        | १३०,१९४               |
| युवाचार्यं महाप्रज्ञः मेरी दृष्टिं में | वि दीर्घा       | 22                    |
| युवापीढ़ी और उसका कर्त्तव्य            | मंजिल २         | હષ્ટ                  |
| ्<br>युवापीढ़ी <b>औ</b> र मुल्यबोध     | दोनों           | ११३                   |
| युवापीढ़ी और संस्कार                   | बीती ताहि/दोनों | ७९/१४७                |
| युवापीढ़ी का उत्तरदायित्व              | दायित्व         | 28                    |
| ु<br>युवापीढ़ी का दायित्व              | अतीत का         | ሂያ                    |
| युवापीढ़ी कितनी सक्षम ?                | ज्योति से/दोनों | ४१/१२४                |
| युवापीढ़ी की मंजिल क्या ?              | दोनों           | १७३                   |
| युव।पीढ़ी की सार्थकता                  | ज्योति से/दोनों | ४१/१३६                |
| युवापीढ़ी निराश क्यों ?                | ज्योति से       | 28                    |
| युवापीढ़ी : वरदान या अभिशाप            | दोनों           | १७न                   |
| युवापीढ़ी से तीन अपेक्षाएं             | ज्योति से       | १६९                   |
| युवापीढ़ी स्वस्थ परम्पराएं कायम करें   | ज्योति से       | १८३                   |
| युवाशक्ति : समाज की आश।                | ज्योति से       | <b>१</b> ३            |
| योग और करण                             | वि वीथी/मंजिल २ | <b>६</b> २/९ <b>६</b> |
| घोग और भोग                             | बूंद-बूंद २     | ७३                    |
| योग परिज्ञा                            | जागो !          | ६३                    |
| योग्य दीक्षा                           | घर              | १६७                   |
| योग्यताओं का मूल्यांकन हो              | प्रज्ञापर्व     | 5                     |
| योग्यता की कसौटी                       | कुहासे          | २०५                   |
| यौन उन्मुक्तता और ब्रह्मचर्य साधना     | आलोक में        | ६४                    |

| परिशिष्ट १                                        |                    | २६१         |
|---------------------------------------------------|--------------------|-------------|
| यौवन की सुरक्षा : भीतरी रसायन                     | दोनों              | १७६         |
| र                                                 |                    |             |
| रचनात्मक प्रवृत्तियां                             | सफर                | २ <b>१</b>  |
| रमणीयता सदा बनी रहे                               | मंजिल १            | ३६          |
| रस, गंध और स्पर्श चिकित्सा                        | प्रेक्षा           | १६०         |
| राजतन्त्र और धर्मतन्त्र                           | कुहासे             | <u></u> ६८  |
| राजतंत्र का उदय                                   | मुखड़ा             | १२०         |
| राजधानी में पहला भाषण                             | राजधानी            | ११          |
| राजनीति और अणुव्रत                                | प्रश्न             | २४          |
| राजनीति और धर्म                                   | बैसाखियां          | ९६          |
| राजनीति और राष्ट्रीय चरित्र                       | <b>अनै</b> तिकता   | ३२          |
| राजनीति के मंच पर उलभा राष्ट्र भाषा का प्रश्न     |                    |             |
| और दक्षिण भारत                                    | अणु संदर्भ         | १३२         |
| राजनीति पर धर्म का अंकुश जरूरी                    | सफर/अमृत           | 200/20      |
| राजशेखर                                           | धर्म एक            | १५०         |
| राजस्थान की जनता के नाम                           | सफर/अमृत           | १७१/१३७     |
| राजस्थानी साहित्य की धारा                         | शांति के           | ११७         |
| राम मन में, काम सामने                             | समता               | २१७         |
| रात्रि भोजन का औचित्य ?                           | मुक्तिपथ/गृहस्थ    | ६९/७२       |
| रात्रि भोजन-त्याग : एक तप                         | प्रवचन ९           | १२४         |
| रामायण और महाभारत का अन्तर                        | कुहासे             | २४७         |
| राष्ट्र की अखंडता बलिदान मांगती है                | अणृ संदर्भ         | १३७         |
| राष्ट्र की तस्वीर कैसे सुधरे ?                    | प्रवचन ४           | ७६          |
| राष्ट्र की बहुमूल्य सम्पत्ति                      | घर                 | ३२          |
| राष्ट्र की वास्तविक नींव                          | सूरज               | २३ <b>४</b> |
| राष्ट्र की समृद्धि और कृषक                        | आलोक में           | १४०         |
| राष्ट्र के उज्ज्वल भविष्य का आधार                 | घर                 | २ <b>१</b>  |
| राष्ट्र के चारित्रिक पतन में फिल्म व्यवसाय का     |                    |             |
| हाथ                                               | <b>अ</b> णु संदर्भ | ९३          |
| राष्ट्र के चारित्रिक मानदण्डों की प्रेरणा स्रोत : | -                  |             |
| . साधु संस्कृति                                   | अणु संदर्भ         | ওদ          |
| राष्ट्र-धर्म                                      | प्रवचन ४           | ३६          |

**मा**० तुलसी साहित्य : एक पर्यवेक्षण

| राष्ट्र निर्माण और विद्यार्थी                  | सूरज              | २४०        |
|------------------------------------------------|-------------------|------------|
| राष्ट्र निर्माण का सही दृष्टिकोण               | शांति के          | २३०        |
| राष्ट्र निर्माण में धर्म का योगदान             | प्रवचन ११         | १६५        |
| राष्ट्रपति डा. राजेन्द्रप्रसाद                 | धर्म एक           | १६०        |
| राष्ट्र भाषा का प्रश्न और दक्षिण भारत          | अणु गति           | २२४        |
| राष्ट्र विकास का संक्रिय कदम                   | प्रवचन ११         | २२७        |
| राष्ट्रहित और लॉटरी                            | अणु गति           | २३३        |
| राष्ट्रीय अन्तर्राष्ट्रीय समस्याएं और अणुव्रत  | मेरा धर्म         | ४०         |
| राष्ट्रीय एकता और राष्ट्रीय चरित्र             | बैसाखियां         | १०४        |
| राष्ट्रीय एकता का स्वरूप                       | बैसाखियां         | ९०         |
| राष्ट्रीय एकता के पांच सूत्र                   | बैसाखियां         | १०५        |
| राष्ट्रीय एकता के लिए पारस्परिक विश्वास की     |                   |            |
| अविश्यकता                                      | अणु संदर्भ        | १२द        |
| राष्ट्रीय एकता दिवस                            | धर्म एक           | २३७        |
| राष्ट्रीय एकता पर आक्रमण                       | बैसाखियां         | १०२        |
| राष्ट्रीय चरित्र <b>अौ</b> र धर्मकांति         | ज्योति से         | १४७        |
| राष्ट्रीय चरित्र और स्वास्थ्य                  | राज               | १३०        |
| राष्ट्रीय चरित्र-निर्माण का उपक्रम ः अणुव्रत   |                   |            |
| आंदोलन                                         | जीवस              | २०         |
| <b>रा</b> ष्ट्रीय चरित्र बनाम <b>लोक</b> तंत्र | राज/वि दीर्घा     | १३७/८४     |
| राष्ट्रीय चरित्र विकास की अपेक्षाएं            | क्या धर्म         | <b>R</b> X |
| राष्ट्रीय चेतना में विधायकों का योगदान         | आलोक में          | १९६        |
| राष्ट्रीय भावात्मक एकता                        | राज/वि वीथी       | १२२/१२४    |
| राष्ट्रीय समस्याएं और अणुव्रत                  | जागो !            | १६१        |
| रुचि परिष्कार की दिशा                          | <b>अ</b> ालोक में | ११७        |
| रुचिभेद और सामञ्जस्य                           | क्या धर्म         | ६६         |
| रूपांतरण                                       | उद्बो/समता        | १८१/१७९    |
| रूपांतरण का उपाय                               | समता              | २३न        |
| रूस की धरती पर मुरफा रही पौध                   | वैसाखियां         | १३१        |
| रोगोत्पत्ति के कारण (१-२)                      | मंजिल १           | १६०-१६३    |
| ल                                              |                   |            |
| लकीरें खींचने की अपेक्षा                       | बैसाखियां         | હદ્        |
| लक्ष्य : एक कवच                                | घर                | २६७        |
|                                                |                   |            |

Jain Education International

| परिभिष्ट १                                   |                   | २६३        |
|----------------------------------------------|-------------------|------------|
| लघुता से प्रभुता मिले                        | लघुता             | ۰<br>۲     |
| लम्बा यात्रा पंथ                             | समता/उद्बो        | १६९/१७१    |
| लाटरी योजना का सुदूरगामी परिणाम : देश का     |                   | :          |
| चारित्रिक अाधिक दारिद्र्य                    | अणु संदर्भ        | <b>५९</b>  |
| लाभ और अलाभ में संतुलन हो                    | प्रज्ञापर्व       | ६८         |
| लालबहादुर शास्त्री                           | धर्म एक           | १६४        |
| लेखक की आस्था                                | बूंद-बूंद २       | 888        |
| लेण्या और रंगों का संबंध                     | जब जागे           | ९३         |
| लेग्या के वर्गीकरण का आधार                   | प्रेक्षा          | ·8×3       |
| लोक-अलोक की मीमांसा                          | प्रवचन ४          | ९१         |
| लोकजीवन, अध्यात्म <b>औ</b> र <b>अ</b> णुव्रत | अगलोक में         | १ुद्ध      |
| लोकजीवन अहिंसा की प्रयोगणाला बने             | भोर               | १६५        |
| लोकजीवन और मूल्यों का आलोक                   | बैसाखियां         | १२१        |
| लोकतंत्र और अणुव्रत                          | जीवन              | २४         |
|                                              | उद्बो/समता        | १३१/१३०    |
| लोकतंत्र और अहिं <b>स</b> ा                  | अतीत का/धर्म एक   | १०४/२७     |
| लोकतंत्र और चुनाव                            | मेरा धर्म         | २७         |
| लोकतंत्र और नैतिकता                          | सफर/ <b>अ</b> मृत | ९७/४७      |
|                                              | मंजिल १           | २१४        |
| लोकतंत्र का प्रशिक्षण आवश्यक                 | जीवन              | <b>8</b> 3 |
| लोकतन्त्र की बुनियाद : महावीर का दर्शन       | वि वीथी/राज       | १७/३४      |
| लोकतन्त्र के आधार स्तंभ                      | मेरा धर्म         | र९         |
| लोकतन्त्र को सच्ची राह दिखायें               | प्रज्ञापर्व       | १०६        |
| लोकंस्थिति : एक विश्लेषण                     | प्रवचन प          | 38         |
| लोभ का सागर : संतोष का सेतु                  | <b>ल</b> घुता     | 225        |
| ਬ                                            |                   |            |
| वनस्पति का वर्गीकरण                          | <b>अ</b> तीत      | १७१        |
| वनस्पति की उपेक्षा : अपने सुख की उपेक्षा     | लघुता             | X¥         |
| वर्तमान की अपेक्षा                           | आलोक में          | X X        |
| वर्तमान के वातायन से                         | वि वीथी/राज       | ११५/१९६    |
| वर्तमान तनाव और आध्यात्मिकता                 | क्या धर्म         | ४२         |
| वर्तमान में जीना                             | राज/वि वीथी       | १६३/१०३    |
| वर्तमान युग <b>भौ</b> र जैन धर्म             | शांति के          | ሄሂ         |
|                                              |                   |            |

| २६ <b>४</b>                               | <b>था</b> ० तुलसी साहित्य : | एक पर्यवेक्षण |
|-------------------------------------------|-----------------------------|---------------|
| वर्तमान युग और युवापीढ़ी                  | वि दीर्घा                   | १४०           |
| यतमान विषमता का हल                        | शांति के                    | ، م<br>ا      |
| वर्तमान शताब्दी की छोटी सी भलक            | जब जागे                     | १७९           |
| वर्तमान संदर्भ में शास्त्रों का मूल्यांकन | धर्म एक                     | १३४           |
| वर्तमान समस्याएं                          | क्या धर्म                   | 38            |
| वर्तमान समस्या का समाधान : अपरिग्रहवाद    | शांति के                    | ९४            |
| वर्तमान समाज-व्यवस्था के मूल्य और महाव    |                             |               |
| fe                                        | द्धांत राज/वि वीथी          | ३१/१४         |
| वसुधैव कुटुम्बकम्                         |                             | २६४           |
| वस्तु की सापेक्षता                        | गृहस्थ/मुक्तिपथ             | ११६/१११       |
| वस्तुबोध की प्रक्रिया                     | गृहस्थ/मुक्तिपथ             |               |
| वस्त्रधारण की उपयोगिता                    | मंजिल २                     | १६४           |
| वह व्यक्ति नहीं, संस्था था                | वि दीर्घा                   | २०५           |
| वही दरवाजा खुलेगा, जिसे खटखटाएंगे         | कुहासे                      | 8             |
| वण्च्य और अवाच्य                          | गृहस्थ/मुक्तिपथ             | 888/808       |
| वाणी की महत्ता                            | प्रवचन ९                    | <b>₹</b> X    |
| वाद का व्यामोह                            | प्रगति की/आ. तु.            | १/न           |
| वादों के पीछे मत पड़िये                   | ज्योति के                   | .,<br>२८      |
| वार्षिक पर्यवेक्षण                        | नैतिक                       | ५०            |
| वासना उभार की समस्या और समाधान            | मेरा धर्म                   | ४४            |
| वास्तविक सौन्दर्य की खोज                  | मंजिल २                     | - بر<br>جبر   |
| वास्तविक स्वागत                           | सूरज                        | २४२           |
| विकथाः साधना का पलिमन्थु                  | मंजिल १                     | ९६            |
| विकास का दर्शन                            | घर                          | 210           |
| विकास का मानदंड                           | क्या धर्म                   | ११७           |
| विकास का सही पथ                           | प्रवचन ११                   | २१९           |
| विकास का सोपान ः जागृति                   | सोचो ! ३                    | 880           |
| विकास की अवधारणा                          | बैसाखियां                   | १२३           |
| विकास की नई दिशा                          | प्रज्ञापर्व                 | १५९           |
| विकास के मौलिक बिन्दु                     | बीती ताहि                   | ९ द           |
| विकास या ह्रास ?                          | शांति के                    | र्×<br>२४०    |
| विकिया कैसे होती है ?                     | मंजिल २                     | ्र<br>२३      |
| विघटन और समन्वय                           | जागो !                      | <b>१</b> ४४   |
|                                           | - 4 1 4 1 4                 | ***           |

| <sup>.</sup> परिशिष्ट १                                |                      | २६४                 |
|--------------------------------------------------------|----------------------|---------------------|
| विघटन के हेतु                                          | अणु गति              | २३०                 |
| विचार-क्रांति के बढ़ते चरण                             | प्रवचन ४             | <b>६</b> १          |
| विचार भेद और समन्वय                                    | बूंद-बूंद १          | १४                  |
| विचार-समीक्षा                                          | धर्म एक              | १२७                 |
| विजय और पराजय के बाद की विजय                           | मुखड़ा               | १३२                 |
| विजेता कौन ?                                           | मंजिल १              | २०१                 |
| विज्ञान और अध्यात्म                                    | अणु गति              | १८०                 |
| विज्ञान और शास्त्र                                     | अणु गति              | १८३                 |
| विज्ञान के सही संयोजन की अ।वश्यकता                     | अणु संदर्भ           | ११२                 |
| विदाई संदेश                                            | <b>अ</b> ा. तु./सूरज | १२१/२७              |
| विद्या किसलिए ?                                        | प्रगति की            | ३४                  |
| विद्या की निष्पत्तिः विनय और प्रामाणिकता के            |                      |                     |
| संस्कार                                                | आलोक में             | <b>११</b> ३         |
| विद्या जीवन-निर्माण की दिशा बने                        | ज्योति के            | ३१                  |
| विद्याध्ययन का लक्ष्य                                  | नवनिर्माण            | १३९                 |
| विद्याध्ययन क्यों और कैसे ?                            | <b>अ</b> गगे         | <b>१</b> ६ <b>१</b> |
| विद्यार्जन का ध्येय                                    | प्रवचन ९             | २४५                 |
| विद्यार्जन की सार्थकता                                 | सूरज                 | १३                  |
| विद्यार्थियों का निर्माण ही राष्ट्र-निर्मा <b>ण है</b> | संभल                 | ३८                  |
| विद्यार्थियों के रचनात्मक मस्तिष्क का निर्माण          | अणु संदर्भ           | ६९                  |
| विद्यार्थियों से                                       | जन-जन                | १७                  |
| विद्यार्थी और जीवन-निर्माण की दिशा                     | आगे                  | ሂሂ                  |
| विद्यार्थी और नैतिकता                                  | भोर                  | 280                 |
| विद्यार्थी का कत्त्तेव्य                               | संभल                 | ३३                  |
| विद्यार्थी का चरित्र                                   | प्रवचन ९             |                     |
| विद्यार्थी का जीवन                                     | सूरज                 | <u> </u>            |
| विद्यार्थी कौन होता है ?                               | प्रवचन ९             | १३२                 |
| विद्यार्थी जीवन : एक समस्या, एक समाधान                 | धर्म एक              | 55                  |
| विद्यार्थी जीवन और संयम                                | घर                   | ۲                   |
| विद्यार्थी जीवन का महत्त्व                             | नवनिर्माण            | १६३                 |
| विद्यार्थी जीवन : जीवन-निर्माण का काल                  | भोर                  | ९७                  |
| विद्यार्थी दृढ़प्रतिज्ञ बने                            | प्रवचन ११            | १                   |

| २६६                                      | <b>अ</b> ।० तुलसी साहित्य : एग | क पर्यंवेक्षण |
|------------------------------------------|--------------------------------|---------------|
| बिद्यार्थी भावना का महत्त्व              | नवनिर्माण                      | १६८           |
| विद्यार्थी या आत्मार्थी ?                | शांति के                       | २३७           |
| विद्यार्थी वर्ग का नैतिक जीवन            | सूरज                           | X 3-          |
| विद्या वही है                            | प्रवचन ११                      | १७७           |
| विनय के प्रकार                           | मंजिल १                        | 803           |
| विपर्यय हो रहा है                        | ज्योति के                      | १२            |
| विरक्ति और भोग                           | बूंद-बूंद २                    | २७            |
| विरोध से समभौता                          | बूंद बूंद १                    | १७७-          |
| विलक्षण परीक्षण                          | कुहासे                         | ९३            |
| विवाह के संदर्भ में नैतिकता              | अनैतिकता                       | १४५           |
| विवेक संवारता है आचार को                 | लघुता                          | ३६            |
| विवेक है सच्चा नेत्र                     | प्रवचन ११                      | 8X -          |
| विवेचन जीव और अजीव का                    | प्रवचन ९                       | 822           |
| विशुद्धि का उपाय ः प्रायश्चित्त          | मंजिल २                        | 828           |
| विशुद्धि के स्थान                        | प्रवचन ९                       | ४१            |
| विशेष गुण : एक विमर्श                    | प्रवचन ५                       | <b>१</b> ३१   |
| विशेष पाथेय                              | बीती ताहि                      | 880           |
| विश्व का आलोक स्तंभ                      | प्रवचन ४                       | १९४           |
| विश्व की विषम स्थिति                     | राज/आ. तु.                     | १७/११४        |
| विश्व के लिए आशास्पद                     | जागो                           | १९३           |
| विश्व के लिए महिलाएं : महिलाओं के लिए वि | श्व जीवन                       | ११०           |
| विश्वबंधुत्व और अध्यात्मवाद              | शांति के                       | 5             |
| विश्वबंधुत्व का आदर्श अपनाएं             | प्रवचन ११                      | १८७           |
| <b>वि</b> श्वमैत्री                      | प्रवचन ९                       | نې و          |
| विक्वमैत्री का पर्वः पर्युषण             | अतीत का                        | 8 X 8         |
| विश्वमैत्री का मार्ग                     | संभल                           | १८१           |
| विष्वण्ञांति और अणुशस्त्र                | मेरा धर्म                      | ₹ ₹           |
| विश्व शांति और अध्यात्म                  | प्रवचन ९                       | २६४           |
| विष्व शांति और अस्त्रनिर्माण             | बूंद-बूंद २                    | १०            |
| विश्व शांति और उसका मार्ग                | विश्वशांति/आ. तु.              | १/নড          |
| विष्व शांति और सद्भाव                    | शांति के                       | 35            |
| विश्व शांति का मूलमंत्र                  | मेरा धर्म                      | १९१           |

परिशिष्ट १

| विश्व-शांति का सपना : अहिंसा और अनेकांत क  | ो                 |            |
|--------------------------------------------|-------------------|------------|
| आंखे                                       |                   | 288        |
| विश्व शांति की आचार संहिता                 | आलोक में          | १६९        |
| विश्व शांति के प्रेमियों से                | जन-जन             | 5          |
| विश्व शांति के लिये अहिंसा                 | भोर               | १४३        |
| विश्व संघ और अणुव्रत                       | प्रश्न            | <b>ሂ</b> ሄ |
| विश्वास का आधार                            | समता              | २३२        |
| विश्वास का प्रथम बिन्दु                    | आलोक में          | ३३         |
| विश्वास बनता है बुनियाद                    | बैसाखियां         | ७४         |
| विषमता की धरती पर समता की पौध              | कुहासे            | 888        |
| विसंगति                                    | समता              | २२१        |
| विसर्जन                                    | धर्म एक/नयी पीढ़ी | ४१/६३      |
| विसर्जन : आंतरिक आसक्ति का परित्याग        | मेरा धर्म         | १४०        |
| विसर्जन का प्रतीक : मर्यादा महोत्सव        | मेरा धर्म         | १३६        |
| विसर्जन किसका ?                            | खोए               | १२         |
| विसर्जन क्या है ?                          | समता/उद्बो        | 899/202    |
| विस्मृति भी जरूरी है                       | प्रवचन ४          | Źо         |
| वीतरागता के तत्त्व                         | सूरज              | 825        |
| वीर कौन ?                                  | प्रवचन ११         | 69         |
| वीरता की कसौटी                             | नवनिर्माण         | १५३        |
| वीरों की भूमि                              | प्रवचन ११         | १३४        |
| वृत्तियों का परिष्कार                      | प्रवचन ९          | ७४         |
| वृत्तियों का शोषण : विचारों का पोषण        | खोए               | १३७        |
| वृत्तियों को संयमित बनायें                 | संभल              | 80         |
| वृत्तिशोधन की प्रक्रिया                    | आलोक में          | <b>६</b> १ |
| बृहत्तर भारत के दक्षिणार्ध और उत्तरार्ध की |                   |            |
| विभाजक रेखा : वेयड्ढ पर्वंत                | अतीत              | १९९        |
| वे अनुपमेय थे                              | बीती ताहि         | <u> </u>   |
| वे आज कहां ?                               | शांति के          | २४४        |
| वे हमारे उपकारी हैं                        | प्रवचन १०         | २४१        |
| वैचारिक अहिंसा                             | मुक्तिपथ/गृहस्थ   | 22/20      |
| वैज्ञानिक धर्म के प्रवक्ता ः भगवान् महावीर | मेरा धर्म         | ંપ્ર૬      |
| बैज्ञानिक प्रगति से मानव भयभीत क्यों ?     | राज/वि दीर्घा     | २३३/९४:    |

| २६८                                     | <b>अ</b> ा० तुलसी साहित्य : ए | र्क पर्यवेक्षण |
|-----------------------------------------|-------------------------------|----------------|
| वैभव सम्पदा की भूलभुलैया                | सूरज                          | १२३            |
| वैयक्तिक और सामूहिक साधना का मूल्य      | प्रवचन ४                      | 888            |
| वैयक्तिक साधना का अधिकारी               | मंजिल १                       | 888            |
| वैयावृत्त्यः कर्मं निर्जरण की प्रक्रिया | मंजिल १                       | ξo             |
| वैराग्य का मूल्य                        | प्रवचन १०                     | ९०             |
| वोटों की राजनीति                        | समता                          | २१९            |
| व्यक्ति और संघ                          | खोए                           | १०१            |
| व्यक्ति और समाज                         | बंद-बूंद २                    | १७४            |
| व्यक्ति और समाज-निर्माण                 | मेरा धर्म                     | ३७             |
| च्यक्ति <b>अ</b> ौर समुदाय              | बैसाखियां                     | २०१            |
| व्यक्ति का कर्तव्य                      | सूरज                          | १६०            |
| व्यक्ति की मनोभूमिका                    | सूरज                          | १७३            |
| व्यक्तित्व की कमी को भरना है            | कुहासे                        | ११ू            |
| व्यक्तित्व की कसौटियां                  | दीया                          | ३१             |
| व्यक्तित्व-निर्माण का वर्ष              | कुहासे                        | २२३            |
| व्यक्ति-निर्माण और धर्म                 | जागो !                        | १०७            |
| व्यक्तित्व-निर्माण में भावधारा का योग   | प्रेक्षा                      | १६८            |
| व्यक्ति बनाम समाज                       | प्रवचन ११                     | <b>X2</b>      |
| व्यक्तिवादी दृष्टिकोण बने               | प्रवचन ११                     | १४१            |
| व्यक्ति-व्यक्ति का चरित्र बल जागे       | संभल                          | २१५            |
| व्यक्ति सुधार ही समष्टि सुधार है        | भोर                           | পত             |
| व्यक्ति से समाज की ओर                   | प्रज्ञापर्व                   | ف              |
| व्यवसाय जगत की बीमारी : मिलावट          | अनैतिकता/अमृत                 | १७९/७१         |
| च्यःसाय तंत्र और सत्य साधना             | आलोक में                      | ४८             |
| व्यवहार और साधना                        | बूंद-बूंद १                   | १३३            |
| व्यवहार का प्रयोग कब और कैसे ?          | जागो !                        | ७३             |
| व्यष्टि और समष्टि                       | बूंद-बूंद १                   | २७             |
| व्यष्टि ही समष्टि का मूल                | प्रवचन ११                     | 808            |
| व्यसनमुक्ति में जैन धर्म का योगदान      | अनैतिकता                      | ३द             |
| व्यापार और सच्चाई                       | सूरज                          | १००            |
| व्यापारी जीवन-धारा को बदले              | संभल                          | १६२            |
| च्यापारी वर्ग से अपेक्षा                | संभ <b>ल</b>                  | ११             |
| व्यापारी स्वयं को बदलें                 | भोर                           | १९६            |

| परिशिष्ट १                                |             | २६९           |
|-------------------------------------------|-------------|---------------|
| व्रत और अनुशासन                           | नैतिक/संभल  | १६/१७६        |
| वत और अप्रमाद के संस्कार                  | आलोक में    | 83            |
| व्रत और प्रायश्चित्त                      | मंजिल २     | 50            |
| व्रत और व्रती                             | ज्योति के   | 3 X F         |
| व्रत का जीवन में महत्त्व                  | नैतिक       | 58            |
| व्रत का फल                                | संभल        | <b>ટ્ર</b> પ્ |
| व्रत का महत्त्व                           | मंजिल १     | 28            |
| व्रत ग्रहण की योग्यता                     | आलोक में    | રદ્           |
| व्रत बंधन नहीं, कवच है                    | समता/उद्बो  | . ३४/३४       |
| व्रत साध्य नहीं, साधन                     | नैतिक       | २३            |
| व्रतही अभय का मागं                        | प्रगति की   | २६            |
| व्रती बनने के बाद                         | ज्योति के   | ४३            |
| व्रतों का प्रयोग                          | नैतिक       | <b>د</b> ۲    |
| व्रतों की भाषा और भावना                   | आलोक में    | ३९            |
| व्रतों के प्रति <b>अ</b> ास्था            | बूंद-बूंद २ | አድ            |
| व्रतों से होता है व्यक्तित्व का रूपान्तरण | मनहंसा      | 28            |
| श                                         |             |               |
| शक्ति का विस्फोट                          | समता/उद्बो  | ११६७/१६९      |
| शक्ति का सदुपयोग                          | सोचो ! ३    | २२२           |
| शक्ति का सदुपयोग हो                       | जागो !      | २०१           |
| शक्ति को पहचान                            | मंजिल २     | १६९           |
| शक्तिकी स्पर्धा में शान्ति दोगी           | पगति की     | 9 i e         |

शक्ति की स्पर्धा में शान्ति होगी प्रगति की १७ शक्ति के उपयोग की दिशा बैसाखियां १९४ शक्तिमय जीवन जीने की कला सोचो ! ३ २३न शक्तिशाली कौन : कर्म या संकल्प ? जब जागे 230 शक्ति संगोपन की साधना खोए 880 शत्रु-विजय प्रवचन ९ ፍሂ शब्द की उत्पत्ति प्रवचन ९ शब्दों के संसार में अतीत १६६ शब्दों में उलफन क्यों ? बूंद-बूंद १ १०५ शब्दों में उलफन न हो ब्ंद-बंद १

30

X¥

| २७•                                           | आ० तुलसी साहित्य   | : एक पर्यवेक्षण  |
|-----------------------------------------------|--------------------|------------------|
| भारीर एक नौका है                              | मुखड़ा             | १४९              |
| शरीर और मन का संतुलन                          | आलोक में           | ت <b>تر</b>      |
| शरीर का स्वरूप                                | मंजिल १            | १ूदर             |
| शरीर के दो प्रकार                             | प्रवचन ४           | १७७              |
| भारीर को छोड़ दें, धर्मशासन को नहीं           | अतीत का            | ६न               |
| भरीर को जानें                                 | प्रवचन ४           | २०६              |
| शरीर प्रेक्षा है शक्ति दोहन की कला            | त्रेक्षा           | ११२              |
| <u> </u>                                      | मंजिल २/मुक्ति इसं | ने ४०/६ <b>१</b> |
| शस्त्र बनाने बाली चेतना का रूपान्तरण          | कुहासे             | २७               |
| <b>श</b> स्त्र-विवेक है निःशस्त्रीकरण         | लघुता              | ४८               |
| शाकाहारी संस्कृति पर प्रहार                   | बैसाखियां          | २१०              |
| शान्ति आत्मा में है                           | प्रवचन ११          | ९५               |
| शांति और अहिंसा-उपक्रम                        | जीवन               | १०               |
| शांति और कांति का भ्रम                        | शांति के           | ९७               |
| शांति और <b>लो</b> कमत                        | धर्म एक            | २०               |
| शान्ति कहां है ?                              | बैसाखियां          | १७९              |
| शांति का आधार : असंग्रह की वृत्ति             | बूंद-बूंद २        | ४२               |
| शान्ति का उपाय                                | समता/उद्बो         | १३६/१३८          |
| शान्ति का निर्दिष्ट मार्ग                     | घर                 | 88 <b>8</b>      |
| शान्ति का पथ                                  | संभल/प्रवचन ११     | ९८,१८७/७८        |
| शान्ति का बोधपाठ                              | दीया               | ७२               |
| शान्ति का मार्ग                               | घर                 | ७४,१७३           |
| शान्ति का मार्गे : अपरिग्रह                   | आगे                | १०६              |
| शान्ति का मूल                                 | उद्बो/समता         | १३६/१३४          |
| शान्ति का सच्चा साधन                          | सूरज               | ४८               |
| शान्ति का सही मार्ग                           | आगे                | X                |
| शान्ति का साधन                                | प्रवचन ९           | ५१               |
| <b>शान्ति का हेतु : पर्यावरण की वि</b> शुद्धि | प्रेक्षा           | १४९              |
| शान्ति की आरेर                                | प्रवचन ११          | २१४              |
| शान्ति की खोज                                 | भोर                | १६९              |
| <b>शान्ति की चाह किसे है</b> ?                | समता/उद्बो         | ४९/४९            |
| शान्ति के उपाय                                | घर                 | २५६              |
| शान्ति के दो पथ                               | शान्ति के          | २२३              |

| <b>प</b> रिशिष्ट <b>१</b>                                 |                   | २७१         |
|-----------------------------------------------------------|-------------------|-------------|
| <sup>-</sup> शान्ति के लिए अणुव्रतों की उपेक्षा मत कीजिये | ज्योति के         | ३२          |
| शान्तिवादियों से                                          | प्रगति की         | २०          |
| शान्तिवादी राष्ट्रों से                                   | जन-जन             | 9           |
| शान्ति : सुख का मार्ग                                     | आगे               | २३६         |
| ःशाश्वत और सामयिक                                         | कुहासे            | १७४         |
| शाश्वत और सामयिक मर्यादायें                               | प्रवचन १०         | ११६         |
| शाश्वत तत्त्व                                             | प्रवचन १०         | १३३         |
| णाण्वत धर्म                                               | गृहस्थ/मुक्तिपथ   | 6/X         |
| शाश्वत धर्म का स्वरूप                                     | लघुता             | १२४         |
| शाश्वत मूल्यों की उपेक्षा                                 | बैसाखियां         | ३४          |
| शाश्वत मूल्यों की सत्ता                                   | बैसाखियां         | १३          |
| शाश्वत सत्य ः नयी प्रस्तुति                               | उद्बो/समता        | ७३/७३       |
| शाश्वत सुख का आधारः अध्यात्म                              | प्रवचन ४          | र९          |
| शासन तंत्र और नैतिक मूल्य                                 | अनैतिकता          | १३०         |
| शासन समुद्र है                                            | संभल              | १२२         |
| शास्त्र का सत्यः अनुभव का सत्य                            | बैसाखियां         | ७२          |
| शास्त्रों में गुंथा चरित्र जीवन में                       | कुहासे            | १९ <b>१</b> |
| शिकायत का युग                                             | बूंद-बूंद १       | १०४         |
| शिकायत बनाम <b>अ</b> ात्म-निरीक्षण                        | जागो !            | २१०         |
| <b>शिक्षक और शिक्षार्थी</b>                               | संभल              | १६          |
| शिक्षक का दायित्व                                         | आलोक में          | १२●         |
| शिक्षक गुरु बने                                           | बैसाखियां         | १४४         |
| शिक्षक होता है जीवन                                       | प्रवचन ९          | २२१         |
| शिक्षकों की जिम्मेवारी                                    | सूरज              | १९५         |
| शिक्षा                                                    | सूरज              | १२४         |
| शिक्षा, अध्यात्म और नैतिकता                               | <b>বাস</b>        | १४७         |
| शिक्षा और जीवन मूल्य                                      | <b>बैसा</b> खियां | १४९         |
| शिक्षा और शिक्षार्थी                                      | प्रश्न            | ४१          |
| शिक्षा और स्वावलंबन                                       | बीती ताहि         | ११७         |
| शिक्षा का <b>अ</b> दिशे                                   | संभल              | १२न         |
| शिक्षा का उद्देश्य                                        | कुहासे/भोर        | १३६/१००     |
| शिक्षा का उद्देश्य : आध्यात्मिक                           | जब जागे           | <b>ک</b> •  |
| वैज्ञानिक व्यक्तित्व                                      |                   |             |

| २७२                                        | <b>अ</b> ा० तुलसी साहित्य ः । | एक पर्यवेक्षण     |
|--------------------------------------------|-------------------------------|-------------------|
| <b>शिक्षा का उद्देश्य : प्रज्ञा जागर</b> ण | आलोक में                      | 805               |
| शिक्षा का कार्य है चरित्र-निर्माण          | प्रवचन ९                      | २०६               |
| शिक्षा का ध्येय                            | संभल                          | २०५               |
| शिक्षा का फलितआचार                         | भोर                           | २४                |
| शिक्षा का फलित —साधना                      | प्रवचन ४                      | ३३                |
| शिक्षा का सही लक्ष्य                       | सूरज                          | १८३               |
| शिक्षा की निष्पत्तिः अखंड व्यक्तित्व का    | क्या धर्म                     | १३४               |
| निर्माण                                    |                               |                   |
| शिक्षा की पात्रता                          | समता                          | २०९               |
| शिक्षा की सार्थकता                         | वैसाखियां                     | १४०               |
| शिक्षा के क्षेत्र में प्रयोग का अवसर       | कुहासे                        | १३३               |
| णिक्षा के क्षेत्र में बढ़ता प्रदूषण        | जब जागे                       | ሂሂ                |
| शिक्षा जीवन-मूल्यों से जुड़े               | प्रज्ञापर्व                   | <del>م (ع</del> . |
| शिक्षानुशीलन                               | सूरज                          | १९३               |
| शिक्षा में अणुव्रत-आदशौँ का समावेश हो      | घर                            | ፞ፚጜ               |
| शिक्षार्थी की अर्हता                       | प्रवचन ११                     | १६०               |
| शिक्षा व साधना की समन्विति                 | प्रवचन १०                     | ६२                |
| शिक्षाशास्त्रियों से                       | जन-जन                         | २२                |
| शिखर से तलहटी की ओर                        | बँसाखियां                     | ź.                |
| शिविर जीवन                                 | सूरज                          | ९४                |
| शिविर साधना                                | प्रेक्षा                      | ७३                |
| शुद्ध जीवन-चर्या                           | संभल                          | १०१               |
| शुद्ध साध्य के लिए शुद्ध साधना जरूरी       | <b>स</b> फर/ <b>अ</b> मृत     | १२३/५९            |
| <b>शुभ-अ</b> शुभ दीर्घायुष्य बंधन के कारण  | मंजिल २                       | १०६               |
| शोषण-मुक्त समूह-चेतना                      | अलोक में                      | २०                |
| शोषण-विहीन समाज का स्वरूप                  | अणु गति/ <b>अ</b> णु संदर्भ   | १३२/१४१           |
| शोषण-विहीन समाज रचना                       | अणु गति/अणु संदर्भ            | १३४/२१            |
| शोषण : समाज की बुराई                       | समता/उद्बो                    | ६७/६७             |
| श्रद्धाः ः                                 | घर                            | १६९               |
| श्रद्धा और आचरण                            | मुक्तिपथ/गृ्हस्थ              | १३२/१३७           |
| श्रद्धा और आचार की समन्विति                | आगे                           | <b>१३४</b> -      |
| श्रद्धा और चारित्र                         | प्रवचन ९                      | ६१                |
| श्रद्धा और ज्ञान                           | प्रवचन ९                      | Ę                 |

| परिशिष्ट १                                     |                         | २७३              |
|------------------------------------------------|-------------------------|------------------|
| श्रद्धाकी निष्पत्ति                            | गृहस्थ/मुक्तिपथ         | १३९/१३४          |
| श्रद्धा तथा सत्चर्या का समन्वय करिये           | शान्ति के               | २१४              |
| श्रद्धा व आत्मनिष्ठा                           | नवनिर्माण               | १४१              |
| श्रद्धाशीलता : एक वरदान                        | घर                      | २४०              |
| श्रद्धा संघ का प्राण तत्त्व है                 | संभल                    | 80               |
| श्रद्धाहीनता सबसे बड़ा अभिशाप है               | संभल                    | ६●               |
| श्रदा है आश्वासन                               | मनहंसा                  | ¥₹               |
| श्रम और संयम                                   | घर                      | १०५              |
| श्रम और सेवा का मूल्यांकन                      | मुखड़ा                  | <b>१</b> ५ ३     |
| श्रम की संस्कृति                               | समता                    | २३६              |
| श्रमण परम्परा और भगवान् पार्श्व                | भगवान्                  | १                |
| श्रमण संस्कृति                                 | राज/वि वीथी<br>संभल/भोर | ७४/७=<br>२०१/१४४ |
| श्रमण संस्कृति का प्राग्वैदिक <b>अ</b> स्तित्व | अतीत                    | १                |
| श्रमण संस्कृति का स्वरूप                       | नवनिर्माण               | १३०              |
| श्रमण संस्कृति की मौलिक देन                    | ज्योति से               | ፍሂ               |
| श्रमनिष्ठा और कर्तव्यनिष्ठा को जगाएं           | प्रवचन ४                | १४६              |
| श्रम से न कतरायें                              | प्रज्ञापर्व             | २७               |
| श्रवणीय क्या है ?                              | प्रवचन १०               | १७०              |
| श्रामण्य का सार : उपशम                         | घर                      | १९५              |
| श्रावक अपने दायित्व को समर्भे                  | वि दीर्घा               | १३६              |
| श्रावक का दायित्व                              | प्रवचन ९                | २०७              |
| श्रावक की <b>आ</b> चार-संहिता                  | अनैतिकता                | २०               |
| श्रावक की <b>अा</b> त्म-निर्भरता               | मुक्तिपथ/गृहस्थ         | १५२/१६९          |
| श्रावक की चार कक्षाएं                          | मुक्तिपथ/गृहस्थ         | १४८/१६५          |
| श्रावक की दिनचर्या (१−३)                       | गृहस्थ                  | १८१-५४           |
|                                                | मुक्तिपथ                | १६४-६-           |
| श्रावक की धर्म-जागरिका                         | मुक्तिपथ/गृहस्थ         | 898/888          |
| श्रावक की भूमिका                               | गृहस्थ/मुक्तिपथ         | १४३/१३६          |
| श्रावक की साप्ताहिक चर्या                      | मुक्तिपथ/गृहस्थ         | १६९/१८६          |
| श्रावक के गुण                                  | गृहस्थ/मुक्तिपथ         | १६७/१४०          |
| श्रावक के त्याग                                | मुक्तिपथ/गृहस्थ         | १५४/१७१          |
| श्रावक के मनोरथ (१-३)                          | गहस्थ                   | १४४-४९           |

| श्रावक के मनोरथ (१-३)             | मुक्तिपथ          | १३५-४२              |
|-----------------------------------|-------------------|---------------------|
| श्रावक जन्म से या कर्म से (१-२)   | मुक्तिपथ          | १७०-७२              |
| •                                 | -<br>गृहस्थ       | १८७ <b>-१</b> ८९    |
| श्रावक जीवन के विश्राम (१-२)      | गृहस्थ            | १६१-६३              |
|                                   | मुक्तिपथ          | १४४-४६              |
| श्रावक दृष्टि और अपरिग्रह         | दायित्व/अतीत व    | का २७/६१            |
| श्रावक समाज को कत्तवय-बोध         | मंजिल २/मुक्ति    | इसी ६०/५४           |
| श्रीमज्जयाचार्य                   | मंजिल १           | १४                  |
| श्रीमद्राजचन्द्र                  | धर्म एक           | १७७                 |
| श्रुत और शील की समन्विति          | लघुता             | १५०                 |
| न्-<br>श्रुंत ज्ञान : एक विश्लेषण | प्रवचन ५          | १७४                 |
| श्रुतज्ञान के भेद                 | प्रवचन ≍          | १७९                 |
| श्वास को देखना, आत्मा को देखना    | मुखड़ा            | १३७                 |
| श्वास-दर्शन                       | मंजिल १           | 59                  |
| श्वास-प्रेक्षा                    | प्रवचन ५          | ३                   |
| ষ                                 |                   |                     |
|                                   |                   | <b>6</b> - <b>X</b> |
| षड्द्रव्यों की स्थिति             | प्रवचन ५          | १०४                 |
| स                                 |                   |                     |
| संकट मूल्यों के बिखराव का         | बैसाखियां         | 95                  |
| संकल्प का बल : साधना का तेज       | कुहासे            | १९४                 |
| संकल्प का मूल्य                   | मुखड़ा            | 65                  |
| संकल्प की अभिव्यक्ति              | प्रवचन ९          | <b>१</b> न ३        |
| संकल्प की स्वतंत्रता              | कुहासे            | १२०                 |
| संकल्प क्यों और कैसे ?            | प्रवचन ४          | १३                  |
| संकल्पों की मशाल                  | दोनों             | ३८                  |
| संगठन का अ।धार : मर्यादा-महोत्सव  | सफर/ <b>अ</b> मृत | 288/200             |
| संगठन की अपेक्षा                  | धर्म एक           | १३२                 |
| संगठन की मर्यादा                  | प्रवचन ११         | १४०                 |
| संगठन के तत्त्व                   | मुखड़ा            | ₹⊏१                 |
| संगठन के बुनियादी तत्त्व          | दोनों             | १४७                 |
| संगठन के मूल सूत्र                | नैतिक/भोर         | 82=/२०              |
|                                   | -                 | •                   |

**आ० तुलसी साहित्य : एक पर्यंवेक्षण** 

## परिशिष्ट १

| संगठन जड़ता नहीं, प्रेरणा के केन्द्र बनें | <b>अ</b> णु सन्दर्भ | છછ          |
|-------------------------------------------|---------------------|-------------|
| संग्रह और अपव्यय से मुक्त जीवन-बोध        | आलोक में            | ९३          |
| संग्रह और त्याग                           | गृहस्थ/मुक्तिपथ     | ६६/६४       |
| संग्रह की परिणति—-संघर्षं                 | आलोक में            | १२          |
| संघ और हमारा दायित्व                      | मंजिल १             | २१२         |
| संघ का आधार : मर्यादाएं                   | मंजिल २             | १५०         |
| संघ का गौरव                               | आगे                 | २७न         |
| संघ की महनीयता                            | मंजिल १             | १०४         |
| संघ-धर्म                                  | प्रवचन ४            | ४२          |
| संघपुरुष : एक परिकल्पना                   | लघुता               | २३६         |
| संघ में आचार्य का स्थान                   | जागो !              | २२१         |
| संघ में कौन रहे ?                         | मुखड़ा              | १८८         |
| संघ-व्यवस्था-संचालन और पांच व्यवहार       | दीया                | <b>१४</b> ४ |
| संघर्ष                                    | ज्योति के           | १६          |
| संघर्ष का मूल : स्वार्थ-चेतना             | बूंद-बूंद १         | १४५         |
| संघर्ष की नई दिशा                         | दोनों<br>तोनों      | द२          |
| संघर्ष कैसे मिटें ?                       | प्रगति की/राजधानी   | ४/३०        |
|                                           | <i>था</i> ० तु०     | ંશ્વ        |
| संघ, संघपति और युवा दायित्व               | दायित्व             | <b>४९</b>   |
| संघर्ष सत् और असत के बीच                  | मुखड़ा              | १६४         |
| संघर्ष से शांति                           | समता                | <b>४</b> ४  |
| संघीय प्रवृत्ति का आधार                   | जागो !              | ६९          |
| संघीय मर्यादाएं                           | मंजिल १             | १०१,१९८     |
| संघीय मर्यादाओं के प्रति सजग रहें         | प्रवचन ४            | १५५         |
| संघीय संस्कार                             | गृहस्थ              | १५१         |
| संघीय स्वास्थ्य के सूत्र                  | मनहंसा              | १८४         |
| संतजन : प्रेरणा प्रदीप                    | सोचो ! ३            | २९६         |
| संत दर्शन का माहात्म्य                    | प्रवचन १०/आगे       | १६/१११      |
| संतान का कोई लिंग नहीं होता               | कुहासे              | 808         |
| संतों का स्वागत क्यों ?                   | प्रवचन ९            | १न          |
| संतों केश्स्वागत की स्वस्थ परम्परा        | भोर                 | ५९          |
| संदर्भ योगक्षेम वर्ष का : भूमिका नारी की  | जीवन                | \$ 8 9      |
| संदर्भ शास्त्र-वाचना का                   | प्रज्ञापर्व         | १४६         |
|                                           |                     | •           |

आ० तुलसी साहित्य : एक पर्यवेक्षण

| संदर्भ शास्त्रीय प्रवचन का             | प्रज्ञापर्व      | १४२       |
|----------------------------------------|------------------|-----------|
| संपिक्खए अप्पगमप्पएणं                  | प्रवचन ४/मंजिल   |           |
| • •                                    | मुक्ति इसी       | ् १४      |
| संबन्धों का आइना : बदलते हुए प्रतिबिंब | उ <sup>.</sup>   | १द        |
| संबन्धों की मिठास                      | कुहासे           | २१२       |
| संबन्धों की यात्रा का आदि-बिंदु        | उर्डे<br>जब जागे | १३२       |
| संभव है मनोवृत्ति में बदलाव            | दीया             | રેહ       |
| संयम                                   | भोर              | १५०       |
| संयमः खलु जीवनम्                       | प्रवचन ४         | १४०       |
| संयम एक महल है                         | मंजिल १          | હલ        |
| संयम : एक सेतु                         | मंजिल १          | १४२       |
| संयम का मूल्य                          | समता/उद्वो       | १८७/१८९   |
|                                        | बैसाखियां        | 83        |
| संयम की आवश्यकता                       | सूरज             | ,<br>(90  |
| संयम की साधना                          | जागो !           | १६८       |
| संयम की साधना : परिस्थिति का अन्त      | क्या धर्म        | ४३        |
| संयम के दो प्रकार                      | प्रवचन ४         | १२२       |
| संयम के संस्कार                        | समता/उद्बो       | १८९/१९१   |
| संयम ः जैन संस्कृति का प्राण           | ज्योति से        | ९३        |
| संयम सर्वोच्च मूल्य है                 | संभल             | २०६       |
| संयम से होता है शक्ति का जागरण         | जब जागे          | ्र<br>११३ |
| संयम ही जीवन है                        | भोर/प्रश्न       | ७७,१६०/३  |
|                                        | प्रज्ञापर्व      | ३२        |
| संयम ही सच्ची स्वतन्त्रता              | प्रज्ञापर्व      | ३४        |
| संयमी गुरु                             | घर               | ف         |
| संयुक्त परिवार की वापसी आवश्यक         | कुहासे           | 55        |
| संयुक्त राष्ट्रसंघ                     | बैसाखियां        | १२९       |
| संवत्सरी                               | धर्म एक          | २३४       |
| संवत्सरी कब ? सावन में या भाद्रपद में  | अमृत/सफर         | ≂२/११६    |
| प्तंवर धर्म                            | मंजिल १          | १९३       |
| संवाद आत्मा के साथ                     | समता             | * २४८     |
| संवेदनहीन जीवन-शैली                    | कुहासे           | ११        |
| संसद् की पीड़ा                         | कुहासे           | ७६        |
|                                        |                  |           |

| परिशिष्ट १                               |                           | २७७         |
|------------------------------------------|---------------------------|-------------|
| संसद् खड़ी है जनता के सामने              | वि दीर्घा/राज             | 58/838      |
| संसद् राष्ट्र को तस्वीर है               | प्रवचन १०                 | १९न         |
| संसरण का कारण : प्रमाद                   | बूंद-बूंद १               | २०६         |
| संसार और मोक्ष                           | जागो !                    | १६          |
| संसार का विलक्षण उ सव                    | सफर/मनहंसा १              | 88/209      |
|                                          | अमृत                      | ११०         |
| संसार का स्वरूप-बोध और विरक्ति           | बूंद-बूंद २               | १६          |
| संसार क्या है ?                          | मंजिल २                   | ७३          |
|                                          | प्रवचन प/मुक्ति इसी       | 2/202       |
| संसार : जड़-चेतन का संयोग                | मंजिल २                   | २४३         |
| संसार में जीव की अवस्थिति                | प्रवचन ५                  | १४४         |
| संसार में भ्रमण क्यों करता है प्राणी ?   | दीया                      | ६७          |
| संस्कार, जो मेरी मां ने दिये             | बीती ताहि                 | ৬४          |
| संस्कार-निर्माण का स्वस्थ उपक्रम ः शिविर | दोनों                     | १९४         |
| संस्कार-निर्माण की वेला                  | प्रव <b>चन</b> १ <b>१</b> | <b>१</b> ४६ |
| संस्कार-निर्माण की यात्रा                | दोनों                     | १६१         |
| संस्कार-विका <b>स औ</b> र परिमार्जन      | दोनों                     | ११८         |
| संस्कार से जैन बनें                      | प्रव <b>चन १</b> ०        | ११४         |
| संस्कारहीनता की <b>समस्</b> या           | कुहासे                    | १०६         |
| संस्कारी महिला-समाज का निर्माण           | प्रवचन ४                  | २०२         |
| संस्कृत ऋषि-वाणी है                      | शांति के                  | १२०         |
| संस्कृत और संस्कृति                      | प्रवचन ९                  | २७४         |
| संस्कृतज्ञ क्या करें ?                   | शांति के                  | ११३         |
| संस्कृत भाषा                             | सूरज                      | ११९         |
| संस्कृत भाषा का माहात्म्य                | मंजिल १                   | ম           |
| संस्कृत भाषा का विकास                    | मंजिल १                   | ९२          |
| संस्कृति                                 | सूरज                      | १३४         |
| संस्कृति और युग                          | प्रवचन ९                  | २४७         |
| संस्कृति और संस्कृत                      | प्रवचन ११                 | ४६          |
| संस्कृति का सर्वोच्च पक्ष                | भोर                       | <b>१</b> ७४ |
| संस्कृति की अस्मिता पर प्रश्नचिह्न       | बैसाखियां                 | ४९          |
| संस्कृति की सुरक्षा का दायित्व           | मंजिल १                   | १७९         |
| संस्कृति संवारती है जीवन                 | प्रवचन ११                 | १०१         |
|                                          |                           |             |

| २७न                                     | आ० तुलसी साहित्य   | : एक पर्यवेक्षण |
|-----------------------------------------|--------------------|-----------------|
| संस्थाएं : अस्तित्व <b>औ</b> र उपयोगिता | कुहासे             | २०२             |
| <b>सचित्त प</b> रित्याग का मूल          | प्रवचन ५           | 820             |
| सच्चरित्र क्यों बनें ?                  | आगे                | २०३             |
| सच्चा कीति-स्तम्भ                       | प्रवचन १०          | ९७              |
| सच्चा तीर्थ                             | संभल               | ७१              |
| सच्चा धर्म                              | प्रवचन ९           | ξ               |
| सच्चा राष्ट्रनिर्माण                    | सूरज               | १९९             |
| सच्चा विज्ञान                           | सूरज               | ४२              |
| सच्चा साम्यवाद                          | प्रवचन ११          | १९४             |
| सच्चा स्वागत                            | सोचो ! ३           | २४४             |
| सच्ची जिन्दगी                           | घर                 | २२०             |
| सच्ची धार्मिकता क्या है ?               | संभल               | २३              |
| सच्ची प्रार्थना व उपासना                | नवनिर्माण          | १४७             |
| सच्ची भूषा                              | सूरज               | 880             |
| सच्ची मानवता                            | संभल               | १३१             |
| सच्ची मानवता के सांचे में ढलें          | प्रवचन ५           | २४              |
| सच्ची शांति का साधन                     | संभल               | १६०             |
| सच्ची शूरवीरता                          | सं <b>भल</b>       | ३६              |
| सच्ची सेवा                              | नैतिक/संभल<br>सूरज | ६३/१६५<br>८२    |
| सच्ची होली क्या है ?                    | सोचो ! ३           | १४४             |
| सच्चे धर्म का प्रतिष्ठापन               | सूरज               | २३९             |
| सच्चे धर्म की प्राप्ति                  | सूरज               | र्र,<br>२८      |
| सच्चे धार्मिक बनें                      | प्रवचन १०          | २०९             |
| सच्चे मानव की उपाधि                     | उद्बो/समता         | १७३/१७१         |
| सच्चे मानव बनें                         | भोर                | ६२              |
| सच्चे श्रमण की पहचान                    | मंजिल १            | २३०             |
| सच्चे सुख का अनुभव                      | संभल               | ંપ્ર            |
| सतत-स्मृति की दिशा में                  | आलोक में           | १० <b>१</b>     |
| सतीप्रथा आत्महत्या है                   | कुहासे             | <b>६१</b>       |
| सत्य और अणुव्रत                         | <u> </u>           | <b>१</b> २      |
| सत्य और संयम                            | बूंद-बूंद २        | ९६              |
| सत्य और सौन्दर्य                        | उद्बो/समता         | १४६/१४४         |
|                                         | • •                | •               |

| परिशिष्ट १                          |                      | २७९          |
|-------------------------------------|----------------------|--------------|
| सत्यं शिवं सुन्दरम्                 | भोर                  | १०९          |
| सत्य का अणुव्रत                     | गृहस्थ/मुक्तिपथ      | ३४/३२        |
| सत्य का उद्घाटन                     | गृहस्थ/मुक्तिपथ      | ३०/२८        |
| सत्य का सही सोपान                   | बूंद-बूंद १          | હપ્ર         |
| सत्य की उपलब्धि                     | समता/उद्बो           | १५१/१५३      |
| सत्य की खोज                         | आगे                  | १०१          |
|                                     | गृहस्थ/मुक्तिपथ      | १००/९४       |
| सत्य की चाबी : नैतिकता              | समता/उद्बो           | ३३/३३        |
| सत्य की जिज्ञासा                    | मेरा धर्म            | 68           |
| सत्य की प्रतिपत्ति के माध्यम        | अनैतिकता             | ह७           |
| सत्य की यात्रा                      | सोचो ! ३             | ሂ            |
| सत्य की लो जसती रहे                 | प्रज्ञापर्व          | १४           |
| सत्य की साधना                       | प्रवचन ९             | ९४           |
| सत्य की सार्थकता                    | सं <b>भल</b>         | १४७          |
| सत्य के प्रति समर्पण                | मंजिल १              | 2009         |
| सत्य के प्रयोक्ता : भगवान् महावीर   | वि वीथी/राज          | २१/७         |
| सत्य क्या है ?                      | बूंद-बूंद २          | źX           |
|                                     | गृहस्थ/मुक्तिपथ      | २८/२६        |
| सत्य-दर्शन                          | मंजिल १              | ६४           |
| सत्यनिष्ठा की सर्वाधिक आवश्यकता     | संभल                 | પર           |
| सत्य : शाश्वत और सामयिक             | मुक्तिपथ/गृहस्थ      | ३०/३२        |
| सत्यशोध के लिए समर्पित व्यक्तित्व : |                      | 945          |
| आचार्य भिक्षु                       | प्रव <b>च</b> न ४    | १४२          |
| सत्य से साक्षात्कार का अवसर         | प्रज्ञापर्व<br>———   | ्रि          |
| सत्य : स्वरूप-मीमांसा               | मनहंसा<br>जि. की जीव | ११०          |
| सत्य ही भगवान है                    | वि वीथी/राज          | ९९/१५५       |
| सत्याग्रह : परिपूर्णता के आयाम      | आलोक में             | १न२          |
| सत्याग्रही और सत्यग्राही            | बैसाखियां            | १२४          |
| सतयुग और कलियुग                     | प्रवचन ४             | ६२           |
| सत्संग                              | प्रवचन ९             | २प्र         |
| सत्संग का महत्त्व                   | आगे<br>              | १४०          |
| सत्संग लाभ कमाले                    | संभल                 | ६२           |
| सत्संग है सुख का स्रोत              | प्रवचन ११            | ے <i>د</i> ک |

Jain Education International

|                                            |                          | •          |
|--------------------------------------------|--------------------------|------------|
| सत्संगति                                   | प्रवचन ९                 | १७२        |
| सदाचार की नयी लहर                          | क्या धर्म                | * 8        |
| सदाचार के मूल तत्त्व                       | ज्योति से/राज            | ११९/१३३    |
| सद्गतिः : दुर्गति                          | प्रवचन १०                | २०४        |
| सद्गुरु की शरण                             | प्रवचन ९                 | १२         |
| सद्गुरु की पहचान                           | प्रवचन ९                 | ९१         |
| संतोषी परमसुखी                             | <b>अ</b> गगे             | 53         |
| सन्त-समागम                                 | बूंद-बूंद १              | २३         |
| संतुलन की <b>स</b> मस्याः एक चितनीय प्रश्न | क्या धर्म                | १३५        |
| संतों की स्वागत सामग्री—त्याग              | शांति के                 | १२३        |
| सन्दर्भ का मूल्य                           | समता/उद्बो               | १५९/१६१    |
| संन्यास के लिए कोई समय नहीं होता           | मुखड़ा                   | ३७         |
| संन्यासी और गृहस्थ के कर्तव्य              | बूंद-बूंद १              | 883        |
| सपना एक नागरिका का, एक नेता का             | बैसाखियां                | 55         |
| सप्तभंगी                                   | मुक्तिपथ/गृ <b>ह</b> स्थ | ११६/१२१    |
| सफर : आधी शताब्दी का                       | सफर                      | ۶.         |
| सफल जीवन की पहचान──भाव विशुद्धि            | जब जागे                  | ৬২         |
| सफलता का दूसरा सूत्र                       | बैसाखियां                | २६         |
| सफलता का प्रमाण                            | मुखड़ा                   | 90         |
| सफलता का मार्ग और छात्र-जीवन               | शांति के                 | १८९        |
| सफलता का प्रथम सूत्र                       | बैसाखियां                | २४         |
| सफलता के पांच सूत्र                        | ज्योति से                | 8          |
| सफलता के साधन                              | भोर                      | १८०        |
| सफलता के सूत्र                             | वि दीर्घा                | १९४        |
|                                            | राज/दोनों                | १५०/१८८    |
| सफल मनुष्य जीवन                            | सूरज                     | Ę <b>?</b> |
| सफल युवक                                   | शांति के                 | १००        |
| सब कुछ कहा नहीं जा सकत।                    | मनहंसा                   | १६२        |
| सबके लिए उपादेय                            | प्रवचन ११                | ९४         |
| सब धर्मों का नवनीत                         | नैतिक                    | 838        |
| सबल कौन ?                                  | मंजिल २/मुक्ति इग        | सी ४६/≍०   |
| सबसे उत्कृष्ट कला                          | बूंद-बूंद २              | १७७        |
| सबसे बड़ा काम चरित्र का विकास              | बूंद-बूंद १              | ९५         |
|                                            |                          |            |

२८०

आ० तुलसी साहित्य ः एक पर्यवेक्षण

| परिशिष्ट १                                   |                    | २ <b></b>     |
|----------------------------------------------|--------------------|---------------|
| सबसे बड़ा चमत्कार                            | सोचो ! ३           | २४६           |
| सबसे बड़ा सुख है अनासक्ति                    | मनहंसा             | १४०           |
| सबसे बड़ी आवश्यकता                           | प्रवचन ११          | ६४            |
| सबसे बड़ी पूंजी                              | घर/भोर             | ३०/१७२        |
| सबसे बड़ी त्रासदी                            | बैसाखियां          | ११३           |
| सबसे सुन्दर फूल                              | समता               | २४१           |
| सबसे सुन्दर रचना                             | बैसाखियां          | १४२           |
| सबहु सयाने एक मत                             | लघुता              | १९५           |
| सभ्यता के नाम पर                             | कुहासे             | १२५           |
| समग्र कांति और अणुव्रत                       | वि दीर्घा/अनैतिकता |               |
| समभौतावादी बनें                              | प्रवचन ४           | १३२           |
| समता का दर्शन                                | आगे/सोचो ! ३       | 263/80        |
| समता का प्रयोग                               | खोए                | ्रद           |
| समता का मूर्त्त रूप : धर्म                   | बूंद-बूंद १        | २१            |
| समता की पौध                                  | उद्बो/समता         | ३१/३१         |
| समता की साधना                                | खोए                | ૬૪            |
| समत्वदृष्टि                                  | मंजिल १            | १४८           |
| समत्व का विकास                               | मंजिल १            | द ६           |
| समत्व के द्वार से नहीं होता है पाप का प्रवेश | लघुता              | २४            |
| समन्दर चुनाव का : नौका सिद्धांत की           | कुहासे             | 59            |
| समन्वय                                       | धर्म एक            | १३४           |
| समन्वय का मंच                                | समता/उद्बो         | <b>X</b> ₹/X₹ |
| समन्वय का मंच ः अणुव्रत (१-२)                | अणु गति            | ६८-७६         |
| समन्वय का मूल                                | घर                 | १८            |
| समन्वय को खोजें                              | प्रज्ञापर्व        | २५            |
| समन्बय मंच की अपेक्षा                        | बैसाखियां          | १०९           |
| समय को पहचानो                                | प्रवचन ११          | ९३            |
| समय का मूल्य                                 | प्रवचन ९           | १९४           |
| समर के दो पहलू                               | मेरा धर्म          | ३३            |
| समर्पण ही उपलब्धि                            | मंजिल २/मुक्ति इसी | २१/३७         |
| समष्टि सुधार का आधार—व्यष्टि सुधार           | प्रवचन १०          | ৩২            |
| समस्या आज की : समाधान अणुव्रत का             | जीवन               | ३०            |
| समस्या अौर समाधान                            | सूरज               | १५८           |
|                                              |                    |               |

आ० तुलसी साहित्य : एक पर्यवेक्षण

६४ कुहासे समस्या का मूलः परिग्रह चेतना २७३ समस्या का स्थायी समाधान-अहिसा प्रवचन ९ १३६ सूरज समस्या का हल २१२ संभल समस्या की धूप : समाधान की छतरो अतीत का/धर्म एक 🍐 १०१/३ समस्या के बीज : हिंसा की मिट्टी १०६ मनहंसा समस्या के मेघ : समाधान की पवन 880 बीति ताहि समस्याः समाधान १७१/१६३ घर/प्रवचन ९ समस्याओं का समाधान २३१ जागो ! समस्याओं का समाधान—चेतना जागृति बैसाखियां ११७ समस्याओं के मूल में खड़ी समस्या १०२ मनहंसा समाज और अहिंसा २४ समाज और व्यक्ति की सफलता सूरज ९२ मनहंसा समाज और समानता मनहंसा ९५ समाज और स्वावलम्बन नैतिक १२४ समाज-परिवर्तन का आधार आलोक में १ समाज-रचना के आधार १०५ समाज-विकास का आधार : विधायक भाव क्या धर्म १६४ अणुगति समाजवाद और अहिंसा ६२/७० गृहस्थ/मुक्तिपथ समाजवाद और अपरिग्रह वि वीथी/अनैतिकता ४९/२१७ समाजवाद का आधार—नैतिक विकास अणु संदर्भ ৬३ समाजवाद, कांग्रेस और अहिंसा समाजवाद, व्यक्तिवाद और अहिंसा २०६ जब जागे समाजवादी व्यवस्था और हिंसा का अल्पीकरण अणु गति ९० समाजवादी व्यवस्था और परिग्रह का अल्पीकरण अणुगति द६ अणु गति/अणु संदर्भ १३७/२४ समाज व्यवस्था और अहिंसा ६० प्रश्न समाज व्यवस्था और धर्म १२३ समाज व्यवस्था का परिवर्तन क्यों ? मुखड़ा १४३/११९ सफर/अमृत समाधान का मार्ग हिंसा नहीं नैतिकता के/क्या धर्म ६९ समाधान की अपेक्षा ज्योति से १०३ समाधान की दिशा ९३/४३ समाधान के आईने में युग की समस्याएं सफर/अमृत १४१ **समाधान के दर्पण में देश की प्रमुख स**मस्याएं क्या धर्म

२न२

| परिशिष्ट १                                    |                        | २८३           |
|-----------------------------------------------|------------------------|---------------|
| समाधान के दो रूप                              | बैसाखियां              | १०४           |
| समाधान के स्वर                                | अतीत का                | १६६           |
| समाधि का सूत्र                                | खोए/ <b>ल</b> घुता     | ७०/दह         |
|                                               | मनहंसा/मंजिल १         | १३६/२२४       |
| समिति, गुप्ति और दण्ड                         | मंजिल २                | १०८           |
| समीक्षा अतीत की : सपना भविष्य का              | सफर                    | ६३            |
| समूह और मर्यादा                               | मुखड़ा                 | 888           |
| समूह-चेतना का विकास                           | आलोक में               | २४            |
| सम्यक्तव                                      | सोचो ! ३/प्रवचन४       |               |
| सम्यक्करण का महत्त्व                          | संभल                   | <b>१</b> ७१   |
| <b>स</b> म्यक् चारित्र                        | मुक्तिपथ/गृहस्थ        | <u> </u>      |
| सम्यक् तप                                     | मुक्तिपथ/गृहस्थ        | ९१/९६         |
| सम्यक्त्व का दूषण : शंका                      | मंजिल २                | १ দ ও         |
| सम्यक् दृष्टि की पहचान                        | मंजि <b>ल</b> १        | <b>የ</b> ሂሂ   |
| सम्यक् दृष्टिकोण                              | प्रवचन ४               | १८            |
| सम्यग् ज्ञान                                  | मुक्तिपथ/गृहस्थ        | <b>द२/</b> द६ |
| सम्यग्ज्ञान का विषय                           | गृहस्थ/मुक्तिपथ        | ९०/५४         |
| सम्यग् ज्ञान की अपेक्षा                       | मुक्तिपथ/गृहस्थ        | ५३/५८         |
| सम्यग्दर्शन                                   | मुक्तिपथ/गृहस्थ        | ৬४/७५         |
| सम्यग् दर्शन का पृष्ठपोषक                     | समता/उद्बो             | ४९/४९         |
| सम्यग्दर्शन के दो प्रकार                      | प्रवचन ४               | द ३           |
| सम्यग्दर्शन के परिणाम                         | गृहस्थ/मुक्तिपथ        | ८०/७६         |
| सम्यग्दर्शन के विघ्न                          | मुक्तिपथ/गृहस्थ        | 50/58         |
| सम्यग्दर्शन : मिथ्यादर्शन                     | प्रवचन ४               | 58            |
| सम्यग्दृष्टि के लक्षण                         | मुक्तिपथ/गृहस्थ        | ७८/८२         |
| सम्पन्नता का उन्माद और राबर्ट केनेडी की हत्या | अणु संदर्भ             | ંપ્રર         |
| सम्प्रदाय के सितार पर सत्य की स्वर संयोजना    | प्रज्ञापर्व            | ११ <b>१</b>   |
| सम्प्रदायवाद का अन्त                          | प्रवचन ११              | २०७           |
| सम्भव है व्यक्तित्व का निर्माण                | लघुता                  | १७६           |
| सम्मेद शिखर                                   | धर्म एक                | १३०           |
| सर्वंजन हिताय : सर्वजन सुखाय                  | सूरज                   | ন             |
| सर्वधर्मसद्भाव                                | अमृत/ <b>अनै</b> तिकता | २६/१८८        |
|                                               |                        |               |

आ० तुलसी साहित्यः एक पर्यवेक्षण

| सर्वधर्म समन्वय                          | धर्म एक            | አጸ           |
|------------------------------------------|--------------------|--------------|
| सर्वधर्म समभाव और स्याद्वाद              | मेरा धर्म          | १९           |
| सर्वांगीण दृष्टिकोण                      | मुक्तिपथ/गृहस्थ    | <b>६७/९२</b> |
| सर्वोत्तम क्षण                           | कुहासे             | १३८          |
| सर्वोदय और अणुव्रत                       | उ≪'∾<br>नैतिक/सूरज | १४३/९६       |
| सर्वोपरि तत्त्व                          | प्रवचन १०          | S            |
| सहना आत्म धर्म है                        | खोए                | ,<br>55      |
| सहने की सार्थकता है समभाव                | मनहंसा             | १४४          |
| सहिष्णुता का कवच                         | बैसाखियां          | १७०          |
| सही दृष्टिकोण                            | प्रवचन ११          | २१०          |
| सह सयाने एक मत                           | संभल               | १९३          |
| ्<br>सांस्कृतिक मूल्यों का विनिमय        | कुहासे             | Ę            |
| सांस्कृतिक विकास क्यों ?                 | शान्ति के          | १०८          |
| साक्षरता और सरसता                        | बैसाखियां          | १४२          |
| सागरमल बैद                               | धर्म एक            | 190          |
| साढ़े तीन हाथ भूमि चाहिए                 | मंजिल १            | १३०          |
| साढ़े पच्चीस आर्य देशों की पहचान         | अतीत               | १६१          |
| सादा जीवन उच्च विचार                     | भोर                | १९४          |
| सादगी व सरलता निर्धनता की पराकाष्ठा नहीं | नैतिक              | १३           |
| साधना में बाधाएं                         | खोए                | १००          |
| साधना और लब्धियां                        | प्रबचन ४           | १९१          |
| साधना और विक्षेप में द्वन्द्व            | खोए                | १०७          |
| साधना और शरीर                            | मंजिल २            | १४६          |
| साधना और सेवा                            | प्रश्न             | ६२           |
| साधना और स्वास्थ्य का आधार—खाद्य संयम    | बूंद-बूंद २        | १०१          |
| साधना कब और कहां ?                       | लघुता              | २०४          |
| साधना का उद्देश्य                        | दीया               | ≂९           |
| साधना का जीवन                            | प्रवचन ९           | २२२          |
| साधना का प्रभाव                          | आगे                | १४४          |
| साधना का प्रशस्त पथ                      | बूंद-बूंद २        | ९१           |
| साधना का मार्ग : तितिक्षा                | मंजिल १            | ३४           |
| साधना की आंच : संकल्प का घट              | आलोक में           | ९०           |
| साधना की <b>क्षा</b> योजना               | वि वीथी            | र्द द        |

| परिशिष्ट १                                     |                 | २ <b>५४</b> |
|------------------------------------------------|-----------------|-------------|
| साधना की पृष्ठभूमि <i>—</i> आहार विवेक         | खोए             | १३४         |
| साधना की प्रथम निष्पत्ति                       | खोए             | ९२          |
| साधना की भूमिकाएं                              | लघुता           | दर          |
| साधना की सफलता का रहस्य                        | आगे             | ६४          |
| साधना के प्राथमिक लाभ                          | खोए             | ६२          |
| साधना बनाम शक्ति                               | घर              | २०४         |
| साधना में अवरोध                                | जागो !          | ૬૪          |
| साधना, संगठन और संविधान                        | जब जागे         | १६३         |
| साधना संघबद्ध भी होती है                       | मुखड़ा          | १४७         |
| सार्धामक मिलन                                  | शान्ति के       | २३४         |
| साधुओं की चर्या                                | मुखड़ा          | १७३         |
| साधु का विहार                                  | घर              | 55          |
| साधु की पहचान                                  | संभल            | 59          |
| साधु की भिक्षाचर्या                            | संभल            | १०८         |
| साधु की श्रेष्ठता                              | घर              | १३६         |
| साधु जनता को प्रिय क्यों <sup>?</sup>          | प्रवचन ४        | १२४         |
| साधु-जीवन की उपयोगिता                          | साधु            | ्र          |
| साधुता के पेरामीटर                             | अमृत/सफर        | ९३/१२७      |
| साधुवाद के लिए साधुवाद                         | क्या धर्म       | १४३         |
| साधु-संस्थाओं का भविष्य                        | कुहासे          | <b>५</b> २  |
| साधु-साध्वियों के पारस्परिक संबंध              | जागो !          | १३          |
| साधु-संस्था की उपयोगिता                        | अणु गति         | २००         |
|                                                | बूंद-बूंद १     | १२३         |
| साध्य और सिद्धि                                | आगे             | २१          |
| साध्य तक पहुंचने का हेतु : सेवाभाव             | दीया            | १६२         |
| साध्य-साधन विवेक                               | सूरज            | 3X          |
| साधर्म्य और वैधर्म्य                           | प्रवचन १०       | ३द          |
| स।न्निपातिक भाव                                | गृहस्थ/मुक्तिपथ | २०७/१८९     |
| सापेक्षता से होता है सत्य का बोध               | दीया            | १२९         |
| सामञ्जस्य खोजें                                | प्रवचन १०       | ४२          |
| सामाजिक कान्ति <b>औ</b> र उ <b>स</b> का स्वरूप | आलोक में        | १७९         |
| सामाजिक क्रान्ति के सूत्रधार──भगवान् महावीर    | बीती ताहि       | <b>አ</b> ጸ  |
| सामाजिक चेतना का विकास                         | प्रवचन ११       | २००         |
|                                                |                 | •           |

आ० तुलसी साहित्य ः एक पर्यवेक्षण

| सामाजिक परंपरा : रूढ़ि से कुरूढ़ि तक     | आलोक में         | 95          |
|------------------------------------------|------------------|-------------|
| सामाजिक बुराइयों का बहिष्कार             | मंजिल १          | X           |
| <b>स</b> !माजिक विका <b>स औ</b> र अहिंसा | धर्म एक          | 5           |
| सामाजिक सम्पर्क के सेतु                  | आलोक में         | १४          |
| सामाचारी संतों की                        | मुखड़ा           | १७०         |
| सामायिक                                  | प्रवचन ९/        | १९/         |
|                                          | प्रवचन ४         | १०५         |
| सामूहिक जीवन-शैली                        | दीया             | ९७          |
| सामूहिक स्वाघ्याय                        | प्रवचन ९         | १३४         |
| सामान्य और विशेष                         | गृहस्थ/मुक्तिपथ  | ११२/१०७     |
| साम्प्रदायिक मैत्री-भाव जागे             | संभल             | २५          |
| साम्प्रदायिक समन्वय की दिशा              | घर               | 888         |
| साम्यवाद और अध्यात्म                     | अणु गति          | <b>१७</b> ७ |
|                                          | <b>अनैतिक</b> ता | 525         |
| साम्यवाद और साम्ययोग                     | अणु संदर्भ       | १०८         |
| सार्थक जीवन                              | प्रवचन ९         | १७४         |
| सार्थक जीवन के लिए                       | बूंद−बूंद २      | ३१          |
| सार्वभौम धर्म का स्वरूप                  | जब जागे          | १४८         |
| सावधान ! चुनाव सामने हैं                 | जीवन             | ३८          |
| सावधानी की संस्कृति                      | कुहासे           | १६०         |
| सा विद्या या विमुक्तये                   | घर               | २           |
| साहित्य और कला का सामाजिक मूल्य          | आलोक में         | १४८         |
| साहित्य के क्षेत्र में समन्वय            | अणु गति          | ७७          |
| साहित्य में नैतिकता को स्थान             | प्रवचन ११        | ३७          |
| साहित्य-साधना का लक्ष्य                  | शान्ति के        | १८७         |
| सिंहवृत्ति और श्वावृत्ति                 | बैसाखियां        | 50          |
| सिंहावलोकन                               | सूरज             | २०७         |
| सिंहावलोकन का दिन                        | प्रवचन ४         | १४७         |
| सिंहावलोकन की वेला                       | प्रवचन ९         | २५०         |
| सिद्ध बनने की प्रक्रिया                  | प्रवचन ५         | १०३         |
| सिद्धान्त का महत्त्व उसके सदुपयोग में है | संदेश            | ५१          |
| सिद्धान्त विज्ञान की कसौटी पर            | मंजिल २          | २४०         |
| सिद्धि का द्वार                          | सोचो ! ३         | २११         |
|                                          |                  |             |

| परिशिष्ट १                           |             | २८७          |
|--------------------------------------|-------------|--------------|
| सीमा में असीमता                      | कुहासे      | १८९          |
| सीमा में निःसीमता                    | अणु गति     | २०४          |
| <b>सुख अ</b> पने भीतर है             | समता        | २०७          |
| सुख और उसके हेतु                     | अनैतिकता    | १०४          |
| सुख और दुःखः स्वरूप झौर कारण-मीमांसा | लघुता       | ११४          |
| सुख और शांति का मार्ग                | आगे         | १७०          |
| सुख और शान्ति का मूलः संयम           | नैतिक       | <b>५</b> ९   |
| सुख और शान्ति का सही मार्ग           | प्रवचन ११   | १४०          |
| सुख का आधार                          | प्रवचन ४    | २४           |
| सुख का मार्ग                         | प्रवचन ११   | १२७          |
| सुख का मार्ग : त्याग                 | प्रवचन ११   | े <b>दर्</b> |
| सुख का मूल : मैत्री-भावना            | बूद-बूंद १  | χo           |
| सुख का राजमार्ग                      | प्रवचन ११   | ६६           |
| सुख का रास्ता                        | सूरज        | 2019         |
| सुख का सीधा उपाय                     | बैसाखियां   | २न           |
| सुख की खोज                           | प्रवचन ९    | १३९          |
| सुख के साधन                          | सूरज        | १३८          |
| सुख को सहना कठिन है                  | मुखड़ा      | ሂየ           |
| सुख क्या है ?                        | प्रवचन ४    | १७२          |
| सुख-दुःख अपना-अपना                   | प्रवचन १०   | १८३          |
| सुख दुःख का सर्जक स्वयं              | बूंद-बूंद २ | 60           |
| सुख दुःख की अवधारणा                  | सफर/अमृत    | १३२/९न       |
| सुख प्राप्ति का मार्ग-अध्यात्म       | सोचो ! ३    | ९४           |
| सुख मत लूटो, दुःख मत दो              | प्रवचन ११   | १२८          |
| सुखवाद और नैतिकता                    | अनैतिकता    | २९           |
| सुखभय्या और दु:खभय्या                | दीया        | १६८          |
| सुख-शान्ति का आधार                   | भोर         | १८           |
| सुख-शान्ति का पथ                     | भोर         | १९८          |
| सुख-शान्ति का मार्ग                  | भोर         | १५५          |
| सुखी कौन ?                           | प्रवचन ९    | 585          |
| सुखी जीवन का मंत्र—प्रेक्षाध्यान     | प्रवचन १०   | र्<br>६४     |
| सुखी जीवन की चाबी                    | समता/उद्बो  | ९/९          |
|                                      |             |              |

| सुधारवादी व्यक्तियों से              | जन-जन       |
|--------------------------------------|-------------|
| सुननी सबकी; करनी मन की               | मंजिल १     |
| सुपात्र कौन ?                        | संदेश       |
| सुरक्षा और निर्भयता का स्थान         | घर          |
| सुरक्षा के लिए कवच                   | आलोक में    |
| सुरक्षाः धर्मं की या सम्प्रदाय की ?  | वि वीथी/राज |
| सुसंस्कारों को जगाया जाए             | प्रवचन १०   |
| सूक्ष्म जीवों की संवेदनशीलता         | लघुता       |
| सूक्ष्म दृष्टि वाला व्यक्तित्व       | जीवन        |
| सूरज की सुबह से बात                  | कुहासे      |
| सृजन के द्वार पर दस्तक               | सफर         |
| सृष्टि : एक विवेचन                   | प्रवचन ५    |
| सृष्टि का भयावह कालखंड               | बैसाखियां   |
| सृष्टि क्या है ?                     | प्रवचन ५    |
| सेठ सुमेरमलजी दूगड़                  | धर्म एक     |
| सेवा का महत्त्व                      | मंजिल १     |
| सेवा के मोर्चे पर                    | प्रज्ञापर्व |
| सैद्धान्तिक भूमिका पर <b>स</b> मन्वय | अणुगति      |
| सोचो, फिर एक बार                     | दोनों       |
|                                      |             |

भोर 192 धर्म एक १८० बीती ताहि/दोनों ९३/२३ प्रवचन ४ २१२ २८० घर प्रवचन ११/मंजिल१ ८०/११२ बीती ताहि 225 संभल 828 घर २४९ २११ समता नैतिक 820 सूरज १६६ खोए २३ भोर २९ २९ १२ ৼ৩ १३न ۲ ९४/१८१ २४ ሂፍ १३९ २२५ Зo ३९ १६७ ३४ १८४

२९५

सुखी समाज की रचना

सुघड़ महिला की पहचान

सुधार का प्रारम्भ स्वयं से

सुधार का मू**ल**—व्यक्ति

सुधार का सही मार्ग

सुधार की कान्ति

सुधार की बुनियाद

सुधार का माध्यम—हृदय-परिवर्तन

सुधार की शुभ शुरूआत स्वयं से हो

सुगनचंद आंचलिया

सुफाव और प्रेरणा

सुधार का आधार

सुधार का मार्ग

सुधार का मूल

अा० तुलसी साहित्य : एक पर्यवेक्षण

| परिशिष्ट १                                  |                           | २५९         |
|---------------------------------------------|---------------------------|-------------|
| सोचो ! समको !!                              | प्रवचन ४                  | १           |
| सोना भी मिट्टी है                           | समता                      | २४३         |
| सोवियत संघ में बदलाव                        | बैसाखियां                 | १३३         |
| सोहनलाल सेठिया                              | धर्म एक                   | १९०         |
| स्त्री का कार्यक्षेत्र : एक सार्थक मीमांसा  | जीवन                      | १०४         |
| स्थविरों की महत्ता                          | प्रवचन ४                  | Xo          |
| स्थितात्माः अस्थितात्मा                     | प्रवचन १०                 | <b>१७</b> ४ |
| स्थिति के बाद गति                           | दोनों                     | Ę <b>?</b>  |
| स्थितियों के अध्ययन का दृष्टिकोण बदले       | ज्योति के                 | २३          |
| स्थिरवास क्यों ?                            | घर                        | २६९         |
| स्मरण-शक्ति का विकास                        | बैसाखियां                 | १३४         |
| स्मृति को संजोए रखें                        | प्रवचन १०/गृहस्थ          | २३९/१०६     |
| स्याद्वाद                                   | क्या धर्म/मुक्तिपथ        | 50/202      |
| `                                           | नई पीढ़ी/मंजिल १          | ४३/१२८      |
| स्यादवाद और जगत्                            | अतीत                      | ९०          |
| स्याद्वादः जैन तीर्थंकरों की अनुपम देन      | प्रवचन ४                  | १७५         |
| स्याद्वाद : सापेक्षवाद                      | मंजिल २                   | <b>1</b> 28 |
| स्व की अनुभूति ही सच्ची स्वतंत्रता          | प्रज्ञापर्व               | ३८          |
| स्वतंत्र चिंतन का अभाव                      | मुक्तिपथ                  | २०४         |
| स्वतंत्र चिंतन का मूल्य                     | गृहस्थ                    | १४७         |
| स्वतंत्र चेतना का सजग प्रहरी                | वि वीथी                   | १२०         |
| स्वतंत्रताः एक सार्थंक परिवेश               | বাজ                       | <b>११</b> ५ |
| स्वतंत्रता और परतंत्रता                     | जब जागे                   | 90          |
| स्वतंत्रता का मूल्य                         | धर्म एक/अतीत का           | २३/१०८      |
| स्वतंत्रता की उपासना                        | आ. तु.                    | १९५         |
| स्वतंत्रता की चाह, धर्म की राह              | प्रवचन ११                 | なやき         |
| स्वतंत्रता क्या है ?                        | <b>अ</b> ा. तु./प्रगति की | २१०/२९      |
| स्वतंत्रता में अशान्ति क्यों ?              | संभल                      | १२७         |
| स्वतंत्र भारत और धर्म                       | आ₁ तु./संदेश              | २०२/३       |
| स्वतंत्र भारत के नागरिकों से                | जन-जन                     | 3           |
| स्वत्व का विस्तार                           | समता/उद्बो                | १२•/१२१     |
| स्वभाव की दिशा                              | समता/उद्बो                | १२८/१२९     |
| स्वभाव-परिवर्तन की प्रक्रिया—्शरीर-प्रेक्षा | प्रेक्षा                  | १०५         |

| २९०                                    | आ० तुलसी साहित्य : एक पर्यवेक्षण |
|----------------------------------------|----------------------------------|
| स्वयं का ही भरोसा करें                 | सोचो ! ३ १                       |
| स्वयं की उपासना                        | आगे ७•                           |
| स्वयं की पहचान                         | मुक्ति इसी/मंजिल ३७/२२           |
| स्वयं के अस्तित्व को पहचानें           | प्रवचन म १४३                     |
| स्वयं को खोजना है समाधान               | लघुता १४६                        |
| स्वयं सत्य खोजें                       | खोए १५०                          |
| स्वयं से ग्रुभ ग्रुरूआत करें           | प्रवचन १० ५२                     |
| स्वरूप बोध की बाधा                     | बूंद-बूंद २ १३३                  |
| स्वर्ग कैसा होता है ?                  | समता २४०                         |
| स्वर्ण-पात्र में धूलि                  | समता २२७                         |
| स्वर्णिम भारत की आधारशिलाअणुव्रत दर्शन | मनहंसा ५२                        |
| स्वस्थ और ज्ञालीन परंपरा               | प्रवचन १० २३७                    |
| स्वस्थ जीवन के तीन मूल्य               | लघुता १९१                        |
| स्वस्थ जीवन जीने का मार्ग              | घर ४२                            |
| स्वस्थ समाज का निर्माण                 | समता/उद्बो २०३/२०७               |
| स्वस्थ समाज-निर्माण में नारी की भूमिका | भोर ७७                           |
| स्वस्थ समाज-रचना                       | आगे २६८                          |
| स्वस्थ समाज संरचना                     | प्रवचन १० २२५                    |
| स्वस्थ समाज-संरचना के सूत्र            | जीवन १७३                         |
| स्वागत और विदाई                        | प्रवचन ११/संभल ७६/३०             |
| स्वाध्याय                              | मंजिल २७                         |
| स्वाध्याय एक आईना है                   | जब जागे ४८                       |
| स्वाध्याय और ध्यान                     | प्रवचन ४ १४                      |
| स्वाध्याय प्रेमी बनें                  | मंजिल २/मुक्ति इसी ३६/१६         |
| स्वाध्यायः साधना का प्रथम सोपान        | ज्योति से ६४                     |
| स्वार्थ का <b>अ</b> तिरेक              | <b>शान्ति के</b> २३३             |
| स्वार्थ का भार                         | संभल ५३                          |
| स्वार्थ चेतना : नैतिक चेतना            | अतीत का/धर्म एक ४०/३४            |
|                                        | अनैतिकता २४९                     |
| स्वावलंबन                              | सोचो ! ३ १३                      |
| स्वास्थ्य                              | खोए ६०                           |
| स्वास्थ्य का पर्व                      | कुहासे २४०                       |
| स्वास्थ्य की आचार-संहिता               | दीया १८९                         |

| परिशिष्ट १                             |                    | २९ <b>१</b> |
|----------------------------------------|--------------------|-------------|
| स्वास्थ्य के सूत्र                     | मुखड़ा             | 5 <b>5</b>  |
| ह                                      |                    |             |
| हम जागरूक रहें                         | भोर                | १२९         |
| हम निःशल्य बनें                        | प्रवचन ४           | १३८         |
| हम पर्याय को पहचानें                   | प्रवचन ५           | १३६         |
| हम भाव-पुजारी हैं                      | प्रवचन ४           | ११२         |
| हम यंत्र हैं या स्वतंत्र ?             | मुखड़ा             | ९६          |
| हम शरीर को छोड़ दें, धर्म-शासन को नहीं | ड<br>दायित्व       | ३९          |
| हमारा कर्त्तव्य                        | घर                 | २५४         |
| हमारा धर्मसंघ और मर्यादाएं             | वि वीथी            | २१४         |
| हमारा सिद्धान्त                        | प्रवचन ११          | ६३          |
| हमारी नीति                             | प्रवचन ९           | २४९         |
| हरिजनों का मन्दिर-प्रवेश               | कुहासे             | ५९          |
| हाजरी                                  | मंजिल १            | ११८         |
| हिंसा और अहिंसा                        | गृहस्थ/मुक्तिपथ    | २३/२१       |
|                                        | प्रवचन १०          | २२२         |
| हिंसा और अहिंसा का द्वन्द्व            | आलोक में/शान्ति के | ४९/३६       |
| हिंसा और अहिंसा के प्रकम्पन            | बैसाखिया           | ७०          |
| हिसा और अहिंसा को समभें                | प्रज्ञापर्व        | X           |
| हिंसा और परिग्रह                       | प्रवचन ४           | ६९          |
| हिंसा का कारण : अभाव और अतिभाव         | अणु गति            | १४८         |
| हिंसा का नया रूप                       | बैसाखियां          | ६१          |
| हिंसा का प्रतिकार अहिंसा ही है         | प्रज्ञापर्व        | २           |
| हिंसा का स्रोत कहां ?                  | बैसाखियां          | ષ્દ્        |
| हिंसा की समस्या सुलफती है संयम से      | लघुता              | ६ ३         |
| हिंसा के नये-नये रूप                   | लघुता              | ४२          |
| हिंसा भय लाती है                       | घर                 | ४९          |
| हिन्दी का आत्मालोचन                    | अतीत               | २०७         |
| हिंदू ः नया चिंतन, नयी परिभाषा         | मेरा धर्म          | 87          |
| हे प्रभो ! यह तेरापंथ                  | कुहासे             | २२१         |
| होली : एक साम।जिक पर्व                 | मंजिल १            | 205         |
| हृदय-परिवर्तन                          | प्रवचन ४           | পদ          |
| हृदय-परिवर्तन की आवश्यकता              | प्रवचन ११          | १६३         |

## परिशिष्ट–२

(आचार्य तुलसी के लेख राष्ट्रीय स्तर की अनेक पत्र-पत्रिकाओं में छपते रहते हैं—जैसे धर्मयुग, साप्ताहिक हिंदुस्तान, हिंदुस्तान, नवभारत टाईम्स, राजस्थान पत्रिका कादम्बिनी, नवनीत आदि। पर वे सभी अंक उपलब्ध न होने से इस परिशिष्ट में हम उनका समावेश नहीं कर सके। इसमें केवल तेरापंथ संघ से सम्बन्धित पत्र-पत्रिकाओं के लेखों की सूची ही दी जा रही है। यहां केवल सन् ८४ तक आए लेखों का विवरण ही दिया जा रहा है क्योंकि सन् ८४ से आगे की पत्र-पत्रिकाओं के प्रायः सभी लेख पुस्तकों में आ चुके हैं। अतः पुनरुक्तिभय से हमने उन लेखों का समावेश नहीं किया है।

'प्रेक्षाध्यान' पत्रिका जो कि पहले 'प्रेक्षा' नाम से निकलती थी, उसका प्रकाशन सन् ७८ से प्रारम्भ हुआ है। उसके कुछ लेखों के अतिरिक्त प्रायः सभी लेख 'प्रेक्षा अनुप्रेक्षा' पुस्तक में हैं। इसी प्रकार 'तुलसी प्रज्ञा' में भी पुस्तकों के अतिरिक्त नए लेख कम हैं अतः इन दोनों पत्रिकाओं के आलेखों का एक साथ निर्देश कर दिया गया है। यद्यपि ऐतिहासिक दृष्टि से पत्र-पत्रिकाओं के सभी लेखों की सूची देनो चाहिए थी पर उन लेखों की संख्या हजारों में हो गयी अतः हमने सूची बनाने के बाद भी पुस्तक में आए सभी लेखों को इस अनुक्रमणिका से निकाल दिया है।

कहीं-कहीं शीर्षक परिवर्तन के साथ जो लेख पुस्तक में छपे हैं, उनका पृथक्करण सम्भव न होने से वे पुनरुक्त हो सकते हैं।

इसमें सर्वप्रथम साप्ताहिक पत्रिका 'जैन भारती' के लेखों की सूची है, जो वर्तमान में मासिक पत्रिका है । इसकें साथ ही प्राचीन 'विवरण पत्रिका' के आलेख भी इसमें आबद्ध परिशिष्ट २

हें क्योंकि पहले जैन भारती ही 'विवरण पत्रिका' के रूप में प्रकाशित होती थी।

जिन लेखों के आगे तारीख का उल्लेख नहीं है, वे मासिक पत्रिका से सम्बन्धित हैं क्योंकि सन् ४७ से ५२ तक जैन भारती मासिक पत्रिका के रूप में प्रकाशित होती थी तथा सन् ६७ से ७१ में मासिक तथा साप्ताहिक दोनों रूप से जैन भारती का प्रकाशन होता रहा।

अणुवत के साथ जनपथ के लेखों का समाहार है क्योंकि अणुवत अपने पूर्वरूप में जनपथ के रूप में प्रकाशित होता था। अणुवत पाक्षिक पत्र है, प्रेक्षाध्यान, युवादृष्टि मासिक तथा तुलसीप्रज्ञा त्रैमासिक पत्रिका है।)

## जैन भारती

| अखंड के प्रतिपादन की पद्धति              |                                    | २३ जुलाई ७२        |
|------------------------------------------|------------------------------------|--------------------|
| अचौर्यकी दिशा में प्रयाण                 |                                    | २१ नव० ७१          |
| <b>अ</b> जीव पदार्थ <sup>°</sup>         |                                    | २ जुलाई ५३         |
| अज्ञानता और अहं ही अशांति का कारण        |                                    | २ जन० ६६           |
| अज्ञानः दुःख की खान                      |                                    | <b>१</b> ७ जन० ७१  |
| अणुअस्त्रों की होड : मानवता के लिए सबरे  | ते बड़ा खतरा                       | १९ मई ५७           |
| अणुव्रत                                  |                                    | जून ५१/अक्टू० ६९   |
| अणुव्रत`                                 |                                    | १९ दिस० ६५         |
| अणुव्रतः अध्यात्म पक्ष दृढ़ करने का आंदो | লন                                 | मई १९              |
| अणुव्रत आंदोलन <sup>३</sup>              |                                    | ११ अप्रैल ५६       |
| अणुव्रत आंदोलन : आत्मसंयम और आत्मस्      | धार का आंदोलन                      | १० मई ५९           |
| अणुव्रत आंदोलनः आज के युग में मानव व     | बनाने की मशीन <sup>४</sup>         | १८ जन० १६          |
| <b>भणुव्रत आंदोलन</b> ः एक आचरणमूलक मानव | व धर्म                             | १० मई ५९           |
| अणुव्रत आंदोलन चरित्र विकास और शांति     | का <b>अ</b> ांदोलन है <sup>४</sup> | ४ दिस० ४४          |
| १. १९४२ सरदारशहर                         | ४. अणुव्रत विच                     | ार <b>परिष</b> द्, |
| २. सोलहवां वार्षिक अणुव्रत अधिवेशन       | सरदारशहर                           |                    |
| ३. ११-३-४६ अजमेर                         | ४. २०-११-४४                        | उज्जैन             |

आ० तुलसी साहित्य : एक पर्यवेक्षण

अणुव्रतः एक औषधि जन• ६९ अणुव्रत और व्यक्ति सुधार १५ दिस० ६८ अणुव्रत का अभियानः जीवन शुद्धि का मध्यम मार्ग न मार्च ५९ अणुव्रत की अपेक्षा १७ सित० ६७ अणुव्रत की पृष्ठभूमि २४ फर० ८० अणुव्रत धर्म का आंदोलन है या नहीं ? १३ दिस० ७० अण् व्रतने क्याकिया? १६ अक्टू० ६६ **अणुव्रत भावना और** वैयक्तिक स्वातंत्र्य का मूल्य<sup>°</sup> १५ अग० ५४ अण्वतः विश्वधर्म ५ सित० ७१ अण्पुत्रती जीवन का आदर्श १४ अग० ६६ अणुव्रती संघ : आध्यात्मिक दृष्टिकोण ११ जुलाई ४४ अणुव्रती संघ और जीवन विकास अप्रैल से अक्टू० ४० अध्यात्म और विज्ञान १६ मार्च ६९ अध्यात्म का गूढ़ रहस्य फर० ६व अध्यात्म ---भारत की सम्पत्ति अक्टू० ६९ अध्यापकों और छात्रों से १६ मई ७१ अध्यापकों का जीवन छात्रों के लिए खुली किताब ११ जन० ४८ अनशन : पुरुषार्थं का प्रतीक जन०-फर० ७१ अनशन या लम्बी तपस्या २७ अन्न्टू० ६८ अनासक्त योग २१ अप्रैल ६३/९ जन० ६६ अनासक्ति ११ अग० ७४ अनासक्तिः एक प्रयोग<sup>3</sup> २९ नव० ७० अनासक्ति के विविध प्रयोग ३१ जन० ७१ अनुभव और चिंतन का योग फर० ६९ १६ फर० ४८/१३ एवं २० जून ७१ अनुशासन अनुशासन और एकता : संघ के दो आधार २ मार्च ७५ अनुशासन और विवेक २६ मई ६८ अनेकांतवाद २ मार्च ६९ अनेकांतवाद -समन्वयवाद अन्तर् अनुप्रेक्षाका दर्शन १३ जुलाई ५०

१. स्वतंत्रता दिवस २. ३१-७-६७ अहमदाबाद ३. १३-९-६८ मद्रास

परिशिष्ट २ २९४ अन्तर्गांठों को खोलने वाला दिन २३ अग०७० अंतर् निरीक्षण का दिवस २३ सित० ७३ अन्तर्-निर्माण १४ अप्रैल ६८ **अन्**तर्मुखता अक्टू० ६९ अन्याय का प्रतिकार ६ अक्टू० ६८ अन्वेषण आवश्यक है २६ मई ६३ अपनी वृत्तियों को संयमित बनाइये २० दिस० ७० अपने आपको सुधारें १२ जुलाई ४९ अपने दुर्गुणों को भी देखें ११ जन ७० अपने दोषों और दुर्गुणों से लड़ाइयां लड़नी होंगी १० अक्टू० ६४ अपन्यय २७ जून ७१ अप्रामाणिकता का प्रत्याख्यान २८ नव० ७१ अब्रह्मचर्य से ब्रह्मचर्य की आर २३ जन० ७२ <mark>अ</mark>भाव, अतिभाव और स्वभाव २ अग ०७० अभिनंदन मेरा नहीं, अध्यात्म का है ४ मई ६९ अभिभावकों के आचरण मई ४९ अभिभावकों का कर्त्तव्य १२ सित० ६४ अभिमान कौन करता है ? १४ दिस० ६९ अरिहंत किसे कहते हैं ? २४ जून =४ अर्थवाद एवं यथार्थवाद ४ अग्ग० ६ द अविश्वासी विश्वस्त नहीं बन सकता ९ जुलाई ६**१** अशांति का मूल---संग्रह ६ जु**ला**ई **५**० अस्पृश्यता मानवता का कलंक है मई ६९ अहिंसक और कायरता ३१ अक्टू० ६५ अहिंसा १७ जन० ६४/८ सित० ६८ अहिंसा, अपरिग्रह और अनेकांत १ सित० ७४ अहिंसा और जनतंत्र \* २६ अप्रैल ७० अहिंसा और जीवन के पहलू वि० २० सित० ५१ अहिंसा और जैन समाज ४ अग० ५७ अहिंसा और विश्वशांति दिस० ४८ अहिंसा और शाश्वत धर्म ९ दिस० ५४

१. ३१-१०-६७ अहमदाबाद

## २. ४-द-६८ मद्रास

अहिंसा का कियात्मक प्रशिक्षण हो २२ अक्टू० ६७ अहिंसा का फलित २९ जून ६९ ২০ जन০ ২৩ अहिंसा कायरों का नहीं, वीरों का धर्म है अहिंसा की प्राथमिकता १८ अग० ६८ अहिंसा की व्यापकता ९ नव० ४८ अहिंसा की समृद्धि के लिए त्याग की समृद्धि चाहिए २७ अप्रैल ४८ मार्च १२/वि० अप्रैल ४७ अहिंसा क्या है ? १३ अक्टू० ४७ अहिंसा दिवस का उद्देश्य र २६ सित० ६४ अहिंसा पञ्चशील १० सित० ६७ अहिसा में प्रतिरोध की शक्ति आए अहिंसा जीवन का आचार धर्म है १२ नव० ६७ अहिंसा में विक्ष्वास करने वालों का संगठन हो ९ नव० ६९ ६ अग० ७२ अहिंसा साधे सब सधे आगम-अनुसंधान की आवश्यकता १४ जून ६९ १६ जून ४७ आगमों की मान्यता १७ अप्रैल ६६ आग्रहवृत्ति लक्ष्यप्राप्ति में बाधक है<sup>२</sup> १४ दिस० ४८ आचार-संहिता की आवश्यकता २ मार्च ६९ आचारांग का प्रतिपाद्य<sup>1</sup> आचार्य भिक्षु की महान् देन<sup>४</sup> १३ फर० ४४ ३० अग० ४९ आज का युग और धर्म দ জুন ধ্ব आज की संयम शून्य विद्या शैली २१ मार्च ६४ आज धर्म बलिदान चाहता है ३ नव० ४७ आत्मजागृति की लौ जलाएं २८ मार्च ६४ आत्म-दमन ३१ मार्च ६३ आत्म-दर्शन ही परमात्म-दर्शन है १० फर० ७१ आत्म-नियमन २४ अग० ६९ आत्म निरीक्षण दिस० १० आत्म निरीक्षण करें ३१ मई ७० आत्म निरीक्षण का पर्व'

१. अहिंसा दिवस, सुजानगढ़
 २. १४-२-६६ भादरा, स्वागत समारोह।
 ४. २२-८-६७ अहमदाबाद।
 ३. २६-७-६७ अहमदाबाद।
 ६. १-९-६ मद्रास।

१. ७-८-६७ अहमदाबाद ।

२. १६-९-४३ जोधपुर ।

४. ९-११-६८ मद्रास।

३. १-९-६७ अहमदाबाद ।

परिशिष्ट २

४. २-४-४३ बीकानेर।

द. १०-११-६८ महास I

७. २**८-१२-४**७

६. ४-५-६८ अहमदाबाद।

आत्मनिर्भरता कात्मपथ का निर्माण **आ**त्मवाद<sup>9</sup> आत्मवाद और विद्यार्थी समाज\* आत्म विजेता ही सच्चा वीर आत्मशुद्धि के साथ जनशुद्धि अात्म-समाधि का मार्ग-अार्जव **आ**त्म-सुरक्षा<sup>४</sup> आत्महत्या के दो पहलू ' आत्महत्या महापाप है आत्मा एक त्रैकालिक सत्य है आत्मा और दया दान आत्मा का अस्तित्व श्रद्धागम्य है आतमा का स्वरूप **अ**त्मानुशासन आत्मा सबमें है आत्माभिमुखता—साधुता आत्मिक स्वतन्त्रता ही सुख व शान्ति का मार्ग है आदर्श जीवन का नैतिक मूल्य आदर्श समाज-रचना के लिए आदर्श ही जीवन का सच्चा तीर्थ है आधि-व्याधि का मूल आध्यात्मिक जगत् में पूंजी का कोई मूल्य नहीं आध्यात्मिकता की पृष्ठभूमि आन्तरिक स्वच्छता<sup>८</sup> आनन्द का मार्गः मुक्ति आनन्द का स्रोतः संयम आप अपनेको न भूल जाएं

**१० अ**क्टू० ७०/१**८ अक्टू० ७०** मई ४९ ४ मई ६९/४ नव० ६२ २१ फर० ५४ **২** ২ জন০ ২**९** ५ जुलाई ५९ २३ नव० ६९ ३१ अक्टू० ७१ १६ अप्रैल ५३ ७ मार्च ६४ नव० ६९ मार्च ५१ १३ वग ०६१ २७ अप्रैल ६९ १९ नव० ६७/२७ जुलाई ६९ १४ मार्च ६४ ২४ अग० ७४ वि• २३ अग० ५१ २० जन० ५७ १२ दिस० ७१ २७ दिस० ६४ २१ दिस० ५० वि० ३० अग० ४१ २२ जुलाई ७९ १४ नव० ७१ ४ अप्रैल ५२ २ जन० ७२ ५ फर० ६१

आपको कैसा बनना है ?' ३० मई ७१ आपद्धर्म दुर्बलता का प्रतीक है २६ जून ६६ २४ नव० ६ -आराधक अवश्य बनें ३१ जुलाई ६६ आर्थिक विषमता का मूल-अविवेक <mark>২ জন</mark>০ ১४ आवरण **अ**ास्तिकः नास्तिक<sup>२</sup> २७ अग० ५३ अ।स्तिक नास्तिक की पहचान २१ अग० ६१ आस्तिक और नास्तिक की भेद रेखा ६ जुलाई ६९ आस्था का केन्द्र<sup>3</sup> १० अग० ६९ १८ अक्टू० ६४ आहार विवेक इच्छा**ओं** का अल्पीकरण २२ अग० ७१ इन्द्रियों को दबाओ मत, उनका समाधान करो २४ जून ६२ ३ अक्टू० ६४ उट्टिए णो पमायए ७ सित० ६९ उत्कृष्ट मंगल---धर्म उत्तम मंगल और शरण<sup>४</sup> २९ अप्रैल ४६ उन तथाकथित धार्मिकों को आस्तिक कैसे बनाया जाए? ११ जुलाई ६४ उपदेश किसके लिए ? ' २२ जुलाई ६९ ३१ मई ५९ उपासक, उपास्य और उपासना ६ मार्च ६० उपासना २२ जुलाई ७३ ऊंच-नीच ईश्वर-निर्मित नहीं २८ अप्रैल ६३ ऊंचाई का मार्ग मई ७० ऊंचे लक्ष्य के लिए द मार्च ७● ऋजुमार्ग मार्च ७० एक असाधारण महामानव : अ(चार्य भिक्षु २५ नव० ६२ एकता का आधार ४ जून ६१ एकता शासन का अथ है २० अक्टू० ६३ एक दिशासूचक आंदो**ल**न अग० ७० एक बुनियादी सवाल वि० अक्टू० ४७ एक विवेक ४. १२-४-४६ सुजानगढ़ । १. २७-१०-६८ मद्रास ।

- २. २००९ कार्तिक बदी सप्तमी सरदारशहर ।
- ३. ४-१०-६७ अहमदाबाद ।
- ४. २८-९-६७ अहमदाबाद।
- ६. १७-७-६७ अहमदाबाद ।

| परिशिष्ट २                                               | 285                |
|----------------------------------------------------------|--------------------|
| एक वृक्ष की दो शाखा                                      | ন <b>अग</b> ० ७०   |
| एषणा                                                     | मार्च ७१           |
| एक ही सिक्के के दो बाजू <sup>3</sup>                     | २ जुलाई ६३         |
| ऐक्य, अनुशासन एवं संगठन                                  | १२ जुलाई ६४        |
| ऐकान्तिक आनंद का हेतु <sup>र</sup>                       | ४ अक्टू० ७०        |
| कन्याएं क्रांति करें                                     | २ <b>८ अग</b> ० ६० |
| कत्त्तेव्य-निष्ठा                                        | १ नव० ७०           |
| कर्तव्य भावना                                            | ९ मई ७१            |
| कर्नाटक में जैन धर्म                                     | ११ अग० ६ ज         |
| कर्म : <b>अावरण औ</b> र निवारण <sup>३</sup>              | ও जून ৩০           |
| कर्म <b>और अक</b> र्म : एक समाधान                        | २९ अप्रैल ५१       |
| कर्म क्या है ?                                           | २९ जन० ७७          |
| कर्म पर धर्म का अंकुश हो                                 | २३ अक्टू॰ ६६       |
| कर्म मुक्ति के साधन : स्वाध्याय और ध्यान                 | २१ मार्च ७१        |
| कर्मों से <b>अ</b> च्छा और बुरा                          | १९ अक्टू० ६९       |
| कला और जीवन-विकास                                        | अक्टू० ६८          |
| कलियुग-सतयुग                                             | १० मार्च ६८        |
| कहना-सुनना-समभना                                         | २ फर० ६९           |
| काम वासना का अनुद्दीपन और निर्मू <b>ल</b> न              | ३० जन० ७२          |
| कार्यकर्त्ता <b>अप</b> ना आत्मनिरीक्षण करें <sup>४</sup> | १९ मई ५७           |
| कार्यकर्त्ता निष्ठावान् बनें                             | ३१ अगग० ४ ५        |
| काल का मूल्य आंकें                                       | २० फर० ७२          |
| कुरूढ़ियों पर प्रहार <sup>४</sup>                        | १३ जून ७१          |
| केवल दृष्टिकोण की बात                                    | ४ नव० ४६           |
| कोई खाली हाथ <sub>े</sub> न लौटे                         | ७ अक्टू० ६२        |
| क्या तेरापंथ में कुआं खुदवाने का निषेध है ?              | २० मई ७ <b>३</b>   |
| क्या मोक्ष के रास्ते बंद हैं ?                           | १२ अक्टू० ६९       |
| क्या राजनीति का अपना कोई चरित्र नहीं ?                   | १९ दिस० ७९         |
| क्या हिंसात्मक उपद्रव और तोड़-फोड़ राष्ट्रीयता है ?      | १४ अक्टू० ६७       |

१.७ मई, छोटी खाटू। ४. चूरू, कार्यकर्त्ता सम्मेलन । २.९-९१-६७ अहमदाबाद । ४. ३०-१०-६६ मद्रास । ३.३०-६-६६ मद्रास ।

क्षा० तुलसी साहित्य : एक पर्यवेक्षण 300 क्रांति जून ४९ कांति, धर्म की समाप्ति के लिए नहीं, शुद्धि के लिए १४ नव० ७० ७ दिस० ४८ क्षमत-क्षमापन १০ जून ७३ क्षमा १ जुलाई ७४/१४ सित० ७४ क्षमा बड़न की होत है १९ सित॰ ६४/२ अक्टू० ६६ क्षमा याचना ै १४ मार्च ५१ खाद्यसंयम गरीबी की परिभाषा ९ नव० ५८ गांधीजी का आध्यात्मिक जीवन দ্বহ০ ४९ गु**ण-ग्राह**कता<sup>२</sup> ३ अवस्टू० ७१ गुणों का स्रोतः मनुष्य ९ जून ६ म गुरु कैसा हो ? १ अप्रैल ४९ ग्राह्य और त्याज्य ३१ मई ४९ ६ सित० ७० घर को बड़ा बनाइए चतुर्विध संघ विशेष ध्यान दे ४ **अ**क्टू० ५४ चरित्र को सम्मान मिले, धन और पद को नहीं नव०-दिस० ६८ चरित्र धर्म ही विश्व धर्म बन सकता है १७ सित० ६७ चरित्र निर्माण का प्रशिक्षण आवश्यक २४ दिस० ६७ चरित्र निर्माण की आवश्यकता मई-जून १० चरित्र निर्माण के बिना राष्ट्र ऊंचा नहीं उठ सकता ३१ अग० ४८ चरित्र विकास के लिए समन्वित प्रयास हो २१ जूम ७० चरित्र सम्पन्न व्यक्ति नव०-दिस० ६९ चातुर्मास' ६ अग∙ ४३ चातुर्मास : धर्म की खेती का समय<sup>४</sup> ४ अगग० ४६ चारित्रिक और नैतिक कसौटी को चुनाव के साथ नत्थी किया जाय २३ दिस० ८४ चारित्रिक रोगों की प्राकृतिक चिकित्सा---अणुव्रत-आंदोलन १ मार्च ४९ चिन्तन की दो दृष्टियां २ सित० ७९ चेतावनी ३१ मार्च ६८ छात्र राजनीति के दुश्चक में न पड़कर सदाचारी बनें ११ जन० ४९ जन-जन का धर्म ः जैन धर्म २४ मार्च ६३ १. २०-९-६६ बीदासर ।

२. ४-११-६० मद्रास ।

३. २४-७-४३ जोधपुर । ४. १६-७-४७ सरवारशहर ।

| परिशिष्ट २                                 | ३०१                          |
|--------------------------------------------|------------------------------|
| जन-जन का मार्गदर्शक : अणुव्रती संघ         | ७ मार्च ४४                   |
| जन-जन से                                   | वि० १८ सित० ४२               |
| जनतंत्र की सफलता कैसे ?                    | ५ जून ६६                     |
| जनतंत्र ही अहिंसक हो सकता है               | २८ नव० ६४                    |
| जनता से दो बातें                           | १० जन० ২४                    |
| जन नेता स्वार्थवृत्ति का त्याग करें'       | १८ जुलाई ६५                  |
| जनमानस बदले                                | २५ नव० ७३                    |
| जन्म और मृत्यु : दो अवस्थाएं               | १९ जुलाई ५९                  |
| जब भगवान् भक्तों पर हंसते हैं              | २६ मई ६२                     |
| जय-पराजय                                   | ३ अग० ६९                     |
| जयाचार्य की साहित्य साधना <sup>२</sup>     | १ मार्च ५१                   |
| जहां द्वन्द्व है, वहां दुःख है             | ७ सित० ६९                    |
| जहां परिग्रह, वहां लड़ाई                   | ७ नव० ६४                     |
| जागरण का रहस्य                             | ९ फर० ६९                     |
| जातिभेद कृत्रिम है                         | २५ मई ६९                     |
| जिन खोजा तिन पाइया                         | ११ अक्टू० ७०                 |
| जीने की कला <sup>3</sup>                   | २६ अक्टू० ६९/४ जन० ७०        |
| जीवन ः एक अमूल्य निधि                      | ३० मई ७१                     |
| जीवन और लक्ष्य                             | २४ दिस० ६६                   |
| जीवन और सम्यक्तव <sup>४</sup>              | १२ जुलाई ७०                  |
| जीवन का ध्येय : संयम की साधना              | २४ मई ४९                     |
| जीवन का मूल्य समभें                        | १० जून ७९                    |
| जीवन का लक्ष्य                             | ९ अग० ६४                     |
| जीवन का सच्चा विकास आत्म-शुद्धि में है     | ७ मार्च ७१                   |
| जीवन का सर्वांगीण विकास शिक्षा का उद्देश्य | ४ मई ७९                      |
| जीवन की दुर्गति : क्रोध मान आदि            | १४ अक्टू० ७२                 |
| जीवन की दो धाराएं                          | १ दिस० ६३                    |
| जीवन की पवित्रता                           | २४ <b>अ</b> प्रैल ६ <b>९</b> |
| जीवन की सार्थकता <sup>४</sup>              | २० जुलाई ७१                  |
| १. ४-७-६४ दिल्ली।                          | ४. १९-९-६७ अहमदाबाद।         |

२. ९-२-६१।

३. १०-१२-६८ मद्रास ।

२. २७-९-६७ अहमदाबाद

३. विदाई समारोह

४. २८-११-६८ मद्रास

६. ३१-८-४४ पर्यषण पर्व, बम्बई

जीवन की सुरक्षा का आश्वासन जीवन के दो पक्ष भ जीवन को ऊंचा उठाओ जीवन क्या है ? \* जीवन क्षण भंगूर है जीवन : जागरण का प्रशस्त पथ<sup>3</sup> जीवन में त्याग का महत्त्व<sup>४</sup> जीवन में संयम का स्थान जीवन विकास का मंत्र : पुरुषार्थ जीवन विकास का मूल : अहिंसा जीवन विकास का सर्वोच्च साधन जीवन विकास का साधन : ध्यान जीवन विकास के दो सूत्र' जीवन विकास कम जीवन व्यवहार में साधना का महत्त्व जीवन शुद्धि का मार्ग जीवन सात्त्विक बने जैन एकता क्यों ? जैन की जनसंख्या जैन-दर्शन जैन दर्शन और अणुव्रत जैन दर्शन और कर्मवाद<sup>६</sup> जैन दर्शन का मौलिक स्वरूप जैन दर्शन की मौलिक विचार धारा जैन धर्म: आत्म विजेताओं का धर्म जैन धर्म आस्तिक है जैन धर्म और ऐक्य जैन धर्म और जातिवाद जैन धर्म की तेजस्विता ४. ११-७-४४ बम्बई १. १४-१२-६८ मद्रास

अा० तुलसी साहित्य : एक पर्यवेक्षण

| जैन धर्म पुरुषार्थ प्रधान है                 | मई ६९                     |
|----------------------------------------------|---------------------------|
| जैन धर्म में व्यक्ति का नहीं, गुण का महत्त्व | ेहै २० सित० ४०            |
| जैन युवकों से                                | जुलाई ५२                  |
| जैन शासन एक श्रृंखला में आबद्ध हो            | २४ जन० ६५                 |
| जैन समाज एकत्व के धागे में बंधे              | २७ सित० ६४                |
| जैन समाज के लिए तीन सुफाव                    | ६ दि <b>स० ६</b> ४        |
| जैनों का कर्त्तव्य                           | ९ जून ६३                  |
| जैनों की संख्या                              | २५ अग० ६८                 |
| जैसा करो, वैसा कहो                           | २५ जून ६ <b>१</b>         |
| जो समता को नहीं खोता, सही माने में वह        | ी योगी है १८ अप्रैल ७१    |
| ज्ञान अत्यंत आवश्यक है                       | १ ज मई ६९                 |
| ज्ञान का उद्भव <sup>3</sup>                  | १३ अप्रैल ६९              |
| ज्ञान का फल <sup>४</sup>                     | २० अप्रैल ६९              |
| ज्ञान : दिव्य चक्षु                          | १३ अग० ७२                 |
| ज्ञान प्रकाशकर है                            | १० नव० ४७                 |
| ज्ञान प्रकाशप्रद है                          | १४ अक्टू० ६२              |
| ज्ञान प्राप्ति का सार                        | २६ जु <b>ला</b> ई ६४      |
| ज्वलंत अहिंसा'                               | २९ अग० १४                 |
| तट पर <b>सज</b> गता <sup>६</sup>             | २६ अक्टू० ६९              |
| तत्त्वज्ञान                                  | २६ झग० ५६                 |
| तप के बिना आत्मिक प्रभुता संभव नहीं          | वि० ९ अग० ५१              |
| तपस्या का महत्त्व                            | ४ <b>अ</b> क्टू० ६९       |
| तपस्या में ब्रह्मचर्य श्रेष्ठ                | २६ अक्टूँ० ४८             |
| तीन चेतावनी                                  | नव० ६९                    |
| तीन शक्तियां और तीन अंकुश                    | <b>५</b> जुलाई ७०         |
| तीर्थंकर महावीर का अनेकान्त और स्याद्व       | ।।द दर्शन १४ अक्टू० ७९    |
| <b>१. २९-९-</b> ४३ जोधपुर,                   | ४. ४-७-६७ अहमदाबाद        |
| २. पट्टोत्सव के अवसर पर                      | <b>પ્ર. વર્યુ</b> ષण पર્વ |
| ३. ३-७-६७ अहमदाबाद                           | ६. २९-८-६७ अहमदाबाद ।     |
|                                              |                           |
|                                              |                           |

परिशिष्ट २

जैन धर्म की महत्ता

जैन दर्शन की भूमिका पर अनेकांत'

जैन धर्म के दो चरण : अहिंसा और साम्य

ξoξ

३ दिस० ५३

१५ अग० ७१

३ मई ५१

तीर्थस्थल तेरापंथ एक जैन सम्प्रदाय है तेरापंथ का विकास तेरापंथ क्या है ? तेरापंथ दिवस की प्रेरक शक्ति त्याग ऊंचा रहा है और रहेगा त्यागः नैतिक चेतना त्याग बनाम भोग त्याग और भोग त्रिवेणी दंभ : जीवन का अभिशाप दक्षिण भारत दक्षिण भारत धर्म-प्रधान दक्षिण भारत में जैन धर्म दया का मू<mark>ल</mark> दर्शन और विज्ञान दर्शन और संस्कृति दर्शन का मूल क्या है दर्शन का स्वरूप दान से संयम श्रेष्ठ है ? दिशा बोध<sup>२</sup> दीक्षाः एक अनुचिंतन दीक्षा : त्यागमूलक संस्कृति का प्रतीक दीपावली कैसे मनाएं ?<sup>3</sup> दुःख और दुःख विमुक्ति दुःख से मुक्ति दुनिया सराय है दुश्चिन्तन भी हिंसा है देश कानयानक्शा देश का नैतिक पतन

१. २६-८-६७ अहमदाबाद । २. १-८-६७ अहमदाबाद । ३. २१-१०-६८ मद्रास ।

देश, काल, भाव के अनुसार परिवर्तन<sup>9</sup> देश, धर्म और धर्माचार्य दो धारा' धन बनाम संयम धर्म : अनुभूति का तत्त्व धर्म अफीम नहीं, संजीवनी है धर्म आत्म-वृत्तियों को सुधारने में है धर्म आत्मशुद्धि में है धर्म-आराधना का पर्व धर्म उत्कृष्ट मंगल है धर्म : एक वस्तु चिंतन धर्म एक है धर्म और अनुशासन धर्म और उसका प्रभाव धर्म और कर्त्तव्य धर्म और जीवन धर्म और जीवन-निर्माण धर्म और धार्मिक धर्म और मनोविज्ञान<sup>3</sup> धर्म और राजनीति धर्म और राष्ट्र-निर्माण धर्म और राष्ट्रीयता धर्म और विकार धर्म और विज्ञान धर्म और व्यवस्था का योग धर्म और समाज धर्म और समाज-विकास<sup>×</sup> धर्म और सम्प्रदाय धर्म का अनुशासन धर्मका उत्सः पवित्रता

२३ नव० ६९ १३ अक्टू० ६म ६ मार्च ६० ४ मई ६८/२९ मई ६६ ३ नव० ६ ज १४ सित० १८ ११ मई ४ म वि० १९ जून ४२ २२ अग० ६५ १३ दिस० ६४ ६ अग० ६७ २७ अप्रैल ६९ १५ अप्रैल ७९ वि० मई ४७ वि० दिस० ४७ १ सित० ४७ वि० १ मई ५२ २९ जुलाई ७३ २९ मार्च ७० १६ अग० ७० ९ दिस० ७३ अग० ७० वि० जून ४७ १७ मई ४९ १० सित० ६७ २० दिस० ५९ ९ मार्च ६९ १९ दिस० ८२ ५ नव० ७२ १० अक्टू० ७१

१. ६-११-६९ बैंगलोर । २. त्रिवेणी संगम पर∱प्रदत्त ।

३. ४-७-६८ मद्रास । ४. २७-७-६७ अहमदाबाद ।

९ मई ७**१** 

- १७ जन० १४ ३० झग० ६४ ४ मई १८ वि० मार्च ४८ ३१ अग० ८० ७ दिस० ६९ अक्टू० ६९/वि० १८ दिस० १२
  - ३० जन० ६६ २ सित० ६९
    - १০ अग० ५०
- ४. ७-१०-४४ बम्बई । ४. २७-१०-६७ अहमदाबाद । ६. १९-६-६६ ।

धर्म का उद्देश्य : कर्म निजंरण, आत्मशुद्धि

धर्म का विभाजन : क्षमता का मूल्यांकन

धर्म की प्रयोगशाला निरंतर खुली रहे

धर्म कृत्रिम बंधनों से ऊपर की चीज

धर्म केवल चिंतन का विषय नहीं है

धर्म क्या, कब और कहां ?

धर्म क्या देता है<sup>४</sup> ?

धर्म क्षेत्र में नयी कांति

धर्मः जीने की एक कला

१. १६-१-४३ सरदारशहर ।

३. जन्म दिवस, अणुव्रत प्रेरणा परिषद् ।

२. २९-७-७१ लाडनूं।

धर्म क्या है ?

धर्म क्या है

धर्म के दो पक्ष : लौकिक **और पारलौकिक** 

३०६

धर्म का पालन

धर्म का राष्ट्रीय महत्त्व

धर्म का सच्चा लक्ष्य

धर्म का स्वरूप

धर्म की अनिवार्यता

धर्म की अगवश्यकता

धर्म की पहचान<sup>\*</sup>

धर्म की भावना

'धर्म की व्यापकता<sup>3</sup>

धर्म के तीन प्रकार

धर्म के दो पहलू

धर्म क्या ?

धर्म की आत्मा अहिंसा है

धर्म की बुनियाद : मैत्री

धर्म की सच्ची परिभाषा

धर्म का वास्तविक स्वरूप

अा० तुलसी साहित्य : एक पर्यवेक्षण

२४ जन० **४९** 

६ जुलाई ६**९** 

२७ अप्रैल ४ -

२९ मार्च ६४

२१ सित० ५०

१२ फर० ४३

१७ जुलाई ६६

१३ अक्टू० ६८

१९ दिस० ७१

२४ मई ६९

१७ जून ७३

१७ मार्च ६८

१५ दिस० ५७

२७ अक्टू० १७

२ = अग० ६६

দ जुलाई ७३

१ जून ६९

गरिशिष्ट २

३. १-१२-७० बेतूल ।

४. २०-९-६७ अहमदाबाद ।

www.jainelibrary.org

धर्मः जीने की कला १२ अप्रैल ७० धर्म तुम्हें शांति देगा, सुख देगा १८ जुलाई ७१ धर्म तर्क नहीं, आचरण है ११ अग० ४७ धर्म तेजस्वी कब बनेगा ? ६ सित० ७० धर्म दर्शन को समझने के लिए ३ फर० ७४ धर्मः निषेधात्मक दृष्टि १२ मई ६८ धर्म प्रधान देश में नैतिकता का अभाव क्यों ? \* १४ मई ६६ धर्म बुद्धि, विज्ञान और शक्ति से ऊपर हो २४ जुलाई ६६ धर्म या अधर्म प्रधान देश २९ जून ६९ धर्म व्यापक सार्वजनीन तत्त्व है २४ अग० ७४ धर्म शांति देता है<sup>3</sup> १३ दिस० ७० धर्मसंघ की चतुर्दिक् प्रगति १८ मई ६९ धर्म : सत्य और अहिंसा ३० जुलाई ६७ धर्म सर्वशक्तिमान् कब ? जन० ५० धर्म ही शरण है १६ अप्रैल ७२ धर्मे जय पापे क्षय ११ अप्रैल ५२ धामिक कैसे बनें ? १५ मार्च ७० धार्मिक कौन ? २० जुलाई ६९ धार्मिक कौन ?\* १ फर० ७० धार्मिक क्रांति की आवश्यकता नव० ६९ धैर्य दिस० ७० ध्यान का महत्त्व १९ अप्रैल ५१ ध्वंस नहीं, निर्माण १ দনৰ ৩ ২ नए वर्षका शुभ संदेश ४ जन० ७० नकारात्मक दृष्टिकोण १६ फर० ६९ न दाता, न याचक १७ नव० ६= नया वर्ष---नया चितन ३ जन० ७१ नया-पुराना २७ फर० ७२ नरक स्वयं स्वर्ग में बदल जायेगा १ मार्च ६४ नवनिर्माण की रूपरेखा वि० सित० ४६

अा० तुलसी साहित्य : एक पर्यवेक्षण

नवनिर्माण के लिए शांति, समन्वय और सहृदयता की अपेक्षा है १७ अग० ४ দ मई ४९ नवीनता बनाम प्राचीनता नवीनता ही कांति नहीं १ नव० ४५ २ फर० ६९ नागरिक कर्त्तव्य १७ जन० ६० नारी अपने आत्मबल को जागृत करे जून ६९ नारी उत्थान २० दिस० ७० नारी-समाज का दायित्व १७ अक्टू० ७१ निःश्रेयस् का मार्ग २६ अग० ७९ निर्जरा तत्त्व निर्वाण-शताब्दी पर जैनों का कर्त्तव्य २३ जून ६=/३० जून ६= वि० नव०-दिस० ४४/१ अक्टू० ४८ निवृत्ति और प्रवृत्ति निष्पक्ष दृष्टिकोण २० सित० ७० निस्सार में भी सार २९ जून ५० १७ मई ७० नेता कालस्य कारणम् नैतिक उत्थान ২৩ জন০ খহ नैतिक चेतना जागरण का अभियान : अणुव्रत २१ फर० ७१ नैतिकता का आधार<sup>3</sup> ३ अक्टू० ६४ नैतिकता का उपदेश नहीं, प्रशिक्षण जरूरी<sup>४</sup> ३ मार्च ६८ नैतिक दुर्भिक्ष सबसे बड़ा संकट ২০ জন০ ২९ नैतिक पतन का मूल कारण : अनास्थावाद ११ मई ४ न नैतिक बल बलवान होता है १८ नव० ६२ नैतिक वातावरण के लिए परिवर्तन आवश्यक १ फर० ७० नैतिक शक्ति के सामने अनैतिक शक्ति टिक नहीं सकती ११ नव० ६२ नैतिक शस्त्रीकरण से ही अनैतिकता का नाश सम्भव वि० ६ सित० ४१ २० जुलाई ६९ नैतिक संकट न्यायवादी बनाम सत्यवादी १३ सित० ६४ पतन और उत्थान<sup>४</sup> मार्च ४२ पर चिन्ता नहीं, स्व चिन्ता ४ नव० ७३ परदा तो उठाएं १९ दिस० ७१

९. ३-९९-६८ मद्रास । २. २७-९०-४२ सरदारशहर । ३. ८ अग∙, दिल्ली, अणुव्रत विचार- परिषद् । ४. पत्रकारों के बीच, बम्बई । ४. ७-३-४२ रतनगढ़ ।

ই০দ

| परिश्विष्ट २                                 | £ 0 °,              |
|----------------------------------------------|---------------------|
| परमात्मा                                     | ६ जुलाई ६९          |
| परमार्थ साधना का मार्ग : धर्म                | २९ अंक्टू० ७२       |
| परिग्रह का अंत करो                           | वि० नव० ४७          |
| परिग्रह के गर्भ में दुःख और पश्चात्ताप       | २३ जुलाई ७२         |
| परिवर्तन का आधार                             | २५ मई ६९            |
| परिवर्तन का सिद्धांत                         | <b>६ अ</b> प्रैल ६९ |
| परिवर्तन को परखें                            | १९ अग० ७३           |
| परिवर्तंन : जीवन का आवश्यक अंग <sup>२</sup>  | ९ मई ६४             |
| परिस्थिति का अनुगमन मानसिक दुर्बलता है       | २० नव० ६६           |
| परिस्थितियों का दास बनना कायरता है           | २५ सित० ६•          |
| पर्दा कायरता का प्रतीक और असंयम का प         | षक १८ सित०६०        |
| पर्युषण, उसका महत्त्व और भावना               | सित० ४२             |
| पर्युषण का आराधना मंत्र                      | १४ सित० ६९          |
| पर्युषणः जागरण, प्रतिगति और प्रगति का        | प्रतीक २९ अग० ७६    |
| पर्व दिन की प्रेरणा                          | १९ मार्च ७२         |
| पर्व धर्म की उपयोगिता                        | जन० ६९              |
| पवित्रता का अर्थ ऊपरी सफाई नहीं              | १० जून ७३           |
| पात्र कौन ?                                  | ४ अग० ६३            |
| पाप छोड़ने में कभी शीघ्रता नहीं होती         | वि० १९ अग० ५१       |
| पुरुषार्थं का अंकन                           | ३ मई ५१             |
| पुरुषार्थ की सफलता                           | জনত ৬০              |
| पुरुषार्थ ही विकास का हेतु                   | ७ नव० ७१            |
| पूंजीवादी मनोवृत्ति : जीवन शुद्धि का प्रशस्त |                     |
| पैसों से मिलने वाली शिक्षा जीवन तक कैसे      | -                   |
| प्रकृति और विकृति                            | २२ जून ६९           |
| प्रतिस्पर्धा की पराजय                        | २४ अग० ८०           |
| प्रमाद को छोड़ो <sup>४</sup>                 | १७ मई ७०            |
| प्रमाद त्यागें                               | १० जून ७२           |
| प्रवचन का अधिकारी"                           | २३ फर० ६९           |
| १. १०-८-६७ अहमदाबाद ।                        | ३. १-१२-६८ मद्रास । |
| २. मर्यादामहोत्सव शताब्दी समारोह,            | ४. २२-८-६८ महास ।   |

- २. मर्यादामहोत्सव शताब्दी समारोह, अणुव्रत प्रेरणा दिवस ।
- ४. २२-८-६८ मद्रास । ४. २४-७-६७ अहमदाबाद ।

31.

आ। तुलसी साहित्य : एक पर्यवेक्षण

प्रवचन क्यों ? प्रवाह में न बहें प्रवृत्ति और निवृत्ति के कारण प्रांतीयता की समस्या प्रेक्षाध्यान प्रेतात्मा : अदृश्य शक्ति बंधन और मोक्ष बंधन के हेतु' बंधन-मुक्ति का हेतु<sup>२</sup> बंधन-मुक्ति के लिए बहिनों से बाल दीक्षा बाहरी आकर्षण हिंसा है बुराइयों की भिक्षा बाह्य और आंतरिक शुद्धि बोधिस्थल : जन-जन का बोधिस्थल हो **ब्रह्म**चर्य ब्रह्मचर्य और खाद्य संयम ब्रह्मचर्य और संयम का हेतु क्या है ? ब्रह्मचर्य का महत्त्व क्यों ? ब्रह्मचर्यः मोह-विलय की साधना ब्रह्मचर्यः साधना का एक सहकारी तत्त्व भगवान महावीर और निर्वाण दिवस भगवान महावीर के जीवन की विशेषतायें भगवान् महावीर जिन थे, जैन नहीं भगवान् महावीर ने कहा<sup>3</sup> भगवान् महावीर स्वयं संबुद्ध थे भय की बिभीषिका भव्य जीवमात्र मोक्ष पाने का अधिकारी भारत अभय और अहिंसा पर टिका रहे १. १६-८-६७ अहमदाबाद ।

२. १४-८-६७ अहमदाबाद ।

३. १३-४-६४ महावीर जयन्ती, अजमेर

### परिशिष्ट २

भारत की प्रतिष्ठा का मूल : चरित्र ९ जुलाई ६७ भारत की संस्कृति अग० ६९ भारत के निर्माण का प्रक्त १४ मार्च ६४ भारत धर्मनिरपेक्ष नहीं, सम्प्रदाय से निरपेक्ष बने १ अग० ६४ भारतः संस्कृतियों का केंद्र २१ सित० ६९ भारतीय दर्शन का मूल : समन्वय २९ अग० ६५ भारतीय दर्शन : अंतर्दर्शन १६ जुलाई ६७ भारतीय संस्कृति और आज का युग' ২४ जन० १७ भारतीय संस्कृति का लक्ष्य : चरित्र-विकास २१ जून ५९ भारतीय संस्कृति का आदर्श १ सित० ६म भारतीय संस्कृति की रक्षा २० जुलाई ६९ भारतीय संस्कृति में वृत और संयम की प्रधानता ११ जन० ४९ भावात्मक एकता २६ सित० ७१ भावात्मक एकता के लिए संयम व धैर्य जरूरी ९ अक्टू० ६६ भावी योजना पहले बने २१ नव० ७१ भाषण और प्रशिक्षण २७ अन्टू० ६८ भूत मरकर पलीत हो गया<sup>3</sup> ২০ जুন ২৩ भेद विज्ञानः जीवन विकास का सही मार्ग १४ मई ४९ भोगवाद को छोडें २९ अप्रैल १६ भोग और त्याग বি০ जন০ ४২ भौतिकवाद पर अध्यात्म का अंकुश हो ५ सित० ६४ मंगल क्या है ? २३ सित० ६० मंगलमय बनने की प्रक्रिया ६ जुलाई ५० **मद्य-**निषेध १६ नव० रेन मध्र बिन्द्र वि० जुलाई-अग० ४४ मन की अशांति २० अप्रैल ६९ मन की रिक्तता ही ध्यान है ११ जून ७२ मन को शिक्षित करें ७ मई ७२ मन-नियंत्रण सित० ४० मनुष्य और पशुका अन्तर २३ मार्च ६९ १. १९-९-४३ जोधपुर ३. ४-६-४७ बौदासर

२. १२-११-६८ महास

| 9. पत्रकार सम्मेलन में       |                                 |
|------------------------------|---------------------------------|
| २. २३-९-६७ अहमदाबाद          | ४. ४-११-६७                      |
| ३. १८-९-६७ अहमदाबाद          | ४. २३- <b>द-</b> ६द             |
| Jain Education International | For Private & Personal Use Only |

मनुष्य और मनुष्य के बीच की दूरी १५ जून ६९ मनुष्य कर्त्तव्य से विमुख ७ सित० ६९ मनुष्य का आध्यात्मिक व नैतिक विकास ही वास्तविक विज्ञान है ७ जून ४९ मनुष्य की खोज में १५ जून ६९ मनुष्य की शक्ति विशःल है १५ मार्च ७० मनुष्य जीवन अनमोल है ২২ জন০ ৩০ मनुष्य जीवन और आनन्द मई ६९ मनुष्य जीवन कीमती है न जून ६९ मनुष्य जीवन की सफलता\* २२ फर० ७० मनुष्य पुरुषार्थहीन होता जा रहा है জুন-जुलाई ७० मनुष्य मनुष्य का शत्रु नहीं होता २० अप्रैल ४ -मनुष्य सत्य से विमुख १७ अग० ६९ मनुष्यो भव १ फर० ७० मनोवृत्तियां १७ जुलाई ७९ मर्यादाः उपेक्षा या अपेक्षा ४ फर० ६३ मर्यादाओं का मूल्य २५ अप्रैल ७१ मयदि। का अतिक्रमण ही अशान्ति का मूल है १३ मई ७९ मर्यादा का फलित-तेरापंथ २३ जुलाई ६**१** महान् कौन<sup>3</sup> ? ২২ জন০ ৩০ महान् व्यक्ति के आभूषण<sup>४</sup> ५ दिस० ७१ महामंत्र : एक विवेचन १२ अक्टू० ५० महारंभ और महापरिग्रह के परिणाम १४ जून ४९ महावीर का जीवन संदेश २९ अप्रैल ४६ महावीर का निःशस्त्रीकरण २७ अप्रैल ७४ १९ अप्रैल ७० महावीर जयंती महावीर जयन्ती की सार्थकता १५ अप्रैल ७३ महावीर : जीवन दर्शन<sup>४</sup> १९ अप्रैल ७० महावीर निर्वाण दिवस वि० २९ नव० ४१ मां की महत्ता ६ फर० ७१ ४. ४-११-६७ अहमदाबाद

## ४. २३-८-६८ मद्रास

| परिशिष्ट २                                | 383                        |
|-------------------------------------------|----------------------------|
| मांगने नहीं, देने आये                     | १२ अप्रैल ७०               |
| मांस अभक्ष्य है                           | १६ मार्च ६९                |
| मांस खाना राक्षसी वृत्ति है               | १० अग० ६९                  |
| मांसाहार मनुष्य का स्वाभाविक भोजन नहीं है | ३ जुलाई ६६                 |
| मानव                                      | ३० जून ४७                  |
| मानव की घोर पराजय                         | १ जून ४८                   |
| मानव-जीवन और धर्म                         | जून ४९                     |
| मानव-जीवन के मौलिक गुण                    | २५ मई ४८                   |
| मानवता का अवमूल्यन                        | १७ अग० ६९                  |
| मानवता का इतिहास और उसका त्राण            | १७ सित० ७२                 |
| मानवता का पाठ <sup>र</sup>                | २२ फर० ७०                  |
| मानवता का विकास हो                        | २७ जुलाई ६९                |
| मानवता का संदेश                           | ११ मई ६९                   |
| मानवता की सर्वोच्च प्रतिष्ठा हो           | २४ अप्रैल ६४               |
| मानवता की सुरक्षा के लिए सकिय बनें        | २४ <b>अग० ६</b> ५          |
| मानवता के उत्थान के लिए अणुव्रत           | १६ नव० ६९                  |
| मानव-विकास                                | वि० सित० ४७                |
| मानवीय तनाव कैसे कम हो ?                  | ७ अग० ६६                   |
| मानसिक एकाग्रता और धर्म <sup>3</sup>      | १२ एवं १९ सित० ७१          |
| मार्ग                                     | जुलाई-अग० ४९               |
| मार्दव का महत्त्व <sup>×</sup>            | १५ फर० ७०                  |
| मुक्त कौन होता है ?                       | ३० नव० ६९                  |
| मुक्ति का अधिकार सबको है                  | मई ६९                      |
| <b>मु</b> क्ति का मार्ग: सहिब्णुता        | ३१ मई ४९                   |
| मुक्ति के लिए                             | २४ जून ६३                  |
| मुफसे बुरा न कोय                          | २ <b>न दिस०</b> ६ <b>९</b> |
| मूल आधार-अध्यात्म                         | सित० ६९                    |
| मृत्यु : एक महत्त्वपूर्ण कला              | २६ जुलाई ७०                |
| मेरा कार्यं मनुष्य को संस्कारी बनाना      | ११ नव० ६३                  |
| मेरा धर्म : मानव धर्म                     | २२ अप्रैल ७३               |

१. ४-१०-६७ अहमदाबाद । २. १०- -६९ ।

३. २४-७-७० रायपुर। ४. २-९-६७ अहमदाबाद।

बा० तुलसी साहित्य : एक पर्यवेक्षण

मेरा परिचय : मेरे स्वप्न १९ दिस० ७१ मेरा विश्वास भाव पूजा में २९ मार्च ७० मेरे लिए गरीब-अमीर सब समान २२ मार्च ७० मैंने अहिंसा ढारा हिंसा की अग्नि को बुभाने का प्रयत्न किया है १০ अक्टू ७२ मैं निराश नहीं होता १ अवटू० ६७ मोह नष्ट कैसे होता है ? सित० ६९ मौन की निष्पत्ति : निर्विचारता २६ मई ६३ यति-परंपरा १३ जुलाई ६९ यथार्थगादी महावीर अन्ट्र ४० यात्रा में सजगता अग० ६९ यूग की मांग ৬ जून ७० युग धर्म और अणुव्रत ३० अक्टू० ६० युवक और धार्मिक संस्कार १५ सित० ६= युवक जीवन को संयम का नया मोड़ दें १० मार्च ६३ युवक शक्ति का संयोजन १९ अग० ७३ युवापीढ़ी अपने दायित्व के प्रति जागरूक बने १६ मार्च ७५ २६ अप्रैल ७० योगक्षेम यौवन और बुढ़ापा <u> ४</u> अग० ७९ रक्तकांति बनाम अहिंसककांति १५ जन० ६१ राम को मैं आत्माराम मानता हूं; जिसमें राम नहीं है; वह निकम्मा है ३ सित० ७२ राष्ट्र-निर्माण में धर्म २२ नव० ६४ रूढियां और संशोधन १४ फर० ७१ रूढि़वाद की जंजीरें तोड़ो १ मार्च ४९ रूपांतरण का प्रतीकः पुरुषार्थ १४ सित० ५० रोग-मूक्ति की ओर १८ अप्रैल ७१ रोग, औषधि और पथ्य ११ अप्रैल ७१ लक्ष्य मोक्ष है जून ६९ लाघव न फर० ७० लेश्या सित० ४२ लोक का स्वरूप मई ६९

१. ४-९-६७ अहमदाबाद ।

## परिशिष्ट २

लोकतंत्र नेताओं की पसंदगी का परिणाम है न अक्टू० ६७ लोक व्यवस्था का एक तत्त्व : धर्मास्तिकाय ७ फर० ६० लोगों के मन भय से आशंकित हैं १४ जून ६४ वक्ता की योग्यता' १६ फर० ६९ वक्ता के गुण २३ जन० ७२ वर्तमान की ओर देखें २१ दिस० ४८ वर्तमान के संदर्भ में नैतिकता २२ मार्च ७० वर्तमान को देखो १३ जन० ७४ वर्तमान को शुद्ध रखना होगा २ नव० ६९ वर्तमान भौतिकवादी युग में धर्म २८ जुलाई ६८ वर्तमान यूग और मानव वि० ३० अक्टू० ५२ वर्तमान समस्याओं का समाधान १० जुलाई ४४. वर्धमान महोत्सव<sup>२</sup> २२ फर० =१ वास्तविक जैन कौन ? २५ जुलाई ६५. विकार का परित्याग; मोक्ष का हेतु १९ जुलाई ४९. विकारों के दलदल से भलाइयों के राजमार्ग पर १७ जन० ७१ विकास का हेत्<sup>3</sup> २१ दिस० ६९. विकास दुर्लभ है, विनाश सुगम ३१ अग० ६९ विकृति एक की : परिणाम सबको ৎ জাগত ৬০০ -विचार और व्यवहार में एकता वि० २६ जुलाई ४१ विचार-स्वतंत्रता जूलाई ६९ विचित्र प्रकार के शस्त्र अप्रैल ६९ विज्ञान का युग ३ अग० ६९ विदेशों में जैन धर्म की योजना २९ दिस० ६० विद्या और अविद्या न फर० ७० विद्या का लक्ष्य क्या है ? १५ दिस० ५७ विद्या की वास्तविक शोभा : विनय, विवेक और आचार<sup>४</sup> ४ जन० ४९ विद्यार्थियों का सही निर्माण सित० ६९ विद्यार्थी जीवन नव० ६९

१. २४-६-६७ अहमदाबाद । २. १⊏-१-⊏१ । ३. ९-१०-६७ अहमदाबाद ।

 २४-१२-४८ काशो विश्वविद्यालय, बनारस ।

३१६ आ० तुलसी साहित्य : एक पर्यवेक्षण विद्यार्थी दमितेन्द्रिय हो १७ नव० ७४ विरोध : प्रगति का साधक ३ नव० ६८ विरोध भावना व्यक्ति की अपनी उपज होती है २६ जन० ४८ विरोध में ही क्रांति है १६ अक्टू० ४९ विवशता ९ जून ४७ विवशता ही जेल है ২ जन० ६० विवेक और साधना २८ जून ६४ विवेक में धर्म है २१ जुलांई ६३ विश्व का महान् शान्तिदूत ७ जून ६४ विश्व शान्ति में अणुव्रत का योग १२ जून ६६ विसर्जन<sup>२</sup> २९ जून ६**९** विसर्जन का अर्थ १२ अक्टू० ६९ विसर्जन की पद्धति<sup>3</sup> १ मार्च ७० विसर्जन स्वस्थता का चिह्न है १३ जुलाई ६९ वीतराग कौन है ? १ अग० ६३ वीर कौन है ? २ नव० ६९ वे ही मेरे अगराध्य हैं ५ मई ६३ वैराग्य का अमिट रंग ५ अप्रैल ७० व्यक्ति अपने स्वार्थों का उत्सर्ग करना सीखे २ मई ६४ व्यक्ति और संघ **१९ जन० ६९** व्यक्ति का संस्कार ही मूल बात<sup>8</sup> १९ अग० ४६ व्यक्ति के मूल्यांकन का आधार न दिस० ६३ ४ मार्च ७२

व्यक्तिगत परिग्रह और सामुदायिक परिग्रह व्यक्तिवादी मनोवृत्ति व्यक्ति सुधार से ही शासन सुधार संभव है व्यक्ति ही समष्टि का मूल व्यापकता की छाया में<sup>४</sup> व्यापारियों से व्यापारी प्रामाणिक हो

१. २८-६-६३ । २. ७-९-६७ अहमदाबाद । ३. ३०-८-६७ अहमदाबाद । ४. १०-८-५६ अणुव्रत प्रेरणा समारोह, सरदारशहर । ४. २३-६-७३ सुजानगढ़ ।

१३ नव० ६६

१५ सित० ६३

**২৬ जুন ७१** 

७ जुलाई ६३

१९ अप्रैल ४९

जुलाई ६९

| परिशिष्ट २                                             | 380                          |
|--------------------------------------------------------|------------------------------|
| व्यावहारिक जीवन में अणुव्रतों की उपयोगिता              | २ फर० ५८                     |
| व्रत ज्ञान देता है और कानून दंड                        | ३१ मार्च ६१                  |
| शक्ति, अभिव्यक्ति और विरक्ति                           | फर० ६९                       |
| शस्त्र-परिज्ञा                                         | २५ दिस० ६९                   |
| शान्ति और सद्भावना के वातावरण को बढ़ाएं                | १८ अक्टू० ७०                 |
| शान्ति : कहां और कैसे ? <sup>२</sup>                   | १० अप्रैल ६६                 |
| शान्ति का द्वार : क्षमा                                | २५ मार्च <b>५२</b>           |
| शान्ति का मार्गे : संयम <sup>3</sup>                   | २९ अप्रैल ४६                 |
| शाग्ति का मूल : अहिंसा                                 | २ जून ६=                     |
| शान्ति का राजमार्ग : संयम                              | २६ जुलाई ५०                  |
| शान्ति का <b>सा</b> धन ः संयम और <b>आ</b> त्म-नियंत्रण | १५ मार्च ५९                  |
| शान्ति का स्रोत—आत्मा                                  | १४ मार्च ४९                  |
| शास्ति की खोज                                          | ६ अप्रैल ६९,२४ मई ७ <b>०</b> |
| शान्ति की खोज में                                      | १ फर० ७०                     |
| शान्ति की प्यास भभक उठी                                | १ फर० ४९                     |
| जान्ति <b>को समस्या</b>                                | २७ जुलाई ६९                  |
| णाग्ति के बिना आनन्द कहां ?                            | ३ जन० ६४                     |
| शान्ति के लिए जड़वाद को मिटाएं                         | ४ नव० ६१                     |
| शान्ति धर्म-सापेक्ष है                                 | २४ नव० ६३                    |
| शाश्वत सत्य                                            | ९ नव० ६९                     |
| शाश्वत सत्य और सामयिक सत्य                             | ও ন্ব <b>০ ও१</b>            |
| शासन-व्यवस्था में जैन धर्म                             | ४ अक्टू० ६९                  |
| शास्त्र विवेचन                                         | मार्च ६९                     |
| शिक्षक और शिक्षार्थी                                   | १७ दिस० ७२                   |
| शिक्षकों और विद्यार्थियों से                           | जून ६९                       |
| शिक्षण और नैतिक विकास<br>                              | २० अक्टू० ६८                 |
| शिक्षा : एक अनुचितन                                    | ৩ জুন দ १                    |
| शिक्षा का लक्ष्य अर्थार्जन नहीं, जीवन विकास            | ४ जन० १९                     |
| शिक्षा के साथ अध्यात्म का योग                          | ४ सित० ७१                    |
| शिर्क्षार्थियों का प्रमुख कर्तव्य : चरित्र-निर्माण     | २५ मार्च १४                  |

१४-९-६७ अहमदाबाद ।
 २. १४-२-६६ स्वागत समारोह, भादरा ।
 ४. १९-१०-६७ अहमदाबाद ।

**वा**० तुलसी साहित्य : एक पर्यवेक्षण

२७ अप्रैल ६९ शुद्ध मन से प्रायश्चित्त करें अक्टू० ४२ शुद्ध साधु का स्वरूप णोषण, मिलावट और अनाचार : मानवता का कलंक ११ जन० ४९ श्रद्धा और आचरणः उत्पत्ति और निष्पत्ति १७ दिस० ७२ अदा और तर्क ४ जन० **५**९ २४ अप्रैल ६० -श्रद्धा और तर्क का समन्वय हो २० मई ७३. श्रद्धा की **अ**भिव्यक्ति विनय में १५ दिस० ५७ श्रद्धा ज्ञान तथा चारित्र २० मई ६२ श्रम और विनय ११ जन० ४९ अमण संस्कृति का संदेश अ**ाव**क : एक चिन्तग<sup>9</sup> ९ फर० ६९ २१ अग० ६० श्रावक की पहिचान ५ नव० ७२ श्रावक व्रत और उसके अतिचार वि• ११ सित० ४२ श्री भिक्षु स्वामी : एक फांकी ६ मई १६ श्रीमदाचार्यः काऌ्गणी<sup>२</sup> २५ सित० ५० श्रेय पथ का मंगल दीप प्रजून ६९ श्रेष्ठ महामंत्र ६ दिस० ७० संकल्पः एक वरदान<sup>3</sup> ২ अक्टू० ४ = संकल्प की दृढ़ता ११ मई० ६९ संकल्प पहरुआ है २७ दिस० ४९ संकल्प शक्ति बढ़ाइए १९ मई ६५ संकल्पी हिंसा का त्याग और दृष्टि ३१ जन० ७१ संगठन आचार प्रधान रहे ९ सित० ६२ संगठन का आधार १५ मार्च ७० संगठन के मौलिक सूत्र<sup>४</sup> १४ अप्रैल ६३ संग्रह करने में क्या धर्म है ? २६ जन० ६९ संग्रहवृत्ति संतों की महिमा क्यों ?<sup>४</sup> १৭ জন০ ৩০

 चिदम्बरम्, महासभा का छप्पनवां अधिवेशन ।
 ९६-४-४६ ।
 २०-९-६९ मद्रास । ४. ४-९०-६८ अखिल भारतीय तेरापंची युवक सम्मेलन, मद्रास । ४. २१-९-६७ अहमदाबाद ।

| परिशिष्ट २                              | ३१९                         |
|-----------------------------------------|-----------------------------|
| संयमः आत्मविकास की राढ़                 | १० मई ७०                    |
| संयम : एक कसौटी                         | २ अप्रैल ७२                 |
| संयमः खलु जीवनम्                        | २८ मार्च ६८                 |
| संयम की सहचरी मर्यादाएं                 | ९ जुलाई ७२                  |
| संयम जीवन की मर्यादा है                 | १० मई ४०                    |
| संयम से ही शान्ति और प्रगति संभव        | १ सित० ८०                   |
| संवत्सर प्रतिलेखन                       | २२ अग० ७१                   |
| संवत्सरी मानवता का पर्व है              | ११ सित० ६०                  |
| संवेग और उसका परिणाम                    | ६ अक्टू० ६३                 |
| संसार की दशा                            | १६ मई ६४                    |
| संसार चरित्र को भूलता जा रहा है         | २⊏ मई ६१                    |
| संसार परिवर्तनशील है                    | ७ सित० ७४                   |
| संस्कार डालने की कला                    | १६ मई ७१                    |
| संस्कार ही मूल है                       | २० दिस० ६४                  |
| सच्चं लोयम्मि सारभूयं '                 | ६ अगस्त ५३                  |
| सच्चा अहिसक                             | १४ दिस० ६९                  |
| सच्ची आजादी ः धर्ममय जीवन               | १४ मार्च ४४/२६ जन० ४४       |
| सच्ची शान्ति त्याग में                  | <b>वि०</b>                  |
| सच्चे श्रावक                            | <b>अ</b> क्टू० <b>५०</b>    |
| सतयुग की अपेक्षा क्या है ? <sup>३</sup> | २१ दिस० ६९                  |
| सत्य एक है                              | जून ६९                      |
| सत्य और अहिंसा व्यवहार में आए           | २९ नव० ७•                   |
| सत्य और जीवन                            | अप्रैल ५२                   |
| सत्य का व्यावहारिक प्रयोग               | <b>২ अ</b> क्टू० ५ <b>०</b> |
| सत्य की उपासना                          | १२ जन० ५६                   |
| सत्य की साधना                           | २९ मार्च ४९                 |
| सत्य के बिना काम नहीं चल सकता           | ३१ मार्च ५७                 |
| सत्यग्राही दृष्टि                       | १० मई ७०                    |
| सत्यवादी कौन ?                          | ९ दिस० ६२                   |
| सत्य विजयी नहीं, सत्य सार है            | ११ जून ६१                   |
| १. २१-६-६६ मद्रास ।                     | ३. १४-११-६७ अहमदाबाद ।      |
| A AN IN REAL PRIME                      |                             |

२. २४-७-४३ जोधपुर ।

| ३२०                                        | <b>मा० तुलसी सा</b> हित्य : एक पर्यवेक्षण |
|--------------------------------------------|-------------------------------------------|
| सत्य स्वयं अन्विष्ट है                     | १५ नव० ६४                                 |
| सत्संग का लाभ                              | ३१ अग० ६९                                 |
| सत्संग की महिमा                            | २= दिस० ६९                                |
| सदाचार की पौध कैसे फले ?                   | २१ अप्रैल ६ व                             |
| सदा जागृत                                  | २२ जुलाई ६९                               |
| सद्भावना का विकास                          | २२ दिस० ६८                                |
| सबके लिए ढार खुला है                       | जुलाई ६९                                  |
| सब नेता बनना चाहते हैं                     | ९ नव० ६९                                  |
| सबसे बड़ा खतरा                             | जून ६९                                    |
| सबसे बड़ा धर्म क्या है ?                   | ७ जून ४९                                  |
| सबसे बड़ा पाप'                             | ११ जन० ७०                                 |
| सबसे बड़ा पाप : मिथ्यात्व                  | २२ जून ४=                                 |
| सबसे बड़ा बाधक तत्त्व : स्वार्थ            | २७ दिस० ७०                                |
| सबसे बड़ा भय : दुःख                        | १० नव० ६८                                 |
| सबसे बड़ा भ्रष्टाचार : मिथ्यात्व           | <b>८ अग०</b> ६४                           |
| सबसे बड़ा शत्रु रे                         | ३ अगग० ६९                                 |
| सबसे बड़ा सिद्धान्त—अहिंसा का सिद्धान्त    | ७ सित० ४८                                 |
| समता मेरा आत्म धर्म है                     | २० सित० ७०                                |
| समन्वय : एक युगान्तकारी चरण                | २३ मई ६४                                  |
| समन्वय का रचनात्मक रूपः अणुव्रत आंदोलन     | २४ मार्च  ५७                              |
| समन्वय की दिशा                             | ११ अप्रैल ६५                              |
| समन्वय की लगन                              | मार्च ७०                                  |
| समय का दुरुपयोग                            | १७ फर० ६३                                 |
| समरेखा                                     | २० अप्रैल ४८                              |
| समस्याओं का समाधान <sup>४</sup>            | २८ अक्टू० ६२                              |
| समस्या और उसका समाधान                      | २९ मार्च ५१                               |
| समाज-उत्थान में नारी का महत्त्वपूर्ण स्थान | १५ अग० ५४                                 |
| समाज-कल्याण के लिए व्यक्ति-कल्याण          | ३० अप्रैल ६१                              |
| <b>स</b> माज-निर्माण और बुद्धिजीवी         | २६ अग० ७३                                 |
|                                            |                                           |

४. अणुव्रत आंदोलन के १३वें वार्षिक १. १९-९-६७ अहमदाबाद । अधिवेशन पर । २. ४-१०-६७ अहमदाबाद । ३. ९-९-७० रायपुर।

www.jainelibrary.org

| परिभिष्ट २                                    | ३२१                                             |
|-----------------------------------------------|-------------------------------------------------|
| समाज परिवर्तन की <b>दिशा</b> ै                | २३ मई ४४                                        |
| समाज में परिवर्तन आवश्यक                      | २४ अग० ६९                                       |
| समाजभूषण स्व० छोगमलजी चौपड़ा                  | ३ मई ७०                                         |
| समाज-सेवकों से                                | २१ सित० ४८                                      |
| समूचा राष्ट्र आज लक्ष्मी की पूजा करने में प   |                                                 |
| सम्प्रदाय सत्य का माध्यम बना रहे, स्वयं स     |                                                 |
| सम्यग्जान और सर्वांगीण दृष्टिकोण              | २१ मई ७२                                        |
| सम्यग्जान-दर्शन-चारित्र                       | १४ दिस० ६९                                      |
| सम्यग्ज्ञान-दर्शन-चारित्राणि मोक्षमार्गः      | १० जून ६१                                       |
| सम्यग्दृष्टि <sup>२</sup>                     | २४ अप्रैल ५३                                    |
| सम्यग्दृष्टिकोण की अपेक्षा                    | ३ जन० ७१                                        |
| सम्यग्दृष्टि के व्यवहार के आधार-स्तंभ         | २३ अप्रैल ७२                                    |
| सर्वधर्घ समन्वय का प्रतीक                     | ६ दिस० ७०                                       |
| सही देखो, समभो और करो                         | २६ <b>जन० ६४</b>                                |
| सहिष्णुता की प्रतिमूर्ति                      | २४ मई ७०                                        |
| साधना : आत्म धर्म                             | <b>१০ জন০ ৬</b> १                               |
| साधना : एक रहस्य                              | १० मई <b>५१</b>                                 |
| साधना और अनुशासन                              | २ मई ७१                                         |
| साधना का पथ क्या है ?                         | ९ फर <b>० ४</b> ६                               |
| साधना का प्रभाव <sup>3</sup>                  | १२ अक्टू० ६९                                    |
| साधु का क्या स्वागत और क्या विदाई             | सित० ६९                                         |
| साधुता <b>और स</b> च्चरित्रता                 | জন <b>০                                    </b> |
| साधु संस्था का भविष्य                         | ६ <b>अ</b> त्रटू० <b>६</b>                      |
| सापेक्ष सत्य <sup>४</sup>                     | ७ दिस० ६९                                       |
| सामाजिक जीवन और अहिंसा की सम्भावन             | । १० अक्टू० ७१                                  |
| सामाजिक परिवर्तन                              | मई ४९                                           |
| सामायिक                                       | २३ फर० ६९                                       |
| साम्प्रदायिक <b>ता</b> से सावधान <sup>४</sup> | २४ अक्टू० ७०                                    |
| साम्प्रदायिक मतभेदों को चिन्तन का ही वि       | भय रखें ३० जून ४७                               |
| १. १०-२-४४, राणावास ।                         | ४. ३०-१०-६७ अहमदाबाद                            |
| २. ४-४-६३ ।                                   | ४. १८-१०-७० रायपुर                              |

३. २४--- ६७ अहमदाबाद ।

| ३२२                                       | <b>अा० तुलसो साहित्य</b> ः एक पर्यवेक्ष <b>ण</b> |
|-------------------------------------------|--------------------------------------------------|
| साम्ययोग की साधना                         | २६ दिस० ७१                                       |
| साम्ययोग के बिना अन्य कलाएं अधूरी हैं     | ३ सित॰ ६७                                        |
| साम्य-संदेश                               | २८ अप्रैल ६८                                     |
| सिंहपुरुष आचार्य भिक्षु के जीवन की स्मृति |                                                  |
| ्उ<br>सुन्दर-सात्त्विक जीवन               | १५ जून ६९                                        |
| ु<br>सु <b>ख औ</b> र शान्ति               | ५ अप्रैल ७०                                      |
| ु<br>सुख का स्रोत──आत्म-विसर्जन           | २५ अप्रैल ७१                                     |
| ्<br>सुख का हेतुधर्म                      | २ मई ७१                                          |
| सुख-दुःख की कुंजी मनुष्य के हाथों में     | ३० अक्टू० ६६                                     |
| सुख बनाम दुःख                             | १७ मई ६४                                         |
| सुख संयम से आता है                        | २३ मार्च ४५                                      |
| सुधरने के तीन मार्ग                       | <b>म्र जून ६</b> ९                               |
| सुधरो और सुधारो                           | २९ नव० ६४                                        |
| सुधार का प्रारंभ स्वयं से हो <sup>२</sup> | २१ जून ७०                                        |
| सुधार का सूत्र <sup>3</sup>               | १८ अग० १७                                        |
| सृष्टि की विचित्रता का हेतु <sup>४</sup>  | ११ मई ६९                                         |
| सेवा                                      | १४ मई ५३                                         |
| सोचो, समफो और सही प्रयोग करो <sup>र</sup> | ९ मई ७ <b>१</b>                                  |
| स्थिरयोगी और गुरुभक्त                     | १४ सित० ६९                                       |
| स्याद्वाद                                 | मई ४९                                            |
| स्वतन्त्रता                               | वि० जुलाई १९४७                                   |
| स्वतन्त्रता का आनन्द <sup>६</sup>         | ९ अग० ७०                                         |
| स्वतन्त्रता का महत्त्व                    | अग० १०                                           |
| स्वतन्त्र भारत और जीवन                    | जुलाई <b>-अग</b> ० ४९                            |
| स्वप्न साकार बने                          | ७ सित० ८०                                        |
| स्वयं की शक्ति का ज्ञान कर कृत्रिम बंधनों | का परित्याग करें २२ नव० ५९                       |
| स्वयं पर अनुशासन                          | २ नव० ६९                                         |
| स्व शक्ति का जागरण                        | ११ अप्रैल ७१                                     |
| स्वस्थ परम्परा को निभाना अन्धानुकरण न     | हीं २३ मई ७१                                     |
| १. ३०-८-७० रायपुर ।                       | ४. ९-८-६७ अहमदाबाद ।                             |
| २. १-१-७० वल्लारी ।                       | ४. २३-१०-६८ मद्रास ।                             |
|                                           |                                                  |

६. १४-८-६७ अहमदाबाद ।

३. १०-७-४७ सुजानगढ़ ।

| परिभिष्ट २                                              | ३२३               |
|---------------------------------------------------------|-------------------|
| स्वादवृत्ति                                             | १९ जन० ४८         |
| स्वाधीन भारत की आत्मसाधना                               | वि० अग० ४७        |
| स्वाघ्याय का महत्त्व                                    | १६ अग० ७०         |
| हमें भीड़ को नहीं, कार्य को देखना है                    | ३ अग० १८          |
| हर स्थिति में धैर्य <b>क्षो</b> र संतुलन <b>आव</b> श्यक | २क मई ७३          |
| हरिजन अछूत कैसे हुए ?                                   | २९ जन० ६ <b>१</b> |
| हरिजन स्वयं उठने का प्रयास करें                         | १० जून ६२         |
| हार्दिक खमत-खामणा                                       | २३ सित० ७३        |
| हिन्दू कौन ?                                            | ६ दिस० <b>⊏१</b>  |
| हिन्दू : नया चिंतन, नई परिभाषा <sup>२</sup>             | २६ दिस० ६४        |
| हिन्दुस्तान लोकतंत्रीय देश है                           | १३ सित० ७०        |
| हिंसक उपद्रव                                            | २६ नव ६७          |
| हिंसा-अहिंसा                                            | १३ अग० ६७         |
| हिंसा और अन्याय के सामने हम कभी नहीं भुक सकते           | २५ अक्टूं० ७०     |
| हिंसा की समस्य।                                         | १४ जून ७०         |
| हिंसा कौन करता है ?                                     | १४ जून ६९         |
| हृदय की भाषा                                            | १९ अक्टूं० ६९     |

# अणुव्रत

| अग्नि परीक्षा : समाधान<br>अणुव्रत आंदोलन किसलिए ? |                       | १ दि <b>स० ७०</b><br>१ अग० <b>५</b> २ |
|---------------------------------------------------|-----------------------|---------------------------------------|
| अणुव्रत आंदोलन के तीन मूल लक्ष                    | य                     | १६ जुलाई <b>५१</b>                    |
| अणुव्रत आन्दोलन चरित्र-जागृति                     | और नैतिक-विकास        |                                       |
| -                                                 | का अल्दोलन है         | १५ नव० ५५                             |
| अणुव्रत और सांप्रदायिकता                          |                       | १ दिस० ६७                             |
| अणुव्रत के आगामी पचीस वर्ष                        |                       | अग० ७६                                |
| अणुव्रत दिवस                                      |                       | १६ नव० ६९                             |
| <b>१. १</b> ४-द-४७ स्वतंत्रता                     | दिवस, विज्ञान भवन     | r i                                   |
| रतनगढ़ ।                                          | ३. १६-८-६७ अहमदाबाद । |                                       |
|                                                   | 6                     |                                       |

२. ९-१२-६४ विश्व हिन्दू परिषद्,

-

अा० तुलसी साहित्य : एक पर्यवेक्षण

अणुव्रतः नैतिक चेतना को जागृत करने का प्रयोग १ नव० ६८ अणुव्रत संन्यास का मार्ग नहीं १ नव० ५४ अणुव्रत : समाजमुखी धर्म की आचार-संहिता १६ अग० ५२ अणुव्रत समाज-व्यवस्था १४ दिस० ४५ अणुव्रती वनने का अधिकार सबको है १६ मई ५४ अणुव्रती बनने का अधिकारी १ जन० ५९ अतीत के शाश्वत आदर्शों को न भूल बैठें १५ सित० ५८ अपने आपको भूलकर पीढ़ियों की बातें करना पागलपन है १ मई १७ अपने आपको सुधारें १ अग० ४९ अपने खजाने की खोज जन० ७९ अभाव और अतिभाव १ सित० ४९ अभिभावकों का कर्त्तव्य' १९ सित० ६४ अभ्युदय के लिए मद्य-निषेध आवश्यक १६ मई ७२ अराजकतापूर्ण स्थिति में लोकतंत्र १ अप्रैल ६६ अशांति के अन्तर्-दाह से भुलसा मनुष्य शान्ति के लिए दौड़ रहा है १५ सित० ५६ अशांति स्वयं उत्पन्न नहीं होती १ दिस० ५१ अस्तित्व की सुरक्षा अहिंसा से सम्भव १ जन० ७१ अहिंसक दल की आवश्यकता १ सित० ६७ अहिंसक समाज की कल्पना १ दिस० ५५ अहिंसा-अहिंसा की रट लगाने मात्र से कुछ नहीं होने वाला है १४ नव० ४६ अहिंसा आचार की वस्तु है १ अप्रैल ५९ अहिंसा युद्ध का समाधान है १ जन ६ = अहिंसा विनिमय नहीं चाहती १६ सित० ७२ अहिंसा वीरों का भूषण है १६ मार्च ५१ काज का युग १४ अप्रैल १७ आज की आवश्यकता १४ मार्च ४९ आज की राजनीति १६ मार्च ६७ आज के निराश वातावरण में एक नया आलोक करना होगा १४ जन ४७ आज के निर्माणकारी धर्म की कसौटी अगला जीवन नहीं, यही जीवन है १ अक्टू० ५७

9. १-८-६५ अणुवत विहार, दिल्ली ।

यरिशिष्ट २ ३२४ आज के युग की समस्याएं २६ जन० ६० आज जागृत होना है १५ फर० ४९ १५ मार्च ५७ आज व्यक्ति धन के लिए एक-दूसरे को निगलना चाहता है आज सिर्फ प्रचार करने की जिम्मेदारी ही नहीं है १५ फर० ५७ आत्मवाती कुप्रथा को छोड़ें १ अप्रैल ४९ आत्मदर्शन की साधनाः दीक्षा जन० १५ अग० ४९ आत्मनिरीक्षण का रास्ता १ जन० ४७ आत्मरक्षा या प्राणरक्षा ? जन० ५ सित० ४९ आत्मश्रदि और लोकतंत्र जन० १५ अग० ४९ जन०१व द जुलाई ४९ आत्मशुद्धि की आवश्यकता आत्मशोधन, आत्मालोक की आवश्यकता जन० १ नव० ४९ १५ जून ४८ आत्मशोधन का मार्ग आदर्शों के लम्बे-लम्बे गीत गाने से क्या बनेगा १ फर० ४६ आध्यात्मिक शिक्षा का अभाव आत्मविस्मृति है जन० १४ दिस० ४९ आनन्दमय जीवन का रहस्य १ मार्च ७७ आंतरिक निर्माण के लिए १६ सित० ६७ आपका विश्वास राष्ट्रीयता में है या नहीं ? १६ मार्च ५२ १ जन० ६४ आहारविवेक १ अक्टू० ५२ आह्वान १ जन॰ ২৬ इंसान को दृढ़-संकल्प होना है १ फर० ५८ इन खाइयों को पाटा जाय इस रोग का सही निदान क्या है ? १ **अ**क्टू० ५७ उपदेश देना ही नहीं पड़ेगा १५ जन० ५८ उपलब्धि और नई योजना १६ अप्रैल ७२ जनः १३ अप्रैल ४९ ऊंचापन और नीचापन जाति व जन्म से नहीं १ जुलाई १६ एक भारी उत्तरदायित्व १५ जन० ५९ एक व्यवहार्य उपक्रम **नन० १**८ अक्टू० ४८ एक संदेश ऐशो-आराम छोड़े बिना अणुव्रत पाले जाने मुश्किल हैं १५ दिस० ५६ भौर आगे बढ़ना चाहिए १ फर० ४८ कहने के बजाय करने का समय १५ जुलाई ५०

१. ११-९-४८ छापर ।

२. पट्टोत्सव पर प्रदत्त ।

अा० तुलसी साहित्य : एक पर्यवेक्षण

कहीं अवश्य भूल है अक्टू० ४ प कानून या शक्ति के प्रयोग से सुधार सम्भव नहीं १५ मार्च ५९ कार्यकर्त्ता साहस और दृढ़ निश्चय से काम लें १५ अग० ५५ केवल धर्माचरण का बाहरी स्वांग रचने से आत्महित नहीं होता १ मार्च ४६ कौन थे आचार्य भिक्ष ? १६ सित० ५२ क्या धर्म हमारे विकास का बाधक तत्त्व है ? १६ सित० ५४ नया मानवता पैसों के हाथ बिक जायेगी ? १ जन० ২৬ क्या मेरी अहिंसा विफल हुई ? १ फर० ७१ कांति की चिनगारियां जन० १ जून ४९ कोध रोग की औषधि क्या है ? १६ दिस० ५४ गांधीजी और उनका कर्तृत्व १६ अक्टू० ६९ गांधीजी के भक्त कहलाने वाले लोग भी अनैतिकता में किसी से पीछे नहीं हैं १४ जुलाई ४७ गुरु कैसा हो ? १ अप्रैल ४९ गोहत्या, अस्पृश्यता और भारतीयकरण १६ मई ७० घटनाओं के सन्दर्भ में अनेकांत १ अग० ७८ चरित्र और गांति परस्पर परिव्याप्त हैं १ दिस० ५५ चारित्रिक कांति का अग्रदूत : विद्यार्थी १ जून ४० चारित्रिक दुर्बलताः : राष्ट्रीय अभिशाप १६ सित० ७२ छात्र और धर्म १६ फर० ६८ छोटे-बड़े की भावना आने पर आत्मा का अस्तित्व भुला दिया जाता है १४ जून ४६ जटिल पहेली १५ दिस० ४८ जनतंत्र की सफलता के मौलिक सूत्र १६ अग० ५४ जनता का तन्त्र २६ जन० ६० जनता का धर्म १ जुलाई ६६ जब तक लोग धनकुबेरों को महान् मानेंगे, स्थिति कभी नहीं सुधरेगी १४ अग० ४७ जयन्ती उत्सव' जन० २१ नव० ४८ जहां अनेकांतिकता है, वहां कलह है, चिनगारियां हैं १ अप्रैल ५७ जीता जागता उपदेश १५ सित० ५६ जीवन का क्लेश कैसे मिटे ? १४ जन० ४९/१४ मार्च ६४

१. जन्मदिन पर प्रदत्तः।

परिशिष्ट २ ३२७ जीवन का नैतिकस्तर और सत्साहित्य १६ मई ७३ जन० १५ जून ४९ जीवन का मूल्य आंको जीवन का मूल्य बदलें संयम अंक ४८ १ जुलाई ४७ जीवन का सत्य-पक्ष डगमगा उठा है जीवन के मूल्य बदलकर आत्मशुद्धि की ओर बढ़ना ही विवेक की उपयोगिता है १५ जुलाई ४६ जीवन-परिमार्जन का मार्गः प्रेक्षा मई-जून ७९ १५ मार्च ५६ जीवन में सत्य-निष्ठा, संतोष व अशोषण जैसी सद्वृत्तियां संजोनी हैं जीवन में सादगी ही वास्तविक सुधार है जन० २३ जून ४९ १४ अग० ४६ जीवन में हमें आचरण की प्रतिष्ठा करनी है १४ अग० ६० जीवन व्यवहार में अणुव्रतों की उपयोगिता जन० ७ मार्च ४९ जो कोधदर्शी है, वह मानदर्शी है जो रागदर्शी है, वह द्वेषदर्शी है जन० २८ फर० ४९ जो शाश्वत है, वही धर्म है १ सित० ५२ ज्ञानी और पडितों की नहीं, कियाशील व्यक्तियों की आवश्यकता है १५ फर० ५६ १५ फर० १८ फुठी प्रतिष्ठा की बीमारी ने आज सब कुछ खोखला कर दिया है १६ अप्रैल ५४ तीन मौलिक धाराओं का दिग्दर्शन अप्रैल ७५ तीर्थंकर महावीर का अनेकांत और स्याद्वाद दर्शन १ अप्कटू० ५९ तृप्ति का पथ १४ मार्च ४९ तो दृढ़ संकल्प करना होगा थोड़ा गहराई से सोचें १ दिस० ५५ दबाव या अहसान नहीं होना चाहिए १ नव० १६ १ मार्च ७३ दिशाबोध जन० १३ सित० ४८ दूःख से प्रताड़ित मानव समाज दूसरों के सुखों को लूटनेवाला भला कैसे सुखी बन सकता है ? १५ अप्रैल ४६ दृढ़धर्मिणी श्राविका भूरी बाई १ झग० ७० दुष्टिकोण को बदले बिना कोई भी समस्या हल नहीं होगी १ दिस० ५६ १६ जु**ल**ई ७६ देश की सीमा से पार अणुव्रत की अपेक्षा १ मई ६७ देश में चरित्र का भयंकर अकाल २२ मार्च ८१ देश में धर्म क्रांति की आवश्यकता है दोनों के लिये १५ जन० ५८ १४ मई ४९ धर्म धर्म अवनति का कारण नहीं **जन० १**५ नव० ४५

अा० तुलसी साहित्य : एक पर्यवेक्षण ३२५ धर्म और पूंजीवाद जन० २५ अक्टू० ४५ धर्म और सदाचार की बातें केवल कहने के लिये नहीं, करने के लिये हैं १५ जून ४७ धर्म और स्वतंत्रता जन० १४ अग० ४५ धर्म का उद्देश्य है मानसिक शांति १ अक्टू० ५२ धर्म का क्षेत्र भी आज पूंजीवादी मनोवृत्ति का शिकार १४ मई ४७ हुए बिना न रहा धर्म का गला-सड़ा रूप सुधारने की कांति आवश्यक १६ अग० ६६ धर्मं का परिणाम : दृष्टिकोण का स्पष्टीकरण १६ दिस० ६६ धर्म का स्रोत : प्रेम और मैत्री १ जून ७३ धर्म को कहने और परम्परा पालने तक सीमित नहीं रखना है १ अग० ४६ धर्म खतरों और बाधाओं से सदा दूर रहे १ मई ४५ धर्म परिवर्तन का औचित्य ? १ मई ७९ धर्म बुद्धिगम्य है १ अग० ७० धर्म राष्ट्र के उत्थान का प्रतीक है जन० २९ नव० ४८ धर्म राष्ट्रोन्नति में आवश्यक जान० ५ नव० ४५ धर्म ः संसार सागर की नाव **जान०** १ जून ४९ धर्मः मृत्यूकी कला २५ मई ८३ धर्म संस्थानों में अणुव्रत १ नव० ५१ धर्म समता है, वैषम्य की दीवाल नहीं १ अप्रैल ७३ धर्म है जीवन की पवित्रता १६ नव० ५१ धार्मिकता के लिए वातावरण बनाएं १६ जुलाई ५२ ध्यान और स्वतंत्रता १ सित० ७० नई दिशाः नई प्रेरणा १ नव० ७१ नये विकास की चकाचौंध १४ सित० ४५ १६ जन० =१ नव समाज रचना का आधार : संयम नवीनता ही फ्रांति नहीं जान० १ नव० ४५ नारी निर्भयतापूर्वक आगे बढे १ नव० ५५ निर्माण के लिए जीवन के मूल्य बदलने हैं १ नव० १६ नैतिक जागरण का अग्रदूत १४ अक्टू० ४६ नैतिकता के अभाव में धर्म नहीं टिकेगा १ जून ६७ नैतिक दिवालियापन जन-जीवन को खोखला कर रहा है १ फर० ५७ नैतिक-विकास में ही आज की समस्याओं का समाधान १ जन० १७

| परिशिष्ट २                                                              | ३२९                     |
|-------------------------------------------------------------------------|-------------------------|
| पक्ष-विपक्ष को समभें                                                    | १ नव०                   |
| पथदर्शन                                                                 | १६ अप्रैल ५४            |
| परिवर्तनशील परिस्थितियों में अणुव्रत                                    | १६ मार्च ७१             |
| परिवार-नियोजन : एक प्रश्न                                               | १ अग० ६९                |
| प्रकाश की आवश्यकता                                                      | १ जन० ५९                |
| प्रतिबोध                                                                | <b>१ जन० ७७</b>         |
| प्रत्येक कार्य में सत्य के बिना काम नहीं च <b>ल</b> ैूसकता              | १५ अप्रैल ५७            |
| प्राकृतिक चिकित्सा                                                      | १५ फर० ५९               |
| प्रेक्षाध्यान की प्रेक्षा व समीक्षा                                     | जुलाई/अग० ७९            |
| प्रेम और सत्य एक ही हैं                                                 | १ मार्च ७४              |
| प्रेयस् और श्रेयस्                                                      | १ अक्टू० ४९             |
| बंगला देश का नरसंहार मानवता के लिए लज्जाजनक                             | १ मई ७१                 |
| बच्चों के संस्कार और महिला वर्ग                                         | १ फर० ७५                |
| बढ़ते सुविधावाद पर अंकुग जरूरी                                          | १६ जून =४               |
| बड़ा कौन ?                                                              | १ अप्रै <b>ल ५</b> ५    |
| बलिदान की भावना का विकास आवश्यक                                         | १६ नव० ६९               |
| बालकों का भाग्यनिर्माण और अभिभावक                                       | <b>जन०</b> २३ अप्रैल ४९ |
| बुराई को मिटाने के लिए संस्कार <b>-परिवर्तन</b>                         |                         |
| की आवश्यकता है                                                          | १ सित० ५६               |
| भगवान् महावीर का अणुव्रत धर्म                                           | १ मई ८२                 |
| भगवान् महावीर की जीवन गाथा                                              | ज्ञन० ४ अक्टू ४८        |
| भय की बिभीषिका आज एक दूसरे में अविग्वास<br>उत्पन्न कर रही है १५ सित० ५५ |                         |
| भागो नहीं, अपने को बदलो                                                 | जान० १५ जून ४९          |
| भारत अन्तरंग स्वतंत्रता प्राप्त करे                                     | जन० २३ अग० ४९           |
| भारत के महान् आदर्श उजागर हो                                            | १६ जन० ७२               |
| भारतीय उन्नति की रीढ                                                    | १ मार्च ६२              |
| भारतीय जनमानस में कुण्ठाएं क्यों ?                                      | १ जन० ६९                |
| भारतीय जीवन का मौलिक स्वरूप                                             | संयम अंक ४८             |
| भारतीय विज्ञान और विश्वशांति                                            | जान० १६ दिस० ४८         |
| भारतीय शिक्षा के सन्दर्भ में अणुव्रत                                    | १ जुलाई ४५              |
| भावी समाज की नींव                                                       | संयम अंक ४५             |
| भिक्षा नोटों की नहीं, खोटों की                                          | १६ मई ७३                |

३३० आ० तुलसी साहित्य : एक पर्यवेक्षण भौतिकता केवल स्वार्थमूलक है १६ जन० ५४ भारहीनता का रहस्य **१ जुलाई ७**३ मद्यपान का अहिंसात्मक प्रतिकार १६ जून ७२ मन और आत्मा शांति का प्रतिष्ठान है १ अप्रैल ६७ मन का पहरेदार १४ नव० ४७ मन, वाणी और इन्द्रियों पर अनुशासन करो जन० १ अग० ४९ मनुष्य ने अलक्ष्य को लक्ष्य के आसन पर बिठा दिया है १ मई ४६ मनुष्य स्वयं अपने विकास और हास के लिये उत्तरदायी है १ अप्रैल ४९. मांगनाः हीनता का द्योतक १ जुलाई ४व मानव जीवन और धर्म जन० १ जून ४९ मानवता का त्राण १ अप्रैल ४९ मानवता का प्रतीकः अणुव्रत १ अप्रैल ७३ मानवता का यह पतन देखकर दिल में दर्द होता है, ठेस पहुंचती है १ जुलाई ५७ मुक्ति की विशाल कल्पना १ सित० ४८ १ मई ५१ मूल बात है जीवन का रूपान्तरण मूढ़ अज्ञ से भी बुरा है १ जून ४९ मृत्यु दण्ड तथा सजा से अपराधों की कमी नहीं होती १ जून ६ ४ मेरे तीन जीवन लक्ष्य १६ अप कटू० ७३ मैं क्या देखना चाहता हूं ? १५ सित० ५६ मैंने कभी व्यक्तिगत जीवन जीया ही नहीं १ दिस० ७४ मंत्री संदेश १ अक्टू० ४९ मोक्ष-मार्ग की पगडंडियां जन०१ सित०४९ यह आदर्शकी बातें ! १ अक्टू॰ ४९ यह कैसी उपासना ! १ अपन्टू० ४९ यह भी तो सम्भव है १ जन० ४८ युद्ध और आध्यात्मिक मूल्य १६ दिस० ७१ युद्ध की पागल मनोवृत्ति मनुष्य को जन्मान्ध बनाये रखती है १ अग० ४७ युद्ध को भड़काने वाली परिस्थितियां सदा के लिये मिटें १ अक्टू० ६४ युवक नींव के पत्थर बनें १ जून ६६ युवापीढ़ी का आक्रोश क्यों ? १६ अक्टू० ७० ये जहरीली सर्पिणियां १ जून ५७-योगः जीवन परिवर्तन का उपाय १ मार्च ५२ योजनाबद्ध उपऋम १ मार्च ४९

www.jainelibrary.org

#### परिशिष्ट २

रचनात्मक मस्तिष्क का निर्माण

१ जून ६ -राष्ट्र की एक ही अपेक्षा—अनुशासन १६ जन० ८२ राष्ट्र की वर्तमान स्थितियों में खाद्यसंयम आवश्यक १४ नव० ६६ राष्ट्र की स्थिति और धर्म १ मई ७० राष्ट्र-निर्माण और धर्म १४ अक्टू० ४७ राष्ट्रीय चेतना के विकास में अणुव्रत १ फर० ५१ राष्ट्रीय समस्याएं और गणतंत्र १६ जन० ६८ राष्ट्रीय समस्याओं का समाधान-अनुशासन १ सित० ५१ राष्ट्रीय हित के लिए धर्मगुरु भी जिम्मेवार १६ जून ६७ रोग का सही निदान संयम अंक ५़द लड़के-लड़कियों को ही नहीं, अपने आपको भी बेच डाला १ मार्च ४७ लोकतंत्र के लिए संत्य और अहिंसा की प्रतिष्ठा आवश्यक १ दिस० ६९ लोकपथ व अत्मपथ का निर्माण जन० २३ मई ४९ वर्तमान युग में अणुव्रत की अपेक्षा १ अवटू० ४८ वस्तुतः शोषणकर्ता धार्मिक है ही नहीं १५ मार्च ५∝ वास्तविक ज्ञान तो वह है, जिससे आत्मा का चैतन्य प्रकाश में आये १ जून ४७ विचार-परिवर्तन के साथ व्यवस्था-परिवर्तन आवश्यक १६ सित० ७४ विचारों के उजलेपन के बिना व्यक्ति पवित्र नहीं, अपवित्र है १ अप्रैल ५६ विज्ञान का दुरुपयोग २६ दिस० ५२ विद्या क्यों पढ़ी जाए ? संयम अंक ५० विद्यार्थियों से बहुत बड़ी आशा है १५ सित० ४व विधार्थी जीवन का निर्माण १ जन० ७० विद्यार्थी राष्ट्र की अमूल्य निधि है १६ अग० ६७ विलक्षण उपहार नव० ७९ विश्व मैत्री का आधार-अहिंसा जन० ५ जुलाई ४९ विश्वशान्ति एवं अणुव्रत १ अग० ६४ व्यक्ति और समाज-निर्माण का मार्गः : अणुव्रत १ नव० ६४ व्यापारी सत्य व ईमानदारी को प्रश्रय दें १ अप्रैल ५९ व्रत जीवन की कला है १६ अप्रैल ६७ व्रत-पालन में किसी प्रकार का दबाव या अहसास नहीं होना चाहिए १ नव० ४६ व्रतबोध १४ अग० ६२ व्रतों का महत्व १ व १५ फर० ५९

१ मार्च ७३

३३२ आ० तुलसी साहित्य : एक पर्यवेक्षण शरीर को भोजन क्यों देना पड़ता है ? १४ जून ४७ शरीर प्रेक्षा फर-मार्च ७९ शान्ति का मार्ग १ मार्च ६२ शान्ति की खोज में संयम अंक ४० शान्ति मिले तो कहां से १ मार्च ४९ शासन मुक्त समाज रचना १ जून ७० शिक्षक समाज से ज्ञान, दर्शन और चरित्र की अपेक्षा है १ जून ५४ शिक्षा का आदर्श और उसका वर्तमान रूप जन० २३ अग० ४८ शिक्षा का लक्ष्य आत्मविकास व चरित्र-निर्माण हो जन० २३ नव० ४९ शिक्षा जीवन-निर्माण के लिए है १४ अग० ६४ शिक्षा व्यवस्था और जीवन की समग्रता १६ जून ६८ शुद्ध वातावरण : नैतिक मूल्यांकन १ जून ७१ श्रम, पुरुषार्थं और युवाशक्ति १६ मई द२ संग्रह और अनासक्ति का उद्गम बिन्दु एक है १६ नव० ७७ संयमः अपने लिए अपना नियंत्रण १ अग० ५४ संयम और समाजवाद १६ अग० ७१ संयम जीवन का सच्चा विकास है **जन०** १ जन० ५० संयम : जीवन की सर्वोच्च साधना जन० १५ जुलाई ४९ संस्कृति संस्कार को कहते हैं। १ अप्रैल ५९ सच्चा विद्वान् १ जन० ५९ सच्ची शान्ति अध्यात्म साधना में है १६ जुलाई ६७ सत्य की कसौटी १४ अप्रैल ५७ सत्य को व्यवहार में संजोये बिना ऊंचे-ऊंचे आदशों से क्या बनेगा ? १ जुलाई ५६ सदाचार का राजपथ १**४ जन० ४९** समण-दीक्षा : आन्तरिक साधना की नव भूमिका १ फर० ५१ समस्याएं और निष्पत्तियां १६ मई ७६ समस्याओं का समाधान १६ अक्टू० ७७ समस्याओं का हल; स्वामित्व का विसर्जन १६ फर० ५१ समाज के नैतिक चिकित्सिक : साधु जन० १ अक्टू० ४९ समाधान सापेक्षता में १ अप्रैल ७४ समूचे संसार को सुधारने की डींग भरनेवाले पहले अपने को सुधारें १ जून ५६

१. २-१०-४८, छापर।

१. १८-७-४९ जयपुर ।

सम्प्रदाय और साम्प्रदायिकता **जान**० २३ जून ४९ सरस जीवन का आधार : क्षमा १ अक्टू० ७७ सही मार्ग १ दिस० ५७ साधन बिना साध्य महीं मिलता जन० २३ दिस० ४९ साधना का अन्तिम लक्ष्य-अयोग १६ जुलाई ७७ साधना का अर्थ १ जुलाई ७० साधना का पहला सूत्र १ मई ७३ साधना है आनन्दानुभूति १ सित० ४६ साधु-संस्कृति १ अप्रैल ६ ५ सार्थक जीवन-आचरण की विशुद्धता १६ दिस० ७० सुख, शांति और एकता का मार्ग<sup>9</sup> जान० २३ जुलाई ४९ सुखी कब ? १ मार्च ४९ सुधार का बीज : अनुशासन १ अग० ७३ सोमरस का पान करें १६ जून 🕫 स्वतन्त्रताः एक मूलभूत आस्था १६ अग० =१ स्वयं के प्रकाश से पथ खोजो सित० ७९ स्वयं को होम कर लक्ष्य तक पहुंचना है १५ दिस० ५५ स्वार्थ, दंभ और अनाचार का त्याग करो जान० ३० अग० ४८ स्वार्थवृत्ति पर नियंत्रण किए बिना शान्ति के प्रयत्न सफल होंगे ? १४ मई ४६ स्वार्थ-सिद्धि के लिए दूसरों के अधिकारों को कुचलने से शान्ति १ अक्टू० ४६ नहीं मिलेगी स्वार्थियों के बिछाए हुए जाल १५ दिस० ५= स्वस्थ जनतंत्र में शराब को प्रोत्साहन १६ मई ६६ हमारा यह दृष्टिकोण अशान्ति की चिनगारियां उछाल रहा है १४ अग० ४६ हमारा लक्ष्य १ दिस० ५८ हमारी सच्ची धर्माराधना क्या है ? १४ जन० ४६ हर तेरापंथी अणुव्रती बने १६ अप्रैल ५४ हर बात की नकल घातक है १५ फर० ५७ हिंसा और प्रतिक्रिया का नैतिक समाधान : विसर्जन १ मार्च ७१ हिंसा का प्रतिरोध-अहिंसा १ नव० ७० हिन्दु पृथक्तावादी मनोवृत्ति को त्यागें १ दिस० ५२

. परिशिष्ट २

वा० तुलसी साहित्य : एक पर्यवेक्षण

हिप्पीः सामाजिक नियंत्रण का अस्वीकरण हृदय परिवर्तन के लिए प्रभावी शिक्षा

युवादृष्टि

(युवादृष्टि पहले युवाशक्ति एवं युवालोक के नाम से प्रकाशित होती थी। अतः हमने उन अंकों को युश तथा युलो से अंकित किया है ।) मई ७७/मई ७८ अक्षय तृतीया अध्यात्म ही सांस्कृतिक चेतना का प्रतीक अप्रैल ५४ मार्च ५४ अनुशासनः एक प्रयोग अपने दायित्व को समफें अप्रैल = ३ अभिमान व प्रदर्शन से बचें दिस० ५४ अभी तो सवेरा ही है जून द२ नव० ५२ आत्मविश्वास जागृत करें आस्था की अभिव्यंजनाः संकल्प का पुनरुच्चारण अक्टू० ५२ া প্ৰামান ও ব कर्त्तव्य-निर्वाह गर्हाः त्याज भी, ग्राह्य भी मई ७९ चिन्तन का चमत्कार जन० ५२ जयाचार्यः उनका साहित्यः हमारा दायित्व मार्च द१ जयाचार्य के प्रति नव० ८१ जीवन की पवित्रता ही धर्म का मौलिक उद्देश्य फर० ५० जीवन की सफलता का स्वर्णसूत्र : ऋजुता जुलाई ५२ जीवन में आध्यात्मिकता एवं राष्ट्रीय चरित्र सित० ७५ **अप्रैल** ७५ जैन धर्मः एक नई अनुभूति जैन धर्म के दो चरण : अहिसा और साम्य युलो० अप्रैल ७३ मार्च ७७ तेरापन्थ धर्मसंघ में स्वर्णिम युग के प्रणेता दोहरा जीवन खतरनाक होता है **अग**० ७९ धर्म और अनुशासन में कोई अन्तर नहीं फर० ५२ **गुलो**० मार्च ७३ नई पीढ़ी से तीन अपेक्षाएं सित० ५१ नये सूजन के प्रतीक : जयाचार्य

| परिशिष्ट २                                | ३३४                    |
|-------------------------------------------|------------------------|
| नारी जाति का मूल्यांकन आवश्यक             | জন০ ৮४                 |
| परिवर्तन; जो मैंने देखे                   | मई, सित० ७७            |
| भगवान् महावीर का साधना सूत्र : संयम       | मई ७४                  |
| भगवान् महावीर के मौलिक मंतव्य             | दिस० ५२                |
| मर्यादाएं : धर्मसंघ की आधार               | मार्च ८३               |
| महावीर दर्शन के कुछ आकर्षक बिन्दु         | <b>अ</b> प्रैल ५२      |
| महावीर : समूचे विश्व की धड़कन             | अप्रैल ५१              |
| महिलाएं करवट लें                          | जन० ५१                 |
| महिलाओं में आत्मविश्वास का उदय हो         | दिस० ७५                |
| मानव जाति के आराध्य                       | अग० ७२                 |
| मानसिक शक्तियां और शराब                   | यु <b>श०</b> मई-जून ७२ |
| मुक्ति का उपाय                            | जून द०                 |
| युवक जीवन-निर्माण की दिशा में जागरूक बनें | হায় ৩৬                |
| युवकों में करणवीर्य का प्रस्फोट हो        | নব৹ ৩দ                 |
| युवकों को दिशाबोध                         | जन० ७४                 |
| युवापीढ़ी अपनी क्षमता को पहचाने           | <b>अ</b> क्टू० ७९      |
| लक्ष्य हमारा एक हो                        | फर० द३                 |
| लक्ष्य की ओर बढ़ो                         | दिस० ८३                |
| वर्धमान से महावीर                         | अप्रैल ८४              |
| विधायकों का दायित्व                       | जून ७९                 |
| शान्ति : कितनी बाहर, कितनी भीतर ?         | जुलाई ७९               |
| श्रमण संस्कृति के तीन सूत्र               | अग० ५१                 |
| श्रावकत्व की गरिमा                        | मार्च-अप्रैल ७९        |
| संकल्प का सुपरिणाम                        | मई <b>५१</b>           |
| संकल्प की धुरी पर                         | दिस० ७६                |
| सत्य का दर्पण : मैत्री का प्रतिबिम्ब      | अग० द२                 |
| समाज सावधान !                             | अग० ७२                 |
| सफलता की कुंजी                            | जु <b>ला</b> ई         |
| स्याद्वाद को प्रायोगिक रूप दें            | अप्रैल ५०              |
| हर क्षण जागरूकता की अपेक्षा               | अंग० द●                |

अा० तुलसी साहित्य : एक पर्यवेक्षण

# प्रेक्षाध्यान एवं तुलसी-प्रज्ञा

(इसमें प्रे उल्लेख वाले प्रक्षाध्यान के लेख हैं बाकी तुलसीप्रज्ञा के हैं)। फर०-मार्च ७९ अनासक्ति जून-जुलाई ७९ क्रोध : आत्मा का विभाव जून ८७ गमन योग फर०-मार्च द● जाति और संस्कार जीवन परिवर्तन का अमोघ उपाय-योग प्रे० मार्च ५२ अप्रैल-जूलाई ५० धर्म : आत्मा का स्वभाव दिस० ७९/जन० ८० धर्म और अणुव्रत जुलाई-सित० ७५ धर्म का फल---आनन्द दिस०-जन० ७८-७९ धर्म का माहात्म्य धर्म विषयक विविध अवधारणाएं सित० ५६ अप्रैल ५१ धैर्यपूर्वक पुरुषार्थ करें प्रायोगिक ज्ञान की अनिवार्यता जून० ८८ प्रे॰ अप्रैल ७५ प्रेक्षा प्रे॰ जुलाई ७८ प्रेक्षा की पृष्ठभूमि प्रे० अग० ७८ प्रेक्षा की स्रोतस्विनी भे० सित० ७८ प्रेक्षा है जीवन की सही दिशा अक्टू०-नव० ७९ भगवान् महावीर और गोशालक **अ**क्टू०-नव० ७द मैत्री भावना प्रे॰ जुलाई ५२ लब्धियां---साधना का मूल नहीं विचार को आचार की भूमिका पर उतारें जून ५४ सित० ५५ विधायक भावों का विकास प्रे० दिस० ५४ वैज्ञानिक अध्यात्म की कलम लगाएं **प्रे० जुला**ई ५१ शिक्षक विद्यार्थी बनें अप्रैल-सित० ७७ साधना का अर्थ प्रे॰ जून ५२ साधना का मर्म प्रे॰ सित॰ ५१ साधना के तीन सूत्र दिस० ५५ साधना के विघ्न जुन ९० स्याद्वाद या अनेकान्तदृष्टि प्रे० सित० ५२ स्वस्य और आत्मस्थ बनने की प्रक्रिया

# प्रवचन-स्थलों के नाम एवं विशेष विवरण

आचार्यश्री के विशाल प्रवचन-साहित्य में सब प्रवचनों में स्थल एवं दिनांक उपलब्ध नहीं है फिर भी जो उपलब्ध हैं उसका हमने वर्गीकृत विषय बाले प्रवचनों/ लेखों में टिप्पण के साथ उल्लेख कर दिया है। अनेक प्रवचनों में दिनांक का उल्लेख न होकर केवल सन् का संकेत है, कहीं के वल स्थान या सन् का उल्लेख।

इस परिशिष्ट के अन्तर्गत हम गांवों के नाम तथा वहां हुए प्रवचनों के दिनांक का उल्लेख कर रहे हैं ताकि कोई भी पाठक क्षेत्रीय दृष्टि से भी इन प्रवचनों का संकलन या ज्ञान कर सके।

परिशिष्ट में अनेक स्थलों पर एक ही तारीख दो-तीन या कहीं-कहीं चार बार भी आई है, उसके दो कारण हैं—

9. एक ही दिन में कई प्रवचनों का होना। जैसे 'संभल सयाने' में एक ही तारीख में अनेक प्रवचनों का उल्लेख मिलता है।

२. कहीं-कहीं शीर्षक बदलकर या उसी शीर्षक में एक ही प्रवचन भिन्न-भिन्न पुरतकों में प्रकाशित हुआ है। जैसे 'मुक्तिः इसी क्षण में' के लगभग प्रवचन 'मंजिल को ओर भाग २' में हैं. तथा 'शांति के पथ पर (दूसरी मंजिल)' के कई प्रवचन शीर्षक परिवर्तन एवं कुछ सामग्री-परि-वर्तन के साथ 'प्रवचन पाथेय भाग ६' में हैं। वहां भी दिनांकों की पुनरुक्ति हुई है।

इस परिशिष्ट में दिनांक के आने जो पृष्ठ संख्या है वह इसी पुस्तक की है, क्योंकि उसी पृष्ठ संख्या के फुटनोट में यह दिनांक देखकर पाठक उस लेख एवं पुस्तक का नाम खोज सकोंने। यहां पुनः लेख एवं

आ० तुलसी साहित्य : एक पर्यवेक्षण

३३६

पुस्तकों के नाम देने से अनावश्यक विस्तार हो जाता ।

यदि दो भिन्न-भिन्न पृष्ठों पर एक ही लेख है तो हमने उन दोनों पृष्ठों का उल्लेख किया है तथा जहां एक ही पृष्ठ पर दो बार वही दिनांक है तो पृष्ठ का उल्लेख एक ही बार किया है।

आचार्य श्री तुलसी के कुछ महत्त्वपूर्ण लेख या संदेश विश्वेष अवसरों पर प्रेषित भी किए गए हैं उनके सामने हमने 'प्रेषित' का संक`त कर दिया है जिससे पाठक को भम न हो कि इस सन् में आचार्य तुलसी अमुक स्थान पर कैसे पहुंच गए. क्योंकि हमने प्रेषित स्थान का उल्लेख किया है।

जहां दिनांक एवं सन् का उल्लेख नहीं है वहां हमने (—) का निशान दे दिया है । जहां प्रवचन में के वल काल का निर्देश है स्थान का नहीं है उनको हम इस परिशिष्ट में सम्मिलित नहीं कर सके ।

दिल्ली, बम्बई जैसे बड़े शहरों के उपनगरों में हुए प्रवचनों को हमने उस शहर के अन्तर्गत ही रखा है। जैसे बगला, सिक्का नगर, थाला आदि को बम्बई में तथा कीर्तिनगर, महरौली, सब्जी मंडी आदि को दिल्ली में।

टिप्पण में दिए गए सन् एवं महीने में यदि कहीं जुटि रही है तो उसे हमने उस परिशिष्ट में सुधार दिया है लेकिन दिनांक का सुधार नहीं किया क्योंकि इससे पाठक को देखने में असुविधा रहती। इसी प्रकार पुरुतक को टिप्पण में ५-७ रथानों पर सन् ७८ में नंना-शहर को स्थान पर नंनानगर छप नया है उसे भी हमने परिशिष्ट में 'नंनाशहर' में ही प्रकाशित किया है।

इसके अंत में इसी परिशिष्ट में विशिष्ट प्रवचनॉ की सूची भी दी है।

| पाराशब्ट ३                 |          | ३३९                          |
|----------------------------|----------|------------------------------|
| अजन्ता                     | १७ जुलाई | २९ <b>द</b>                  |
| १९४४ २३ अप्रैल १६७         | २४ जुल:ई | र रून<br>३०९                 |
| अजमेर                      | २६ जुलाई | २९६                          |
| १९४३ २१ दिस० १०४           | २७ जुलाई | २०५<br>३०५                   |
| १९४६ - मार्च ४,११४         | ३१ जुलाई | २०२<br>२९४                   |
| १० मार्च ५४                | १ अग०    | 50 <b>%</b>                  |
| ११ मार्च १०७,१०८,२९३       | ४ अग्ग०  | २९७                          |
| १२ मार्च १६७               | ७ अग०    | २९७                          |
| १६३                        | ९ अग०    |                              |
| १९६५ १२ अप्रैल ९१          | १० अग्ग० | ३२२<br>३०९                   |
| १३ अप्रैल ३१,३१०           | १४ अग०   |                              |
| अबोहर                      | १५ अग०   | ३१०<br>३२२                   |
| १९६६ द अप्रैल १००          |          | ररर<br>०,३२३                 |
| १० अप्रैल ९५               | २२ अग०   | २९६<br>२९६                   |
| अम्बाली                    | २५ अग०   | र २५<br>३२१                  |
| १९७९ २३ अप्रैल ५६          | २६ अग०   | २२६<br>३०४                   |
| अलवर                       | २९ अग०   |                              |
| १९६४ १० जून ९१             | ३० अग०   | ३०३                          |
| ११ जून ९१                  | १ सित०   | ३१६                          |
| १२ जून ७९                  | २ सित०   | २९७<br>३०२                   |
| <b>१</b> ३ जून २ <b>६</b>  | ५ सित०   | ३१३<br>३९४                   |
| असावरी                     | ७ सित०   | ३१ <b>४</b><br>२१४           |
| १९४३ ४ जुलाई १६ 🖛          | १४ सित०  | ३१६<br>३१७                   |
| अहमदाबाद                   | १५ सित०  | ३१२                          |
| १९४७ ११ मार्च (प्रेषित) ५६ |          | १, ३२०                       |
| १९४४ ९ मई ९०               | २० सित०  | ३०७                          |
| १२ मई ३१                   | २१ सित०  | २ <b>२ ८</b><br>२ <b>१</b> न |
| १४ मई २२,१०५, <b>१११</b>   | २३ सित०  | ३१२                          |
| १४ मई ७५                   | २७ सित०  | ३०२                          |
| १९६७ २४ जून ३१४            | २८ सित०  | २९५                          |
| ३ जुलाई ३०३                | ४ अक्टू० | ३२०                          |
| ४ जुलाई ३०३                |          |                              |
| १६ जुलाई २१                | ९ अक्टू० | २ <b>१</b> ४                 |

| Jain | Education | International |  |
|------|-----------|---------------|--|

३४०

| १५ अक्टू०                         | १४४       | ४ जु <b>ल</b> ाई                | १४६            |
|-----------------------------------|-----------|---------------------------------|----------------|
| १९ अक्टू०                         | ३१७       | ७ जुलाई                         | ३८             |
| २७ अक्टू ०                        | ३०६       | १० जुलाई                        | X8             |
| ३० अक्टू०                         | ३२१       | १२ जुलाई                        | १४६            |
| ३१ अक्टू०                         | २९४       | १७ जुलाई                        | १८             |
| १५ अक्टू०                         | १५५       | २४ जुलाई                        | ९१             |
| ४ नव०                             | ३१२       | २४ जुलाई                        | १९६            |
| ९ नव०                             | २९९       | २७ जुलाई                        | १६२            |
| (२०२४ कार्तिक शुक्ला ९            | .)        | ४ अग०                           | ३९             |
| ११ नव०                            | १४६       | . ६ अग०                         | १३४            |
| १४ नव०                            | 389       | ७ अग०                           | १६२            |
|                                   | १७०       | २० अग०                          | १६३            |
| <b>१</b> ९⊏३ २३ मार्च             | ३९        | २१ अग०                          | १०४            |
| २७ मार्च                          | ९३        | २४ अग०                          | ६, <b>१</b> ६४ |
| ३ अप्रैल                          | १२८       | २७ अग०                          | १७८            |
| १० अप्रैल                         | १३०       | २ <b>८ अग</b> ०                 | १०३            |
| १७ अप्रैल                         | १०४       | २९ अग०                          | 68             |
| आब्                               | •         | ३१ अग०                          | 888            |
| २००५ू<br>१९४४ ३१ मार्च            | ४०        | ४ंसित०                          | १२०            |
| रऽर० २८ माप<br>१ अप्रैल           | ২০<br>৯৬  | २५ सित०                         | १९             |
| ् <sub>लत्रल</sub><br>आमलनेर      |           | ४ अक्टू०                        | १८०            |
| अ।मलजर<br>१९४३ ३ अक्टू० (प्रेषित) | •~>       | २० अक्टू०                       | १११            |
|                                   |           | २४ वाकटू०                       | १७न            |
|                                   | १०४,१८१   | २५ अक्टू०                       | १११            |
| २७ मई                             | १६६       | ६ नव०                           | 803            |
| <b>इ</b> न्दौर                    |           | २० नव०                          | १०३, २९३       |
| १९४४ २६ जून                       | <b>५९</b> | ३० नव०                          | १४७            |
| २७ जून                            | नन, ११४   | उदासर                           |                |
| ईडवा                              |           | २९४३ <b>१</b> ४ मार्च           | Хź             |
| १९५६ १४ मार्च                     | ي يو      | १९१२ ११ माप<br>ऋषिकेश           | रर             |
| ਤਤਤੰਗ                             | 0 - 54    | अधावकरू<br>१९४३ २२ मई (प्रेषित) | १८९            |
| १९४५ ३ जुलाई                      | १०४       | ६ ) र ९ २ र गर (मापल)           | 1              |
| ¥ जुलाई                           | XX        |                                 |                |
|                                   |           |                                 |                |

**अा॰ तुलसी सा**हित्य : एक पर्यवेक्षण

| गरण्डोल                        |            | खण्डाला          |             |
|--------------------------------|------------|------------------|-------------|
| १९४४ २२ मई                     | <u> </u>   | १९४४ १८ फर०      | ५, १२       |
| २३ मई                          | २१, ४०     | खाटू (छोटी)      |             |
| २४ मई                          | ६४         | १९५६ २४ मार्च    | १४७         |
| एलोरा                          |            | २६ मार्च         | ९६          |
| १९४४ ३० मार्च                  | १६७        | ७ मई             | २९९         |
| औरंगाबाद                       |            | खिमतगांव         |             |
| १९४४ १ अप्रैल                  | ६४         | १९५४ ७ अप्रैल    | <b>\$</b> X |
| २ अप्रैल                       | १३८        | रवींवेल          |             |
| ३ अप्रैल                       | १०३        | १९४४ २२ मार्च    | ३९          |
| ४ अप्रैल                       | १८०        |                  |             |
| ४ अप्रैल                       | १३, ४९     | खेतिया           |             |
| कंटालिया                       |            | १९४४ १३ जून      | १०४         |
| १९४४ २४ फर०                    | १०४        | गंगानगर          |             |
| कनाना                          |            | १९६६ २७ मार्च    | ९२          |
| १९४४ १४ मार्च                  | १६८        | २८ मार्च         | 90          |
| कलकत्ता                        |            | २९ मार्च         | १८४         |
| १९४४ १० जन० (प्रेषित)          | १७         | ं ३१ मार्च       | ३४, ६४      |
| १९५९ १६ अक्टू०                 | ११२        | १ अप्रैल         | ९६          |
| कलरखेड़ा                       |            | २ अप्रैल         | १६८         |
| १९६६ २४ मार्च                  | १६७        | ३ अप्रैल         | १४३         |
| कानपुर                         |            | ५ <b>अप्रै</b> ल | १६२         |
| <b>१</b> ९५८ १९ <b>अ</b> क्टू० | ११२        | ਗ਼ਗ਼੶ਗ਼ਫ਼੶       |             |
| कालू                           |            | १९५३ १० अप्रैल   | ९०          |
| १९४३ १२ फर०                    | <b>५</b> ९ | ११ अप्रैल        | ५२          |
| १५ फर०                         | १०४        | १६ अप्रैल        | १०४         |
| १७ फर∙                         | <b>२०</b>  | १९ अप्रैल        | ¥           |
| १८ फर०                         | ६९         | २५ अप्रैल        | <b>₹</b> X  |
| २० फर०                         | १६४        | १३ मई            | १८३         |
| किराड़ा                        |            | १८ मई            | १८१         |
| १९६६ १२ फर०                    | ሂሂ         | २१ मई            | १७७         |
| किशनगढ़                        |            | २२ मई            | १४४         |
| १९६५ १६ <b>अ</b> प्रैल         | * ?        | १९७८ ७ जुलाई     | <b>५९</b>   |

| ५ जु <b>ल</b> ाई | २६                         | १३ अग०           | <b>ર</b> ર      |
|------------------|----------------------------|------------------|-----------------|
| ९ जुलाई          | <b>5</b> 9                 | १४ अग०           | ३२              |
| १० जुलाई         | १६न                        | १४ अग०           | ३२, १७१         |
| ११ जुलाई         | ९३                         | १६ अग०           | ३२              |
| १२ जुलाई         | 60                         | <b>१७ জন</b> ০   | ३२              |
| १३ जुलाई         | रू                         | १८ छाग०          | ३२              |
| १५ जुलाई         | द्रम                       | १९ अग०           | ३२              |
| १६ जुलाई         | <del>کر</del> تہ           | २० झग०           | ३२              |
| १७ जुलाई         | 60                         | २१ अग०           | ३४              |
| १० जुलाई         | ह९                         | २२ झग०           | १२१             |
| १९ जुलाई         | 60                         | २३ अग०           | १२१             |
| २० जुलाई         | 852                        | २४ अग०           | ११९             |
| २१ जुलाई         | ७९                         | २६ अग०           | ७२              |
| २२ जुलाई         | ह९                         | २७ अग०           | १२१             |
| २३ जुलाई         | ह९                         | २८ अग०           | १२१             |
| २४ जुलाई         | ह९                         | २९ अग०           | १२०             |
| २५ जुलाई         | ह९                         | ३१ अग०           | १२१             |
| २७ जुलाई         | हर                         | १ सित०           | १२१             |
| २⊏ जुलाई         | ह९                         | २ सित०           | १२४             |
| २९ जुलाई         | ह९                         | ३ सित०           | ६०४             |
| ३० जुलाई         | <b>X</b> 9                 | ४ सित०           | १३०             |
| ३१ जुलाई         | ह९                         | ५ सित०           | ন ও             |
| १ अग०            | <del>کر</del> <del>د</del> | ७ सित०           | १७०             |
| २ अग०            | हड                         | १० सित०          | १६२             |
| ३ अग०            | ह९                         | ११ सित०          | १३              |
| ४ अग०            | ६८                         | १२ सित०          | ৩হ              |
| ४ अग०            | <b>द्द</b>                 | १३ सित०          | १२              |
| ६ अग०            | १४४                        | १४ सित०          | くおう             |
| ७ अग०            | <b>६</b> द                 | २४ सित०          | ४१              |
| म् अग०           | ६४, ६न                     | १ अक्टू०         | ं <b>१</b> द दे |
| १० अग०           | ६ म                        | ३ अक्टू०         | १९३             |
| ११ अग०           | ६७                         | ५ अक्टू०         | १८४             |
| १२ अग॰           | ૪, ૧૫૫                     | <b>८ अक्टू</b> ० | १०५             |
|                  |                            |                  |                 |

आ० तुलसी साहित्य : एक पर्यवेक्षण

| ९ अक्टू०           | १७       | १९७७ २ मई         | २२         |
|--------------------|----------|-------------------|------------|
| १० अक्टू०          | ६७       | ३ मई              | ሂፍ         |
| १३ अक्टू०          | १७९      | ४ मई              | ४४         |
| १४ अक्टू०          | १४३,१७९  | ४ मई              | ४४         |
| १५ अक्टू०          | १७९      | ६ मई              | ७१         |
| १६ अक्टू०          | ९४       | ९ मई              | 20, 20%    |
| १७ अक्टू०          | १२७      | १० मई             | ३२, १६६    |
| १८ अक्टू०          | ३२       | ११ मई             | ७२         |
| १९ <b>अ</b> क्टू०  | ६७       | १२ मई             | <b>६</b> म |
| २० अक्टू०          | 6 6      | १४ मई             | हिन        |
| २१ अक्टू०          | ४४       | १५ मई             | ३१         |
| २२ अक्टू०          | ሂሂ       | १७ मई             | 50         |
| २३ अक्टू ०         | - ६७     | १९७८ ४ जून        | ५२         |
| २६ अक्टू ०         | 60       | चावलरवेड्रा       |            |
| ३१ अक्टू०          | ६६       | १९४४ १४ मई        | १२न        |
| गजसिंहपुर          |          | चिकमंगलूर         | ۰.         |
| १९६६ २७ अप्रैल     | 9        | १९६९ म जून        | १४६        |
|                    | 9        | चिदम्बरम्         |            |
| गरणी               | h. h.    |                   | ३१८        |
| १९१३ ५ दिस०        | ሂሂ       | चिरमगांव          |            |
| गुजरपीपला          |          | १९४४ ४ मई         | ५३         |
| १९५५ १९ मई         | ey.      | चुटाला            | 4          |
| गुलाबपुरा          |          | १९६६ १२ मार्च     | 220        |
| १९४६ ४ मार्च       | १९४      | चুरू              |            |
| गोगोलाव            |          | १९४२ २३ जून       | ४२         |
| १९४३ २१ जुलाई      | १६८      | १९५७ १९ मार्च     | 55         |
| घड्सीसर            |          | <b>५ अप्रै</b> ल  | ५५,१६३     |
| १९४३ ९ फर०         | ९०       | १४ <b>अ</b> प्रैल | १८०        |
| <b>ਚਂ</b> ਭੀਗਫ਼    |          | २१ अप्रैल         | १६३        |
| १९७९ २७ अप्रैल     | २०       | २२ अप्रैल         | 83         |
| २ <b>० अप्रै</b> ल | १७४      | २३ अप्रैल         | 808        |
| चाड्वास            |          | २४ अप्रै <b>ल</b> | ९४         |
| १९५३ ६ मार्च       | <u> </u> | २६ अप्रैल         | १३६        |
|                    |          |                   |            |

आ० तुलसी साहित्यः एक पर्यवेक्षण

|                     | 0.014             |                             | X-          |
|---------------------|-------------------|-----------------------------|-------------|
| २८ अप्रैल           | १६४               | २६ अप्रैल                   | 80          |
| २४ अक्टू०           | ५५                | २७ अप्रैल                   | کو کو       |
|                     | २३,१६९            | २ <b>८ अ</b> प्रैल          | ₹ <b>€</b>  |
| १९७२ १४ अक्टू०      | १८१               | २९ <b>अप्रैल</b>            | .९४         |
| १७ अक्टू०           | १=२               | ३० अप्रैल                   | ३६          |
| १९७६ २२ नव०         | 8                 | १ मई                        | २६          |
| २३ नव०              | २६                | २ मई                        | <b>= ९</b>  |
| २४ नव०              | ९०                | ३ मई                        | <b>१</b> २द |
| ६ दिस०              | ९३                | ४ मई                        | १७०         |
| ११ दिस०             | १३                | ४ मई                        | ३६          |
| १९७९ १७ फर०         | <i>६</i> <b>४</b> | ७ मई                        | १०५         |
| १= फर०              | ፍ ዓ               | १९ मई                       | १२४         |
|                     | २९९               | २० मई                       | २६          |
| छापर                |                   | २१ मई                       | ११३         |
| १९४८ १४ अग०         | १७१               | २२ मई                       | १००         |
| ११ सित०             | ३२४               | २३ मई                       | १३७         |
| १९७६ १ मई           | २५,२७,११९         | १९७४ १९ सित०                | 2019        |
| ३ मई                | २७                | १९७६ ४ अक्टू०               | १८२         |
| ४ मई                | ३९,४०             |                             | १५१         |
| १९ मई               | 3                 | जलगांव                      |             |
| १९७७ ११ फर०         | १४४               |                             | be .        |
| १२ फर०              | ৬২                | <b>१९</b> ४४ ११ मई<br>१२ मई | ¥<br>2000   |
| १३ फर०              | <b>१३</b> १       |                             | ४१,१०९      |
| १६ फर०              | १२न               | १४ मई                       | १०३         |
| १७ फर०              | 50                | १५ मई                       | ४,४३        |
| २० फर०              | 822               | १६ मई                       | X           |
| २१ फर०              | १३                | १७ मई                       | १९०         |
| २४ फर०              | २७                | जसरासर                      |             |
| १७ मई               | ्र                | १९७८ १३ जून                 | १४७         |
| रे नव<br>१९७८ ३ जून | र<br>४४           | जसवंतगढ़                    |             |
| जयपुर               | ~~                | १९७८ २९ जन०                 | 62          |
| १९४९ १४ अग०         | १७१,१९०           | जामनगर                      |             |
|                     |                   |                             | रेकिन) २०   |
| १९६५ २५ अप्रैल      | ९०                | १९५२ २० अक्टू० (उँ          | र्षित) २०   |

| भारासण्ट र                  |                   |                    | 1-4          |
|-----------------------------|-------------------|--------------------|--------------|
| जालमपुरा                    |                   | १३ सित०            | 22,800       |
| १९४६ २२ जन०                 | ४९,९६             | १४ सित०            | ₹ १          |
| जावद                        |                   | १५ सित०            | ६,१६१        |
| <b>१९</b> ४६ <b>१</b> ८ जन० | <b>६,१०</b> ५,११४ | १६ सित०            | 250          |
| १९ जन०                      | ९३                | १७ सित०            | १२,१३        |
| २० जन०                      | १४७,१६४           | १५ सित०            | १३           |
| জামহা                       |                   | १९ सित०            | 8,2,9        |
| १९५६ १२ जन०                 | - <b>X</b>        | २० सित०            | २०,२३        |
| जूलवानिया                   |                   | २६ सित०            | ६२,७३        |
| १९४४ १४ जून०                | ३४                | २७ सित०            | ९२,१३४       |
| जोजावर                      | **                | २९ सित०            | ३०३          |
| शासाय<br>१९४४ १२ मार्च      |                   | २ <b>अ</b> क्टू०   | १न           |
|                             | xx                | ४ अक्टू०           | २२,१६४,१६६   |
| जोधपुर                      |                   | ६ अक्टू०           | 55           |
| रे९४३ २२ जुलाई              | <b>१</b> ४६       | ७ <b>अ</b> क्टू ०  | द६,दद        |
| २३ जुलाई                    | ४,१२=             | १० अक्टू०          |              |
| २४ जुलाई                    |                   | १५ <b>अ</b> क्टू०  | १०५,१११      |
| २५ जुलाई                    | ३००               | <b>१७ अ</b> क्टू०  |              |
| २७ जुलाई                    | १८३               | १८ <b>अ</b> क्टू०  | ९४,१०६,१११   |
| २ अग०                       | 8,0,89            | २१ अक्टू०          | <b>१ ६</b> ६ |
| ४ <b>अ</b> ग०               | १६२               | २७ अक्टू०          | 5            |
| ४ अग०                       | १७०               | २ <b>८ अ</b> क्टू० | १९०          |
| ८ अग०                       | ३८                | १ नव०              | ९४           |
| १५ अग०                      | १७१               | ६ नव०              | १६९          |
| १८ <b>अ</b> ग०              | १६४               | ९ नव०              | १२,१८४       |
| २२ अग०                      | ३ ३               | ११ नव०             | XZ           |
| २३ अग०                      | १६३               | १२ नव०             | <b>१</b> ६२  |
| २६ अग०                      | १६४,१६५           | १६ नव०             | १्द          |
| २५ अग०                      | १६३               | १७ नव०             | १४६          |
| ३० अग०                      | १८९,१९०           | १८ नव०             | ç            |
| ४ सित०                      | १९४               | २० नव०             | २१           |
| ४ सित०                      | १५४,१७०           | २१ नव०             | १४६          |
| ६ सित०                      | १०३               | २७ नव॰             | 6            |
|                             |                   |                    |              |

**अा० तुल**सी साहित्य : एक पर्यवेक्षण

| २० नव०              | ९३<br>(३४,४३    | <b>थांवला</b><br>१९४६ १४ मार्च ११४,१६७ |
|---------------------|-----------------|----------------------------------------|
|                     | १४,२०,५७,७३,    | दिल्ली                                 |
|                     | १०६,१४४,१६६     | १९४७ २१ मार्च (प्रेषित) ८६             |
| जोबनेर              |                 | २३ मार्च (प्रेषित) १३४                 |
| १९६५ २१ अप्रैल      | १७२             | १९४९ ४ मई १४४                          |
| २२ अप्रैल           | ७४              | १६ मई २०                               |
| जोरावरपुरा          |                 | <u> </u>                               |
| <b>१</b> ९७५ १६ जून | ४,७९            | १९४० ६ अप्रैल १२                       |
| टापरा               |                 | १६ अप्रैल २०                           |
| १९६५ १० मार्च       | 55              | २१ अप्रैल २१                           |
| डांग्रना            |                 | ३० अप्रैल १११                          |
| ु<br>१९४४ ६ जून     | Ę               | १६ मई १०६                              |
| डाबड़ी              |                 | २० मई ४३                               |
| १९६६ ६ फर०          | न्द् द्         | <b>म्रजून</b> २१                       |
| डीडवामा             |                 | २०,=४,==                               |
| १९४६ २९ मार्च       | ४०,१०४          | १९४१ १४ अग० १७१                        |
| <b>डू</b> ं गरगढ़   |                 | ६ सित० १७                              |
| १९४३ ६ दिस०         | २०              | ९ सित० १३                              |
| १९७४ १४ फर०         | १न२             | २३ अक्टू० २४                           |
| १६ फर०              | ৩ন              | ११ नव० ९४                              |
| १९७९ ४ जन०          | હ               | १९५३ १५ नव० (प्रेषित) १९               |
| ६ जन०               | १४२,१६७         | १९४६ १ फर० १६ -                        |
| ও जन৹               | ६४ <b>,१</b> ८६ | ३० नव० ५२,१६                           |
| ८ जन०               | ९६              | १ दिस० ९३,१०२ <b>,११</b> ४             |
| ९ जन०               | <b>६</b> ४      | २ दिस० ४७,११२,१६१                      |
| डेगाना              |                 | ३ दिस० ११२                             |
| १९४६ १७ मार्च       | <b>१</b> ६८     | ४ दिस० २२,३४,११२                       |
| ढोलामा              |                 | ४ दिस० १६१,१६४                         |
| १९४४ १० दिस०        | १६४             | ९ दिस० ९१                              |
| थराद                |                 | १८ दिस० २७                             |
| १९४४ १२ अप्रैल      | <b>५</b> ९      | १९ दिस० ८७                             |

| २१ दिस०           | १६४         | ६ अग०               | 88        |
|-------------------|-------------|---------------------|-----------|
| २९ दिस०           |             | <b>८ अग</b> ०       | ३०द       |
| १९५७ ४ जन०        | १०४         | १२ अग०              | ४४        |
| १९६४ १७ मई        | ३९          | १६ अग०              | १२६       |
| १३ जून            | ৬४          | २० झग०              | १न६       |
| २८ जून            | ሂሂ          | २२ <b>अग</b> ०      | ९२        |
| २९ जून            | <b>द्</b> र | २५ अग०              | ४१        |
| ३० जून            | ७१          | २६ अग०              | ९४        |
| १ जुलाई           | १२९         | २ <b>८ अग</b> ०     | १२०       |
| ४ जुलाई           | ३ <b>०१</b> | २९ अग०              | १८९       |
| ५ जुलाई           | ३६          | २ सित०              | ५९        |
| ६ जुलाई           | २६          | ३ सित०              | 80        |
| ७ जुलाई           | २६          | ५ सित०              | १३        |
| म जु <b>ला</b> ई  | २६          | ६ सित०              | 88,98     |
| ९ जुलाई           | २६          | <b>५ सित</b> ०      | १५४       |
| १० जुलाई          | ११०         | ९ सित०              | रू<br>इन् |
| १२ जुलाई          | २६          |                     |           |
| १७ जु <b>ला</b> ई | २६          | १० सित०<br>१२ सिन्द | አያ        |
| १८ जुलाई          | ४३          | १२ सित०             | १२        |
| १९ जुलाई          | ४३          | १३ सित०             | ₹X.       |
| २० जुलाई          | २६          | १४ सित०             | 35        |
| २१ जुलाई          | 55          | १५ सित०             | ६६        |
| २२ जुलाई          | ९९          | १६ सित०             | ३६        |
| २४ जुलाई          | Ę           | १५ सित०             | ୧୦୦       |
| २४ जुलाई          | ४१          | १९ सित०             | ३६,४२     |
| २७ जुलाई          | १९          | २० सित०             | इद        |
| २८ जुलाई          | ७१          | २१ सित०             | 80        |
| २९ जुलाई          | १२५         | २२ सित०             | ३ २       |
| ३० जु <b>ल</b> ाई | ३ २         | २५ सित०             | २०        |
| ३१ जुलाई          | ३२          | २६ सित०             | २७        |
| १ अग०             | ३२४         | २७ सित०             | ६६        |
| २ अग०             | 50,00       | २५ सित०             | ६६        |
| ५ अग०             | १२८         | २९ सित०             | ६६        |
|                   |             |                     |           |

आ० तुलसी साहित्य : एक पर्यवेक्षण

| ३० सित०           | ३६                    | १९ नव०                 | ६७         |
|-------------------|-----------------------|------------------------|------------|
| १ अक्टू०          | ४०,१२९                | २० नव०                 | २४,९६      |
| २ अक्टू०          | ६७                    | २१ नव०                 | द७,१०६     |
| ३ अक्टू०          | ६६                    | २४ नव०                 | १३१        |
| ¥ अक्टू०          | ३९                    | २५ नव०                 | ४२         |
| ४ अक्टू०          | ३६                    | २७ नव०                 | নও         |
| ६ अक्टू०          | ३६                    | २ <b></b> न <b>व</b> ० | १०६        |
| ५ अक्टू०          | ९६                    | ९ दिस०                 | ३२३        |
| ९ अक्टू०          | ्र<br>इह              | १३ दिस०                | १०९        |
| ११ अक्टू०         | · ¥0                  | २६ दिस०                | ९६         |
|                   |                       | १९७४ १ फर०             | १८३        |
| १२ अक्टू०         | ७२                    | १६ जून                 | १८३        |
| १३ अक्टू०         | १२न                   | १ सित०                 | १५३        |
| १४ अक्टू०         | २७,११०                | १९७४ ९ जून             | ९१         |
| १५ अक्टू०         | २७                    | १० जून                 | છછ         |
| १६ अक्टू०         | २७                    | ११ जून                 | ११९        |
| १७ अक्टू०         | ४८                    | १२ जून                 | 60         |
| १८ अक्टू०         | ६६,९२                 | १४ जून                 | واوا       |
| १९ अक्टू०         | 80,50                 | १५ जून                 | 83         |
| २१ अक्टू०         | <i>E</i> 4 <i>E</i> 4 | १९७९ १९ मार्च          | १३२,१३९    |
| २.३ अक्टू०        | १२न                   | २० मार्च               | <b>5</b> 5 |
| २४ अक्टू०         | १६९                   | २१ मार्च               | ६द         |
| २६ <b>अ</b> क्टू० | १३                    | २२ मार्च               | 90         |
| २७ अक्टू०         | १४४                   | २३ मार्च               | १२५        |
| ३० अक्टू०         | १०६                   | २४ मार्च               | १२९        |
| ३१ अक्टू०         | १०६                   | २६ मार्च               | ६९         |
| १० नव०            | ३ म                   | २७ मार्च               | <b>۲</b>   |
| ११ नव०            | ३४                    | ३१ मार्च               | X          |
| १३ नव०            | <b>२१</b>             | १ <b>अ</b> प्रैल       | X          |
| १४ नव०            | नन,१४४                | २ अप्रैल               | १२९        |
| १५ नव०            | ३१                    | ३ <b>अ</b> प्रैल       | ५३         |
| १६ नब०            | ३४                    | ४ अप्रैल               | १३६        |
| १७ नव०            | ३४                    | ४ अप्रैल               | १२न        |
|                   |                       |                        |            |

www.jainelibrary.org

| <b>म्र अ</b> प्रैल | <b>१</b>              | मारायणगांव     |              |
|--------------------|-----------------------|----------------|--------------|
|                    | <i>८९,१३७</i>         | १९४४ ९ मार्च   | १७९          |
| दूधालेश्वर मह      | हादेव                 | १० मार्च       | <b>.</b><br> |
| १९५४ १६ जन०        | १४                    | ११ मार्च       | १८,८९,१६३    |
| १९७३ १९ मई (       | प्रेषित) ३७           | नाल            |              |
| २० मई (            | प्रेषित) ३७           | १९४३ ३० अप्रैल | ९०           |
| २१ मई (            | प्रेषित) १८३          | निमाज          |              |
| <b>२</b> २ मई (!   | प्रेषित) ७८           | १९४३ ९ दिस०    | X.S.         |
| टेलवाड़ा           |                       | नीमच           |              |
| १९१४ ९ अप्रैल      | १९३                   | १९४६ १७ जन०    | १६७          |
|                    |                       | नोखामंडी       |              |
| दे <b>व</b> गढ़    | A) (B                 | १९७= १७ जून    | 50           |
| १९४४ २४ जन०        | १४३                   | १∽ जून         | १२९          |
| २८ जन०             | १७९                   | १९ जून         | وا           |
| देवरग्राम          |                       | २० जून         | <i>न्</i> ९  |
| १९४४ ३० जन०        | १९                    | २३ जून         | ३९           |
| दोंडाइचा           |                       | २४ जून         | ३३           |
| १९४४ = जून         | ६,१८१                 | २८ जून         | ७९           |
| धरणगांव            |                       | · · ·          | १४६          |
| १९५५ २१ मई         | १६३                   | नोहर           |              |
| धानेरा             |                       | १९६६ २० फर०    | <i>९१</i>    |
| १९५४ न अप्रैल      | <del>د</del> بې       | २१ फर०         | ४४,१२७       |
| ९ अप्रै <b>ल</b>   | ९०                    | २२ फर०         | 5 6          |
| धामनोट             | 3 -                   | २३ फर०         | ५,१६४        |
| १९४४ २१ जून        | ሂሂ                    | पड़िहारा       |              |
|                    | ~~                    | १९४६ २६ मई     | १८४          |
| धूलिया             | <b>6</b> \ <b>4</b> \ | २८ मई          | ४३           |
| १९४४ २ जून<br>२    | १४४                   | २९ मई          | ३१,४७,१८०    |
| ३ जून              | १८०                   | १९७६ १६ मई     | १५२          |
| नागौर              |                       | १८ मई          | ७२           |
| १९४३ २३ जून        | یں <mark>ہ</mark> و   | १९ मई          | न्द १        |
| २४ जून             | ६४,१८६                | २० मई          | त्व <b>२</b> |
| २० जून             | ९०                    | २१ मई          | 888.         |

३४०

आ० तुलसी साहित्य : एक पर्यवेक्षण

|       | २२ मई          | <b>\$</b> 88  | पीलीबंगा      |                  |
|-------|----------------|---------------|---------------|------------------|
|       | २३ मई          | ९४            | १९६६ १२ मई    | 800              |
|       | २६ मई          | १२९           | १४ मई         | 200              |
|       | २९ मई          | १२०           | १५ मई         | रू               |
| पदम्  | पुर            |               | पुष्कर        |                  |
| १९६६  | २४ अप्रैल      | ३४,४३         | १९४६ १३ मार्च | 与义               |
|       | २५ अप्रैल      | ३२            | पूना          |                  |
| चनवे  | ल              |               | १९४४ २३ फर०   | ७९,१०३           |
| १९४४  | १४ फर०         | દ્ <b>પ્ર</b> | २४ फर०        | ሂሂ               |
| चहाड़ | गंज            |               | २७ फर०        | ६५,१०३           |
|       | ७ दिस०         | ४९            | २५ फर०        | १८,७४,१८६        |
| पाटव  |                | •             | १ मार्च       | १४५,१६५          |
|       | १९ जुलाई       | ३३            | १९६८ १४ फर० ( | प्रेषित) १४६     |
| पाली  |                |               | पेटलावद       |                  |
| १९६४  | २४ मार्च       | ९१            | १९४४ २७ दिस०  | १४६              |
|       | २६ मार्च       | १৩৩           | १९४६ १ जन०    | १०४              |
|       | २५ मार्च       | ও४            | कतेहपुर       |                  |
| पालध  | ft             |               | १९४७ १० मई    | १०१              |
| १९५५  | १० मई          | <b>=</b> 9    | बगड़ी         |                  |
| पिचार | ग              |               | <u> १९९१</u>  | ११               |
|       | ४ दिस०         | ६३            | ਕਤਰਗਾ         |                  |
| पिला  |                |               | १९४४ ५ अक्टू० | १५०              |
|       |                |               | ५ दिस०        | 68,90            |
| १९१७  | १६ जन <b>०</b> | १६४,१६७       | ६ दिस०        | <b>८८,१०४</b>    |
|       | १७ जन०         | १६६           | ७ दिस०        | १६४              |
|       | १८ जन०         | १६२           | ९ दिस०        | <b>ሄ</b> ዶች      |
|       | १९ जन०         | ७३,१६३,१६४    | बङ्लू         |                  |
|       | २० जन०         | १३७           | १९५३ ९ जुलाई  | <b>५०</b> ,५५,९० |
| ជាំជា | Ę              |               | बड़ौटा        |                  |
| १९५३  | ११ जुलाई       | ४२            | १९१४ २१ मई    | १३६,१६८          |
| पीपल  | r              |               | बदनावट        |                  |
| १९५५  | १२ मार्च       | . <b>२१</b>   | १९४४ ११ दिस०  | १•९              |
|       |                |               |               |                  |

| परिशिष्ट ३          |              |               | ३५१        |
|---------------------|--------------|---------------|------------|
| बनारस               |              | ३० अग०        | १६८        |
| १९४० २४ दिस०        | ३१४          | ३१ अग०        | ७१,३०२     |
| बम्बई               |              | १ सित०        | ४२         |
| १९४३ ४ अक्टू० (प्रे | 'षित) १९     | ३ सित०        | ४२         |
| १९४४ २४ अप्रैल      | 3 X          | ६ सित०        | ११,१४३,१४६ |
| १२ मई               | ३२           | १० सित०       | १२४        |
| १२ जून              | <u>ج</u> ٥   | १९ सित०       | १९,२२      |
| १३ जून              | १०३          | २१ सित०       | ३९         |
| १५ जून              | ४२,१६२,१७४   | २३ सित०       | २३         |
| १७ जून              | १६२          | २७ सित०       | १२न        |
| २ जून               | २१           | २५ सित०       | <b>۲</b>   |
| २१ जून              | ३५,५०,१५२    | १ अक्टू ०     | ২৩         |
| २२ जून              | Ę            | २ अक्टू०      | २३         |
| २७ जून              | १४६,१०३      | ३ अक्टू०      | १६७        |
| ५ जुलाई             | ९६,१८३       | ७ अक्टू०      | ३०६        |
| न जुलाई             | 9            | १७ अक्टू०     | १०३,१११    |
| १ <b>१</b> जुलाई    | ४३,३०२       | १८ अक्टू०     | १०६        |
| १० जुलाई            | १०३          | २१ अक्टू०     | १०९        |
| २१ जुलाई            | १६७,१७९      | ६ नव०         | 59         |
| २२ जुलाई            | ४२           | ७ नव०         | १९,४४      |
| २७ जुलाई            | Ę            | ११ नव०        | १४७        |
| १० अग०              | १            | ् ७ दिस०      | ३४,४०      |
| ११ अग०              | <b>\$</b> X  | <b>म</b> दिस० | ४६         |
| १३ अग०              | <b>५</b> ९   | ९ दिस०        | १९         |
| १६ अग०              | १६४          | १२ दिस०       | ሂሂ         |
| १७ अग०              | <b>१ ६</b> ६ | १६ दिस०       | १९६        |
| १९ अग०              | १६२          | १९ दिस०       | ९३         |
| २० अग०              | 3X           | २६ दिस०       | ৼ৽         |
| २२ अग०              | १३५          | २९ दिस०       | नन,१०३     |
| २४ अग०              | १६२          | ३० दिस०       | १२९        |
| २५ अग०              | १७०          | <u> </u>      | १२,५७      |
| २७ अग०              | <b>\$</b> RX | १९४४ १ जन०    | १८४        |
| २९ अग•              | १६४          | २ जन०         | १४६        |
|                     |              |               |            |

| Jain Education Int | ernational |
|--------------------|------------|
|--------------------|------------|

३४२

|       |                |               |                    | •                  |
|-------|----------------|---------------|--------------------|--------------------|
|       | ও जন৹          | १८            | २० मार्च           | २७                 |
|       | ৎ जन०          | x             | २२ मार्च           | ७४                 |
|       | १२ जन०         | 53            | २३ मार्च           | ४६                 |
|       | १४ जन०         | ሂወ            | २४ मार्च           | Ę,                 |
|       | १८ जन०         | ९०,१६२        | २५ मार्च           | १२                 |
|       | २३ जन०         | १०३ १०४       | २८ मार्च           | १४२                |
|       | २४ जन०         | १०३           | २९ मार्च           | १९०                |
|       | <b>২০ ज</b> ন০ | <b>८१,११०</b> | २ अप्रैल           | २४,२९७             |
|       | १ फर०          | १०४           | ४ अप्रैल           | १७९,१८०            |
|       | २ फर०          | ११५           | <b>८ अ</b> प्रैल   | १२०                |
|       | <b>न फर</b> ०  | १४७           | ९ अप्रै <b>ल</b>   | २१,१=९             |
|       | २८ मई          | १०४           | २५ अप्रैल          | १२५                |
|       | २९ मई          | द्            | १ मई               | १८४                |
| १९६७  | ३० <b>नव०</b>  | १५६           | ३ मई               | १५                 |
|       | अमार्गशीर्ष,   |               | ४ मई               | १९                 |
| •     | ९ जन०          | १०६           | ५ मई               | १६९                |
|       | २६ जन०         | १७१           | ६ मई               | ४१                 |
|       |                | २९६,३०८       | ७ मई               | ४०                 |
|       | ·              |               | <b>८ मई</b>        | ४१, ४२             |
| बाहमे |                |               | १० मई              | ४२                 |
| १९६५  | २५ फर०         | ६६            | ११ मई              | १०४                |
|       | २ मार्च        | <b>୧</b> ७७   | १४ मई              | १९                 |
|       | ५ मार्च        | ११४,१४४       | १६ मई              | ३८, <b>१५१,१८१</b> |
| ৰাব   |                |               | <b>१</b> ७ मई      | ६४                 |
| १९५४  | १४ अप्रैल      | २३            | बीदासर             |                    |
|       | १६ अप्रैल      | १४२           | १९४२ ७ जुलाई       | X •                |
|       | १७ अप्रैल      | <b>?</b> •9   | <b>१९</b> ४७ ४ जून | ११४, ३११           |
|       | २१ अप्रैल      | ्-<br>३९      | १३ जून             | २४<br>३४           |
|       | २२ अप्रैल      | ् दर्द        | २५ जून             | ३६, <b>१</b> ४२    |
|       |                | · - · ·       | १९६६ ३ अग०         | ?                  |
| बीका  | नर             |               | १ सित॰             | १४७                |
| १९४३  | २⊏ फर∙         | १५२           | २० सित०            | ्र्<br>३००         |
|       |                | • • •         | V = T M M 7        | ~~ ·               |

**अा० तुलसी साहित्य : एक पर्यवेक्षण** 

| २ अक्टू०            | <b>१</b> ×६    | ७ अप्रैल                   | १७७             |
|---------------------|----------------|----------------------------|-----------------|
| १९७७ १२ अप्रैल      | ३३             | <ul> <li>अप्रैल</li> </ul> | ९०              |
| १४ अप्रैल           | নও             | भटिण्डा                    |                 |
| १५ अप्रैल           | ४२             | १९६६ ६ मार्च               | XR              |
| २० अप्रैल           | <b>X</b> (9    | भड़ौंच                     | · · · · · ·     |
| २४ अप्रैल           | <b>6</b> R3    | १९५४ २८ मई                 | १०४             |
| २५ अप्रैल           | १०४            | भादरा                      |                 |
| ३० <b>अ</b> प्रैल   | ६७             | १९६६ १४ फर०                | પ્ર, ૨૧૭        |
| <b>१९</b> ७ <b></b> | ሂሄ             | १५ फर०                     | १७, २९६         |
| ६ जून               | ሂሂ             | १६ फर०                     | १२७             |
|                     | १४४            | भिवानी                     |                 |
| बेतूल               |                | १९६४ २७ दिस०               | ९६              |
| १९७० १ दिस०         | ३०७            | भोनासर                     |                 |
| बैंगलोर             |                | १९७८ ६ जुलाई               | ९४              |
| १९६९ १ अग०          | १३९            | <b>५ न</b> व०              | ९२              |
| १० अग०              | <b>३१</b> ३    | भोलवाड़ा                   |                 |
| १६ अग०              | २१             | १९४६ १४ फर०                | ७९, ५१          |
| ६ नव०               | ३०४            |                            | <b>९१, १०</b> ५ |
|                     | १०६            | २० फर०                     | १ूद०            |
| बोरावड़             |                | २२ फर∙                     | 858             |
| १९४६ १९ मार्च       | 8              | २३ फर०                     | ्र<br>६३        |
| २२ मार्च            | ५ <del>८</del> | २४ फर०                     | १२०             |
| २३ मार्च ५१,        | १०४, १६३       | ਸੰदसौर                     | • •             |
| ब्यावर              |                | १९४६ १४ जन॰                | ও४              |
| १९४३ १२ दिस०        | द्             | मगरा                       | •               |
| १९ दिस०             | १६६            | १९१४ १८ जन०                | <b>१</b> ३५     |
| २० दि <b>स</b> ०    | १०५            | मण्डार                     |                 |
|                     | १३८            | १९५४४ अग्रैल               | 59              |
| १९५४ १ जन०          | <b>१</b> ६४    | •                          | -v              |
| ३ जन०               | ९४             | मदनगंज                     |                 |
| ও जन৹               | १९             | १९६ <sup>7</sup> १४ अप्रैल | <b>ર</b> પ્ર    |
| १९६४ ४ अप्रैस       | 5 X            | मद्रास                     |                 |
| ६ <b>अ</b> प्रैल    | <b>XX</b>      | १९६८ ४ जुलाई               | ३०४             |
|                     |                | <b>J</b>                   | •••             |

**अा० तुलसी साहित्य : एक पर्यवेक्षण** 

| ४ अग०              | २९४          | रतनगढ़        |             |
|--------------------|--------------|---------------|-------------|
| २१ अग०             | 388          | १९४७ १४ अग०   | १७१,३२३     |
| २२ अग०             | ३०९          | १९४२ ७ मार्च  | ३०५         |
| २३ अग०             | <b>३१</b> २  | १९४६ ३१ मई    | ણણ          |
| ३० <b>अग०</b>      | २९९          | १९७६ १९ नव०   | ९०          |
| १ सित०             | २९६          | १= दिस०       | ४१          |
| १३ सित०            | २९४          | १९ दिस०       | 90          |
| २० सित०            | १४४, ३१५     | १९७९ १२ फर०   | १२९         |
| २६ सित०            | २०७          | १३ फर०        | १२५         |
| ४ अक्टू०           | 3 <b>१</b> म | रतलाम         |             |
| २१ अक्टू०          | ३०४          | १९४६ ७ जन०    | १९६         |
| २३ अक्टू०          | ३२२          | <b>দ জন</b> ০ | १०४         |
| २६ <b>अ</b> क्टू०  | ६७           | ৎ जन०         | 99,209      |
| २७ <b>श</b> क्टू ० | २९५          | १০ জন০        | ६४          |
| ३ <b>० अ</b> क्टू० | २९९          | राणान्त्राम   |             |
| ३ नव०              | 305          | १९५४ २१ मार्च | ९०          |
| े४ नव०             | 300          | राणावास       |             |
| ९ नव०              | २९७          | १९१४ ४ फर०    | २१          |
| १० नव०             | २९७          | ५ फर०         | 68          |
| १२ नव०             | <b>३११</b>   | न फर०         | १०५         |
| २५ नव०             | ३०२          | १० फर०        | ≂१,३२१      |
| १ दिस०             | ३०९          | ११ फर०        | १४६         |
| १० दिस०            | ३०१          | राणी रुटेशन   | • •         |
| १४ दिस०            | ३०२          | १९४४ १६ मार्च | १२न         |
| मण्डल              |              | २० मार्च      | १०५         |
| १९१४ ४ मई          | ह, <b>९३</b> | राजगढ़        |             |
| ਸ੍ਰਾਂਤਥਾ           |              | १९७९ २३ फर०   | ९४          |
| १९५३ २९ जून        | 55           | २४ फर०        | ९४          |
| मैसूर              |              | राजनगर        |             |
| १९१२ (प्रेषित)     |              | १९६० १ अक्टू० | <b>१</b> १२ |
| मोकरधन             |              | राजलदेसर      |             |
| १९४४ २१ अप्रैल     | १४६          | १९७६ ६ जून    | ९४          |
|                    |              |               |             |

|       | ৩ जून              | ९४           | रायसिंहनगर           |                                          |
|-------|--------------------|--------------|----------------------|------------------------------------------|
|       |                    | ६९           | १९६६ २८ अप्रैल       | ۲. ۲. ۲. ۲. ۲. ۲. ۲. ۲. ۲. ۲. ۲. ۲. ۲. ۲ |
|       | द जून<br>२० जन     |              | २९ <b>अप्रै</b> ल    |                                          |
|       | ३० जून<br>১৮ লিক্স | ४,१३०        |                      | हरु                                      |
|       | १५ दिस०            | 90<br>81     | ३० <b>अ</b> प्रैल    | २२                                       |
|       | १६ दिस०            | 528          | २ मई                 | ९५                                       |
|       | २० दिस०            | ७९           | <b>રાસીસર</b> ્      |                                          |
|       | ३० दिस०            | <u> </u>     | <b>१९७</b> ⊏ १ जुलाई | १२७                                      |
| १९७७  | ९ जन०              | १०४          | राहता                |                                          |
|       | १३ जन०             | 95           | १९५५ १८ मार्च        | <b>X</b> 0                               |
|       | ३१ जन०             | र्र          | २३ मार्च             | १०३,१६४                                  |
| १९७९  | ५ फर०              | ৩ন           | २४ मार्च             | १९                                       |
|       | ७ फर०              | 50           | ३० मार्च             | १६५                                      |
|       | न फर०              | ४५           | रूण                  |                                          |
|       | ९ फर०              | 50           | <b>१</b> ९४३ ३ जुलाई | 52                                       |
| হাজর  | ਸ਼ਸਰਵ              |              | रूणियां सिवेरेरां    |                                          |
| 8950  | २० अक्टू०          | १९६          | १९४३ —               | १६८                                      |
|       | २३ अवटू०           | १४४          | लाडनू                |                                          |
| হাসি  | यावास              |              | १९४८ १७ दिस०         | २२                                       |
| १९४४  | দ জনাও             | १६८          | १९४२ ४ मई            | १८३                                      |
| -<br> | ৎ जন৹              | ५९           | १९४६ २ अप्रैल        | ૪રૂ                                      |
| হাঘট  |                    |              | ३ अप्रैल             | १८४                                      |
|       | ू<br>२९ अप्रैल     | <u> </u> १७४ | ४ अप्रैल             | પ્રદ્                                    |
| रामव  |                    |              | ५ अप्रैल             | ४०,१८१                                   |
|       | १ फर०              | ९ <b>१</b>   | १४ अप्रैल            | ३७                                       |
| रायपु |                    |              | १५ अप्रैल            | १५५                                      |
|       | -<br>१ जुलाई       | १४४          | १९४७ १८ मार्च        | ३६                                       |
| • •   | १८ जुलाई           | 30 <b>8</b>  | २ मई                 | 800                                      |
|       | २५ जुलाई           | <b>३१३</b>   | ३ मई                 | २४                                       |
|       | १ अग ०             | ३८           | १४ मई                | १७६                                      |
|       | ३० अग०             | ३२२          | १५ मई                | ९३                                       |
|       | १ सित०             | १३१          | १९ मई                | १२०                                      |
|       | ९ सित०             | े ३२०        | २० मई                | १न                                       |
|       | १८ अक्टू०          | ३२१          | २१ मई                | 90                                       |
|       |                    |              |                      | 2                                        |

| २३ मई                      | 290          | २४ जून            | Yo             |
|----------------------------|--------------|-------------------|----------------|
| २६ मई                      | አጸ           | २४ जून            | १७             |
| २७ मई                      | १४७          | २९ जून            | 80             |
| २८ मई                      | ९३           | १५ जुलाई          | 50             |
| २४ <b>अ</b> क्टू०          | १४           | १६ जुलाई          | <b>१</b> ७७    |
|                            | १९,३४,४०,५४  | २१ जुलाई          | ४०             |
| १९७१ २९ जुलाई              | ३०६          | २२ जुलाई          | ५९             |
| २७ सित०                    | <b>१</b> म २ | २३ जुलाई          | ७२             |
| १९७७ २३ जन०                | १४४          | २४ जुलाई          | 883            |
| १४ मार्च                   | ন ও          | २ <b>५ जुला</b> ई | १२७            |
| १५ मार्च                   | ७२           | २६ जुलाई          | १०४            |
| १७ मार्च                   | १२९          | २७ जुलाई          | ६,द६           |
| १८ मार्च                   | <b>5</b> 0   | २५ जुलाई          | ४≂,१४४         |
| १९ मार्च                   | ४०           | ३१ जुलाई          | 53             |
| २० मार्च                   | አጸ           | १ अग०             | ६९,नन          |
| २१ मार्च                   | ४०           | २ अग०             | १६७            |
| २२ मार्च                   | ६८           | ३ अग०             | 50             |
| ४ अप्रैल                   | ३२           | ४ अग०             | ३३             |
| <ul> <li>अप्रैल</li> </ul> | ৬४           | ५ अग              | <b>८८,१३</b> ६ |
| ९ <b>अप्रै</b> ल           | 85,688       | ७ अग०             | २६,११३         |
| १० <b>अ</b> प्रैल          | ४९           | <b>म अग</b> ०     | ६६,१द४         |
| ११ अप्रैल                  | દ્           | ९ अग०             | ξυ.            |
| २३ मई                      | १७६          | १० अग०            | ६७             |
| २७ मई                      | 35           | १ <b>१</b> अग०    | ३२             |
| ३० मई                      | ७२           | १२ अग०            | १२१            |
| ३१ मई                      | 50           | १४ अग०            | १६९,१७६        |
| १ जून                      | 60           | १५ अग ०           | १३४            |
| १४ जून                     | १२७,१२=      | २२ अग०            | ७२             |
| १६ जून                     | १२०          | २३ अग०            | 25             |
| १७ जून                     | ९४           | २४ अग०            | 90             |
| १९ जून                     | ९४           | २५ अग०            | 60             |
| २० जून                     | ४९           | २६ अग०            | ७२             |
| २३ जून                     | ह७           | २८ अग०            | ६६             |
| **                         |              |                   |                |

| ₹ | ¥ | ٩ |
|---|---|---|
|---|---|---|

| • |                    |                    |                    |                   |
|---|--------------------|--------------------|--------------------|-------------------|
|   | २९ अग०             | ३३,१४४             | २६ अक्टू०          | १७९               |
|   | ३० अग०             | ७२                 | २७ अक्टू०          | 250               |
|   | १ सित०             | ११९                | २ <b>५ अक्</b> टू० | १८०               |
|   | २ सित०             | ३९                 | २९ अक्टू०          | १८०               |
|   | ३ सित०             | ६३                 | ३० अक्टू०          | ۲۰                |
|   | ¥ सित०             | X                  | ३१ अक्टू०          | 828               |
|   | ७ सित०             | ९६                 | १ नव०              | १३१               |
|   | ९ सित०             | २०                 | २ नव०              | १३०               |
|   | १० सित०            | <i>888</i>         | ३ नव०              | १६२               |
|   | ११ सित०            | ४२                 | ४ नव०              | ĘX                |
|   | १२ सित०            | १८४                | ४ नव०              | र्र               |
|   | १६ सित०            | ३८                 | ६ नव०              | 2XX               |
|   | १= सित०            | ४२                 | ९ नव०              | 200               |
|   | १९ सित०            | १५५                | ११ नव०             | ्<br>१६९          |
|   | २१ सित०            | १४                 | १२ नव०             | ्रे र २           |
|   | २३ सित०            | ४४                 | १३ नव०             | ે <b>૬,१</b> ३    |
|   | २५ सित०            | પ્ર <b>, ૬પ્</b> ૪ | १४ नव०             | १२                |
|   | २६ सित०            | 50                 | १४ नव०             | १६२               |
|   | २७ सित०            | ६४४                | १५ नव०             | 20<br>20          |
|   | २ <b>० सित</b> ०   | <b>३९</b>          | २४ नव०             | <u>ل</u> ر        |
|   | २९ सित०            | XX                 | २६ नव०             | ९०                |
|   | ३० सित०            | હ                  | २७ नव०             | ६,७ <b>१,१२</b> न |
|   | १ अक्टू०           | ६७                 | २९ नव०             | ¥3                |
|   | २ अक्टू०           | १०४                | ३० नव०             | 220               |
|   | ३ अक्टू०           | <b>१</b> ९२        | १ दिस०             | १७७               |
|   | ४ <b>अ</b> क्टू०   | १७९                | २ दिस०             | ३९                |
|   | ४ अक्टू०           | ७ ३                | ३ दिस०             | 33                |
|   | ६ अक्टू ०          | १९४                | ४ दिस०             | 83                |
|   | ७ अक्टू०           | Ę                  | ४ दिस०             | ३३                |
|   | २१ अक्टू०          | १६२                | ६ दिस०             | १५३               |
|   | २२ अक्टू०          | <b>१</b> = २       | ७ दिस०             | २७                |
|   | २३ अक्टू०          | १४७,१८२            | <b>५ दिस०</b>      | २०                |
|   | २ <b>५ अक्टू</b> ० | ७२                 | ९ दिस०             | ₹¥                |
|   |                    |                    |                    | =                 |

| ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | १० दिस०       | <b>३४</b>                | १४ जन०            | xx         |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|--------------------------|-------------------|------------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ११ दिस०       | 230                      | १५ जन०            | XX         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | १२ दिस०       | ३४                       | १६ जन०            | १२४        |
| ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | १३ दिस०       | ९३                       | <b>१</b> ७ जन०    | ्र ६ म     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | १५ दिस०       | १९                       | १९ जन०            | ६९         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | १६ दिस०       | १२७                      | २० जन०            | १२१        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | १७ दिस०       | ३२                       | २१ जन०            | ३२,७७      |
| - p                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | १८ दिस०       | 35                       | २३ जन०            | с. те о    |
| 11 A. 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | १९ दिस०       | <b>\$</b> 83             | २४ जन०            | न म        |
| n en<br>Antonio                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | २० दिस०       | ૬૪,૨૪                    | २५ जन०            | १८०        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | २१ दिस०       | <u>খ</u> ও               | २६ जन०            | १३७        |
| t de la companya de la compan<br>Companya de la companya | २२ दिस०       | ३४                       | २७ जन ०           | হ ও        |
| . *                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | २४ दिस०       | <b>११</b> ५, <b>१</b> ५४ | १६ मार्च          | <b>ম</b> ম |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | २५ दिस०       | १६४                      | १५ मार्च          | १३०        |
| f i<br>Line                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | २६ दिस०       | <u> </u>                 | २१ मार्च          | ६८         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | २७ दिस०       | ৩দ                       | २२ मार्च          | १२१        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | २= दिस०       | ሂ३                       | २३ मार्च          | ७१,१२७     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | २९ दिस०       | ६५                       | २६ मार्च          | ७२         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ३० दिस०       | १३                       | २७ मार्च          | ७२         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ३१ दिस०       | १६३                      | २८ मार्च          | १४४        |
| 89.05                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | <b>१ जन</b> ० | ३३,१८९                   | २९ मार्च          | १६९        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | २ जन०         | ६८,७२                    | ३० मार्च          | Xo         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ३ <b>ज</b> न० | ७२                       | ३१ मार्च          | हड़        |
| 6 Å                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ४ जन०         | १२७                      | १ अप्रैल          | ३९         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | <b>২ জন</b> ০ | १२७                      | २ <b>अ</b> प्रैल  | 35         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | <b>६ जन</b> ० | ३२                       | ४ <b>भ</b> प्रैल  | ६९         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ও জন০         | ሻጸ                       | ५ <b>अ</b> प्रैल  | ७२         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | দ জন০         | <b>X E</b>               | ६ <b>अप्रैल</b>   | 9          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ९ जन०         | ७२                       | ७ अप्रैल          | २६         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | १० जन०        | ६४                       | <b>१० अ</b> प्रैल | ३६         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ११ जन०        | X3                       | १२ अप्रैल         | ६६         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | १२ जन ०       | ६४,७३                    | १३ अप्रैल         | ६६         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | १३ जन०        | 95                       | १४ अप्रैल         | ७१         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |               |                          |                   |            |

१४ अप्रैल ७१ लुधियाना १६ अप्रैल 90 १९४१ २ मई 222 ३ मई १७ अप्रैल 222 55,08 १ न अप्रैल लूणकरणसर 28,98,885 १९४३ २२ फर० २१ अप्रैल 20,95 १५१,१५२ २२ अप्रैल २५ फर० २७ ३न २३ अप्रैल २६ फर० *५४२* ९४ २४ अप्रैल १४१ वरकाणा १९४४ १७ मार्च २**५ अप्रैल**ं **२**४ ૬૪, १६४ वल्लारी २९ अप्रैल २४ १९७० १ जन० ३० अप्रैल १२न 322 १ मई शहादा ४३ १९४४ १२ जून ४ मई २२,१०४,१६७ ९२ 50 शिव गंज ६ मई १९४४ २४ मार्च ७ मई 32,868 ११ मई थाहबाद ९४ १९७९ २१ अप्रैल 20 १५ मई X श्रीकरणपुर ৬४ २० मई १९६६ २० अप्रैल २१ मई 55 ३८ २१ अप्रैल 830,303 २२ मई 80 २२ अप्रैल 83 २३ मई ३६ २४ मई ३६ संगमनेर २७ मई દ્ १९५५ १५ मार्च १=४ ३० मई २६,१८५ १६ मार्च १५० ३१ मई ६६ सन्तोषबाड़ी १ जून १३ १९४४ १० अप्रैल १०९ ११ अक्टू० ७१ ११ अप्रैल १९ १२ अप्रैल 220,252 १९२ १५ अप्रैल 853,805 १९८० ४ सित० २७ ७ सित० २६ समदड़ी ११ सित० १९६५ **१**७ मार्च १४६ 9 १५ मार्च

329

आ० तुलसी साहित्यः एक पर्यवेक्षण

| सरदारशहर                   | १२ नव०                  | ११२             |
|----------------------------|-------------------------|-----------------|
| १९४९ १ मार्च १             | - 88                    | ७४,             |
| ११ मार्च १                 | <b>द</b> २ —            | ९९,२९३          |
| (२००५ फाल्गुन ग्रुक्ला १२) | १९४७ २ फर०              | १०२,११२         |
| १९४१ २३ सित० १             | ११ ७ फर०                | ९६              |
| १९४२ ४ मार्च               | १  अप्रैल               | १०१             |
|                            | ९८ १६ जुलाई             | ३००             |
| (२००९ कार्तिक बदी सप्तमी)  |                         | <b>८१, १</b> ६४ |
| २७ मक्टू० ३                | ०५ १९६६ २५ मई           | १७४             |
| २ मव० १                    | <b>.३</b> २ <b>० मई</b> | १०१             |
| ×8,2                       | ९३ २९ मई                | ५९              |
| १९४३१६ जन० ३०              | ३० मई                   | 65              |
|                            | ूरे १९७२ १ मार्च        | १८३             |
|                            | २३ १ दिस०               | १८३             |
| १९ दिस० (प्रेषित) ११       | 90 to 3 9 5550          | १८३             |
|                            | १९७६ २ अग०              | २६              |
| १९४६ १२ जून १३,१           | ्र जगर                  | ३८              |
| १ जुलाई ११                 | 1 <b>1</b> •1 •1 •      | १९०             |
| •                          | <sup>(४</sup> १२ अग०    | ११              |
| १६ जुलाई १४                | ও १ <b>८ अग</b> ०       | १७७             |
| -                          | ह <b>१९ अग</b> ०        | २६              |
| २२ जुलाई                   | ११ २१ अग०               | <b>\$</b> XX    |
| <b>१० अग</b> ० ३१          | ६ २२ अग०                | १७०             |
| १९ क्षग० ५९,१११,१४         | < २ <b>३ अग</b> ०       | १४३             |
| २२ अग० १०                  | ६ १ अक्टू०              | १ <i>=</i> १    |
| १६ सित० १०३,१७             | १ २ अक्टू०              | १८४             |
| १७ सित० १४                 | ४ ३ अक्टू ०             | १८४             |
| २३ सित० १४                 | '६ ५ <b>अ</b> क्टू ०    | ७ <b>१,१</b> ६४ |
| २ अक्टू० १०                | २ ६ अक्टू०              | ¥               |
| १० अक्टू० ११               | २ ११ अक्टू०             | ४०              |
| १२ अक्टू० ११               | २ १२ अक्टू०             | ९९              |
| १४ अक्टू० ११               | २ १४ अक्टू०             | 60              |
| २६ अक्टू० ११               |                         | ९४              |
| -•                         |                         |                 |

| १८ अक्टू•         | ४०              | १० जुलाई                       | ३२२                  |
|-------------------|-----------------|--------------------------------|----------------------|
| १९ अक्टू ०        | १८१             | २२ अग०                         | ६४                   |
| २० अक्टू०         | ४३              | १० अक्टू०                      | Х.Я                  |
| ३० अक्टू०         | ५२              | १२ अक्टू०                      | १००                  |
| २ नव०             | 25              | १४ अक्टू०                      | १०१                  |
| ७ नव०             | १४७             | १५ अक्टू०                      | १००                  |
| १० नव०            | ४३              | १६ अक्टू०                      | १४                   |
| १४ नव०            | १०४             | १७ अक्टू०                      | ९४                   |
| १९८६ २१ अक्टू०    | ५९              |                                | ३४,४४,४२             |
| सांडवा            |                 |                                | 59,55,808            |
| १९७५ ५ जून        | 50, <b>१</b> २७ |                                | १६९,१७६              |
| १० जून            | <b>እ</b> ጀ      |                                | २९६                  |
| सांडेराव          |                 | १९७३ २३ जून                    | ३१६                  |
| १९१४ २३ मार्च     | ९०              | १९७७ २ मार्च                   | १७४                  |
| सादुलपुर          |                 | १ मार्च                        | १६९                  |
| १९७९ २२ फर०       | 50              | १८ मई                          | ९०                   |
| सिरसा             |                 | १९७८ २९ जन०                    | -<br>بر              |
| १९६६ २६ फर०       | X               | <b>২০ জন</b> ০                 | ४८                   |
| २७ फर०            | १२७             | १ फर०                          | १२७                  |
| २५ फर०            | ३९,४३           | २ फर०                          | X                    |
| १ मार्च           | ૬૪              | ३ फर०                          | १८४<br>१८४           |
| सिरियारी          | •               | २ जून                          | १२७                  |
| १९४४ २३ फर०       | ७९              | सुधरी                          | , ( )                |
| २४ फर०            | ५९              | -                              |                      |
| सिलारी            |                 | १९४४ १ मार्च<br>४ मार्च        | ७० <b>९</b><br>७४    |
| १९४३ ३ दिस०       | ४४              | सुमेरपुर                       | ~~                   |
| सुजानगढ़          |                 | खुर - खुर<br>१९१४ २४ मार्च     | • •                  |
| १९५६ ६ अप्रैल     | १०३             | सूरत                           | ९०                   |
| १० <b>अ</b> प्रैल | ४०,१८१          | १९४४ ३० मई                     | 5 9 A 4              |
| १२ अप्रैल         | ९६,२९५          | र्रेस् २० मर<br>३ <b>१ म</b> ई | ६,१०४<br><b>१</b> ६८ |
| १९४७ २२ मई        |                 | सूरतनढ़                        | • • •                |
| ६ जुलाई           |                 | १९६६ = मई                      | १००                  |
| ७ जुलाई           | १०१             | ९ मई                           | ६४                   |
| •                 |                 | • • •                          |                      |

www.jainelibrary.org

आ० तुलसी साहित्य : एक पर्यवेक्षण

| १० मई              | १२९             | १९५० १५ अग०          | १७१         |
|--------------------|-----------------|----------------------|-------------|
| स्रोजतरोड          |                 | ७ सित०               | 200         |
| १९१४ ६ मार्च       | १६४             | २४ <b>सि</b> त०      | 222         |
| सोनीपत             |                 | १९४१ २६ जन०          | १३५         |
| १९७९ १३ अप्रैल     | ९४              | १९७३ <b>१४ दिस</b> ० | १९२         |
| हनुमानगढ़          |                 | हाकरखेड़ा            |             |
| १९६६ २० मार्च      | ४२, <b>१४</b> ७ | १९४४ २४ मई           | Xo          |
| हमीरगढ़            |                 | हिसार                |             |
| <b>१९४६</b> २६ जन० | <b>१</b> १५     | १९७३ ३० सित०         | २४          |
| हांसी              |                 | ७ अक्टू०             | <u></u> ২০৫ |
| १९४९ १३ सित०       | १६६             | १२ अक्टू॰            | १ूदर        |

आचार्य तुलसी प्रखर प्रवक्ता हैं। उन्होंने अपने ६० साल के जीवन में कवल धर्मसभाओं को ही संबोधित नहीं किया, अनेक सामाजिक. राजनैतिक एवं शैक्षणिक सभाओं को भी उन्होंने अपनी अमृतवाणी से लाभान्वित किया है। डाक्टर. वकील, सांसद. इंजीनियर, पुलिस, पत्रकार, साहित्यकार, व्यापारी. शिक्षक. मजदूर आदि अनेक गोहिठयों एवं वर्गों को उन्होंने प्रतिबोधित किया है। यदि उन सबका इतिहास सुरक्षित रखा जाता तो यह विश्व का प्रथम आश्चर्य होता कि किसी धर्मनेता ने समाज के इतने वर्गों को उद्बोधित किया हो।

जितनी जानकारी मिली, उतने विशिष्ट प्रवचमों की सूचि यहां प्रस्तुत है। वैसे तो उनका हर प्रवचन विशेष प्रेरणा से ओतप्रोत होता है पर विशेष अवसर से जुड़ने पर उसका महत्त्व और ऐतिहासिकता बढ़ जाती है अतः विशेष अवसरों एवं स्थानों पर दिए जए प्रवचनों का संकेत इस परिशिष्ट में दिया जा रहा है।

इसमें जन्मोत्सव और पट्टोत्सव के संकेत आचार्य तुलसी के जन्मदिन एवं अभिषेक दिन से संबंधित हैं।

#### अधिवेशन

#### अणुव्रत अधिवेशन

१९४०, २४ सित. अर्धवार्षिक अधिवेशन, हांसी **११**१ १९४०, ३० अप्रैल प्रथम वार्षिक अधिवेशन, दिल्ली 222 १९५१, २ मई द्वितीय वार्षिक अधिवेशन, लुधियाना (पंजाब) 222 १९४१, ३ मई द्वितीय वार्षिक अधिवेशन, लुधियाना (पंजाब) 195 १९५१, २३ सित. तृतीय वार्षिक अधिवेशन, सरदारशहर 222 १९५३, १५ अक्टू. चतुर्थं वार्षिक अधिवेशन, जोधपुर १११ १९५३, १८ अक्टू. चतुर्थ वार्षिक अधिवेशन, जोधपुर १११ १९५४, १७ अक्टू. पंचम वार्षिक अधिवेशन, बम्बई 222 १९५५, २० अन्दू. छठा वार्षिक अधिवेशन, उज्जैन 111 १९४५, २५ अक्टू. छठा वार्षिक अधिवेशन, उज्जैन १११ १९४६, १० अक्टू. सातवां वार्षिक अधिवेशन, सरदारशहर ११२ १९५६, १२ अक्टू. सातवां वार्षिक अधिवेशन, सरदारशहर ११२ १९५६, १४ अक्टू. सातवां वार्षिक अधिवेशन, सरदारशहर ११२ १९५६, १२ अक्टू. सातवां वार्षिक अधिवेशन, सरदारशहर ११२ १९४८, १९ अक्टू. नवम वार्षिक अधिवेशन, कानपुर ११२ १९४९, १६ अक्टू. दशम वार्षिक अधिवेशन, कलकत्ता 222 १९६०, १ अक्टू. ग्यारहवां वार्षिक अधिवेशन, राजनगर ११२ १९६३, तेरहवां वार्षिक अधिवेशन, उदयपुर ३२० १९६५, ३० अक्टू. सोलहवां वार्षिक अधिवेशन, दिल्ली १०६ १९६४, ३१ अक्टू. सोलहवां वार्षिक अधिवेशन, दिल्ली २९३ १९६६, सतरहवां वार्षिक अधिवेशन, बीदासर १**१**२ १९६७, अठारहवां वार्षिक अधिवेशन, अहमदाबाद ११३ १९६७, अठारहवां वार्षिक अधिवेशन, अहमदाबाद 883 १९६९, बीसवां वार्षिक अधिवेशन ११३ अठाइसवां वार्षिक अधिवेशन 883 महिला अधिवेशन १९७७, २६ अक्टू. पांचवां अधिवेशन, लाडनूं १७९ १९७७, २७ अक्टु. पांचवां अधिवेशन, लाडनूं १८० १९७७, २८ अक्टू. पांचवा अधिवेशन, लाडनूं १८० १९७७, २९ अक्टू. पांचवा अधिवेशन, लाडनू 250 १९८७, महिला एवं युवक का संयुक्त अधिवेशन, दिल्ली १७६ १९८९, योगक्षेम वर्ष, महिला अधिवेशन, लाडनूं १७९

भा० तुलसी साहित्य : एक पर्यवेक्षण

## युवक मधिवेशन

| १९७१, २७ सित. पंचम वार्षिक अधिवेशन, लाडनूं               | <b>१</b> =२ |
|----------------------------------------------------------|-------------|
| १९७२, १४ अक्टू. छठा वार्षिक अधिवेशन, चूरू                | 2=2         |
| १९७२, १७ अक्टू. छठा वार्षिक अधिवेशन, चूरू                | <b>१</b> =२ |
| १९७३, १२ अक्टू. सप्तम वार्षिक अधिवेशन, हिसार             | १न२         |
| १९७४, १४ फर. अष्टम वार्षिक अधिवेशन, डूंगरेगढ़            | <b>१</b> =२ |
| १९७६, ४ अक्टू नवम वार्षिक अधिवेशन, जयपुर                 | १न२         |
| १९७६, १ अक्टू. दशम वार्षिक अधिवेशन, सरदारशहर             | १८१         |
| १९७७, २१ अक्टू. ग्यारहवां वार्षिक अधिवेशन, लाडनू         | १=२         |
| १९७७, २२ अक्टू. ग्यारहवां वार्षिक अधिवेशन, साडनूं        | १द२         |
| १९७७, २३ अक्टू. ग्यारहवां अधिवेशन का समापन समारोह, लाडन् | १८२         |
| १९८९ २३ दिस. योगक्षेम वर्ष, लाडनूं                       | १=२         |

## पत्रकारों के मध्य

| १९४०, २१ अप्रैल संपादक सम्मेलन, दिल्ली                 | २१          |
|--------------------------------------------------------|-------------|
| १९५०, १६ मई, संपादक सम्मेलन, दिल्ली                    | १०६         |
| १९४६, १ दिस० (प्रेस कान्फ्रेन्स), दिल्ली               | १०२         |
| १९६८, ३० जून टाइम्स ऑफ इण्डिया के संवाददाता किशोर डोसी |             |
| के साथ वार्ता, मद्रास                                  | ११          |
| १९६८, २० जून इंडियन एक्सप्रेस पत्रकार-वार्ता, बैंगलोर  | १०६         |
| — पत्रकार वार्ता, बम्बई                                | ३०८         |
| पत्रकार सम्मेलन                                        | <b>३१</b> २ |

## विचार परिषद् (सेमिनार)

## अणुव्रत सेमिनार (विचार परिषद्)

| १९४६, २ दिस॰ दिल्ली | ११२ |
|---------------------|-----|
| १९४६, ३ दिस० दिल्ली | ११२ |
| १९४६, ४ दिस० दिल्ली | २२  |
| १९४६, ४ दिस० दिल्ली | ११२ |
| ५ अग॰ दिल्ली        | ३०८ |
| — — सरदारणहर        | २९३ |

## राजस्थानी साहित्य परिषद्

१९५३, ९ अप्रैल, राजस्थानी रिसर्च इंस्टीट्यूट, बीकानेर द्वारा आयोजित

| १९५१, २३ अक्टू० दिल्ली                                   | २४          |
|----------------------------------------------------------|-------------|
| १९४३, २० सित० साधना मंडल, जोधपुर द्वारा आयोजित           | २०          |
| १९४३, २७ सित० कुमार सेवा सदन, जोधपुर द्वारा आयोजित       | <b>१</b> ३४ |
| विश्व हिन्दू परिषद्                                      |             |
| १९६५, ९ दिस० दिल्ली, विज्ञान भवन                         | ३२३         |
| संस्कृत साहित्य परिषद्                                   |             |
| १९४३, २९ मार्च राजस्थान प्रान्तीय साहित्य सम्मेलन द्वारा |             |
| <b>अा</b> योजित, बीकानेर                                 | १९०         |

|  | पर्व-! | प्रसंग | 1 |
|--|--------|--------|---|
|  |        |        |   |

#### जन्मोत्सव

| १९५३ जोधपुर                     | १४  |
|---------------------------------|-----|
| १९४४ बम्बई                      | १२  |
| १९६५, २६ अक्टू॰ दिल्ली          | १३  |
| १९७३, १४ दिस० (युवक दिवस) हांसी | १=२ |
| १९७७, १२-१३ नव० लाडनूं          | १३  |
| १९७७, १४ नव० लाडनूं             | १२  |
|                                 | ३२६ |

#### पट्टोत्सव

| १९५१, ९ सित० दिल्ली                  | १३         |
|--------------------------------------|------------|
| १९४३, १७ सित० जोधपुर                 | १३         |
| १९४३, १८ सित० जोधपुर                 | <b>३</b> ३ |
| पञ्चीसवां पट्टोत्सव (धवल समारोह)     | \$3        |
| १९६४, ४ सित० दिल्ली                  | १३         |
| १९७ <b> ११</b> सित० गंगाशहर          | १३         |
| — – पचासवां पट्टोत्सव (अमृत महोत्सव) | 23         |
|                                      | 83,303,375 |
| भिक्षु चरमोत्सव                      |            |
| १९४३ जोधपुर                          | 2××        |
| १९७८, १४ सित० गंगाशहर                | १४३        |

| ३६६ अग० तुलसी साहित्य :                                | एक पर्यवेक्षण |
|--------------------------------------------------------|---------------|
| पर्युषण पर्व                                           |               |
| १९४३, ४ सित०, जोधपुर                                   | 200           |
| १९५३, १३ सित०, जोधपुर                                  | ંપ્રર         |
| १९४४, ३१ अग०, बम्बई                                    | ३०२           |
|                                                        | . ३०३         |
| मर्यादा-महोत्सव                                        |               |
| १९४४, १० फर० राणावास                                   | 5 8           |
| १९४४, ३० जन० बम्बई                                     | न १           |
|                                                        | २९६           |
| १९९१ बगड़ी                                             | <b>१</b> १    |
| महावीर जयन्ती                                          |               |
| १९४३, २८ मार्च महावीर जैन मंडल द्वारा आयोजित, बीकानेर  | १४२           |
| १९४५, ४ अप्रैल, औरंगाबाद                               | <b>8</b> 3    |
| १९६५, १३ अप्रैल, अजमेर                                 | ३१०           |
| १९६६, ३ <b>अ</b> प्रैल, गंगानगर                        | <b>१</b> ५३   |
| १९७ <i>५,</i> २१ अप्रैल, लाडनूं                        | १५१           |
| १९७८, २१ अप्रैल, लाडनूं                                | 822           |
| महावीर निर्वाण दिवस                                    |               |
| १९४७ सुजानगढ़                                          | १६९           |
| स्वतंत्रता दिवस                                        |               |
| १९४७, १४ अग०, रतनगढ़                                   | १७१,३२३       |
| १९४८, १५ अग०, छापर                                     | १७१           |
| १९४९, १४ अग०, जयपुर                                    | १७१           |
| १९४०, १५ अग०, हॉसी                                     | १७१           |
| १९४१, १४ अग०, दिल्ली                                   | १७१           |
| १९५३, १५ अग०, जोधपुर                                   | १७१           |
|                                                        | २९४           |
| प्रेषित संदेश                                          |               |
| १९४७, २१ मार्च, एशियाई कांफ्रेंस के अवसर पर सरोजिनी ना | यडू           |

की अध्यक्षता में आयोजित विश्व धर्म सम्मेलन, दिल्ली द्र १९४७, २३ मार्च, पण्डित नेहरू के नेतृत्व में आयोजित एशियाई कांफ्रेंस, दिल्ली १३४

www.jainelibrary.org

|                                                                              | - •        |
|------------------------------------------------------------------------------|------------|
| — शान्ति निकेतन में आयोजित विश्व शान्ति सम्मेलन                              | ४६         |
| १९४७, ११ मार्च, हिन्दी तत्त्व ज्ञान प्रचारक समिति द्वारा आयोजित              |            |
| धर्म परिषद्, अहमदाबाद                                                        | द६         |
| — डा० राधाकृष्णन् की अध्यक्षता में आयोजित 'भारतीय दर्शन                      | ,          |
| परिषद्′ का रजत जयन्ती समारोह, कलकत्ता                                        | 59         |
| लंदन में आयोजित जैन धर्म सम्मेलन                                             | ६५         |
| १९४२, ३१ जून, विश्व धर्म सम्मेलन, लंदन                                       | २३         |
| १९ <b>५२, २० अक्टू० सांस्क्रुतिक सम्मेलन, जा</b> मनगर                        | २०         |
| १९४२ फिलो <b>सो</b> फिक <b>ल</b> कांग्रेस मीटिंग, मैसूर                      | ६३         |
| १९४३, २२ मई अखिल भारतीय संस्कृत साहित्य सम्मेलन का                           | • •        |
| बीसवां अधिवेशन, ऋषिकेश                                                       | 259        |
| १९५३,३ <b>अ</b> क्टू० खानदेश का त्रैवार्षि <b>क अ</b> धिवेशन, <b>आमलने</b> र | १४३        |
| १९४४, १४ नव० लोकसभा के अध्यक्ष जी. बी. मालवंकर का                            |            |
| अध्यक्षता में अहिसा दिवस कंस्टीट्यूशन दलब, दिल्ली                            | <b>१</b> ९ |
| १९४४, १० जन०, जैन सांस्कृतिक परिषद्, कलकत्ता                                 | ४७         |
| —— राष्ट्रीय एकता परिषद के लिए प्रेषित संदेश                                 | १३७        |
| — अखिल भारतीय प्राच्य विद्या सम्मेलन, बम्बई                                  | 50         |
| १९७३, १९ मई, युवक प्रशिक्षण शिविर, दूधालेक्वर महादेव                         | ३७         |
| १९७३, २० मई, युवक प्रशिक्षण शिविर, दूधालेक्वर महादेव                         | ই ও        |
| १९७३, २१ मई, युवक प्रशिक्षण शिविर, दूँधालेश्वर महादेव                        | १८३        |
| १९७३, २२ मई, युवक प्रशिक्षण शिविर, दूधालेश्वर महादेव                         | ৩ন         |
| १९७९, ७ जन० भारत जैन महामंडल द्वारा आयोजित जैन संस्कृति                      |            |
| सम्मेलन, डूंगरगढ़                                                            | ६४         |
| अखिल भारतीय प्राच्य विद्या परिषद् का सतरहवां अधिवेशन,                        |            |
| अहमदाबाद                                                                     | ११३        |
| विशिष्ट अवसरों पर                                                            |            |
| र्आहंसा दिवस                                                                 |            |

| १९४० दिल्ली                   | २०  |
|-------------------------------|-----|
| १९ <b>५१</b> , ६ सित०, दिल्ली | १७  |
| १९४३, ६ दिस०, डूंगरगढ़        | २०  |
| १९५३ जोधपुर                   | २०  |
| १९४७ सुजानगढ़                 | ३४  |
| सुजानगढ़                      | २९६ |

www.jainelibrary.org

आ। तुलसी साहित्य : एक पर्यवेक्षण

## अणुव्रत प्रेरणा एवं प्रचार विदस

| १९४३, १४ फर•, कालू                                  | १०४             |
|-----------------------------------------------------|-----------------|
| १९५४, १४ मई, गुजरात प्रादेशिक भारत सेवक समाज द्वारा |                 |
| <b>अ</b> ायोजित                                     | १११             |
| १९४६, १० अग०, सरदारशहर                              | <b>३१</b> ६     |
| <b>१९</b> ५६, १९ <b>अ</b> ग०, सरदारण्लहर            | <b><u> </u></b> |
| १९४६, २६ अक्टू०, सरदारशहर                           | <b>११</b> २     |
| १९४७ सुजानगढ़                                       | 59              |

#### उद्घाटन प्रवचन

| १९४९, १ मार्च, अणुव्रती संघ का उद्घाटन, सरदारशहर           | १११ |
|------------------------------------------------------------|-----|
| १९५३, २६ सित०, राजपूतान। विश्व विद्यालय के दर्शन विभाग     |     |
| द्वारा आयोजित व्याख्यानमाला का उद्घाटन भाषण, जोधपुर        | ६ ३ |
| १९६६, १⊏ नव०, तेरापंथ भवन का उद्घाटन, लाडनूं               | ς٥  |
| १९७७, ३ नव०, ब्राह्मी विद्यापीठ का उद्घाटन, लाडनूं         | १६२ |
| १९७७, ९ नव०, सेवाभावी कल्याण केन्द्र का उद्घाटन, लाडनूं    | १७७ |
| १९७७, २५ दिस०, नैतिक शिक्षा और अध्यात्म योग शिविर का       |     |
| उद्घाटन, लाडनूं                                            | १६४ |
| १९७८, १ फर०, जैन पत्र-पत्रिका प्रदर्शनी का उद्घाटन, लाडनूं | १८९ |
| १९७८, १५ मई, अध्यापकों के अध्यात्म योग एवं नैतिक शिक्षा    |     |
| प्रशिक्षण का उद्घाटन <i>,</i> लाडनूं                       | ሂ   |
| १९७९, ६ जन० महावीर कीर्तिस्तम्भ का उद्घाटन, डूंगरगढ़       | १४२ |

## संगोष्ठियों में

## साहित्य गोष्ठी १९४०, २८ मई, दिल्ली ४३ १९४३, ३० अग०, प्रेरणा संस्थान द्वारा आयोजित, जोधपुर १८९ विचार गोष्ठी १९५३, २७ अक्टू०, जोधपुर ८९ व्यापारी गोष्ठी १९६४, २१ नव०, दिल्ली १०६ सबाचार समिति गोष्ठी १९६४, १३ अप्रैल, अजमेर ३१

| परिशिष्ट ३                                       | 3E S          |
|--------------------------------------------------|---------------|
| आकाशवाणी                                         |               |
| १९६९, १६ अग०, आकाशवाणी, बेंगलोर                  | २१            |
| विक्विष्ट आलेख एवं वार्ता                        |               |
| अग्नि परीक्षा कांड : एक विश्लेषण                 | १२            |
| युवाचार्य पद की नियुक्ति                         | १२,१२         |
| साध्वी प्रमुखा का मनोनयन                         | <b>१२,१</b> २ |
| डा० राजेन्द्र प्रसाद के प्रति उद्गार             | <b>१</b> ×६   |
| संत विनोबा से मिलन                               | १२            |
| संत लोंगोवाल से वार्ता                           | १३            |
| के. जी. रामाराव एवं हर्बर्टटिसि से वार्ता        | 60            |
| <b>शिविर</b>                                     |               |
| अणुवती कार्यकर्त्ता प्रशिक्षण शिविर              |               |
| १९५७, २ फर० सरदारशहर                             | ११२,१०२       |
| १९७७, ७ अग० लाडन्                                | <b>११</b> २   |
| अणुवत विचार शिविर                                |               |
| १९५६, २ अक्टू० सरदारणहर                          | १०२           |
| प्रेक्षाध्यान शिविर                              |               |
| १९७७, ११ दिस० समापन समारोह, लाडनू                | १३०           |
| १९७८, १८ मार्च समापन समारोह, लाडनूँ              | ₹₹•           |
| युवक प्रशिक्षण शिविर                             |               |
| १९७४, १६ जून दीक्षान्त प्रवचन, दिल्ली            | १८३           |
| संसद-सदस्यों के मध्य                             | •             |
| <b>१९५०, १६ अप्रैल</b> कंस्टीट्यूणन क्लव, दिल्ली | २०            |
| १९४६, १ दिस॰ दिल्ली                              | 2 <b>2 X</b>  |
| १९६५, २८ नव० दिल्ली                              | १०६           |
| १९७९, ४ अप्रैल संसद भवन, दिल्ली                  | १३६           |
| सांसद सेठ गोविददासजी से वार्ता                   | 90            |
| संस्थान                                          |               |
| शिक्षण संस्थान                                   |               |

**अ**।० तुलसी साहित्यः एक पर्यवेक्षण

| १९५३, ४ सित० जसवंत कालेज, जोधपुर                                 | १६४          |
|------------------------------------------------------------------|--------------|
| १९४३, १२ नव० टी. सी. टीचर्स ट्रेनिंग स्कूल, जोधपुर               | १६२          |
| १९५३, महाराजकुमार कालेज, जोधपुर                                  | १६६          |
| १९४६, १९ जन० बिड़ला विद्या विहार, पिलाणी                         | ७३           |
| १९५६, १ दिस० मार्डन हायर सैकेण्डरी स्कूल, दिल्ली                 | ९३           |
| १९४६, ४ दिस० मार्डन हायर सैकेण्डरी स्कूल, दिल्ली                 | १६४          |
| <b>१</b> ९४६, <b>अ</b> जमेर मेयो कालेज                           | १६३          |
| १९१७, १६ जन० बिड़ला मांटेसरी पब्लिक स्कूल, पिलाणी                | १६४          |
| १९४७, १९ जन० बिड़ला बिहार इंजिनियरिंग कालेज, पिलाणी              | १६३          |
| १९४७, १९ जन० बालिका विद्यापीठ बिड़ला विद्या विहार, पिलाणी        | १६४          |
| <b>१</b> ९४५, २४ दि <b>स</b> ० काशी विश्वविद्यालय, बनार <b>स</b> | 3 <b>?</b> X |
| महारानी गायत्री देवी गर्ल्स हाई स्कूल, जयपुर                     | १८१          |
| रोटरी क्लब                                                       |              |
| १९४३, १९ सित० जोधपुर                                             | ۲            |
| १९४३, २१ अप्रैल श्रीकरणपुर                                       | ३०७          |
| सप्रू हाऊस                                                       | 1.0          |
| १९४६, ३० नव० दिल्ली                                              | ५२           |
| १९६४, १३ दिस० दिल्ली                                             | २२<br>१०९    |
| हिंदूसभाभवन                                                      | 10)          |
| १९६४, १७ जुलाई दिल्ली                                            | -            |
|                                                                  | २६           |
| मैक्समूलरभवन                                                     |              |
| १९६५, १४ अक्टू० दिल्ली                                           | 220          |
| समारोह                                                           |              |
| अभिनदन समारोह                                                    |              |
| १९७७, ८ अग० हरिजन महिला का तप अभिनंदन समारोह, लाडनूं             | १८४          |
| दीक्षा समारोह                                                    |              |
| १९५१, ११ नव० दिल्ली                                              | ९४           |
| १९४३, २६ फर० ऌणकरणसर                                             | ९४           |
| १९७७, १९ जून, लाडन्                                              | ९४           |
| नागरिक स्वागत समारोह                                             | •            |
| १९४२, २३ जून नागरिक स्वागत समारोह, चूरू                          | ४२           |
| ••                                                               |              |

| परिशिष्ट ३                                                                | ३७१          |
|---------------------------------------------------------------------------|--------------|
| १९४३, २२ जुलाई, जोधपुर                                                    | १४६          |
| १९६६, १४ फर० भादरा                                                        | ₹ <b>१</b> ७ |
| १९६६, १४ फर० भादरा                                                        | २९६          |
| विदाई समारोह                                                              |              |
| १९४४, ५ जून दिल्ली                                                        | २ <b>१</b>   |
| १९४४, ३० नव० उज्जैन                                                       | १४७          |
|                                                                           | ३०२          |
| शताब्दी समारोह                                                            |              |
| मर्यादा महोत्सव शताब्दी समारोह (अणुव्रत प्रेरणा दिवस)                     | ३०९          |
| स्थिरवास शताब्दी समारोह, लाडनूं                                           | ওদ           |
| सम्मेलन                                                                   |              |
| अणुव्रत सम्मेलन                                                           |              |
| १९६५, २१ मई राजस्थान प्रादेशिक अणुव्रत सम्मेलन, जयपुर                     | ११३          |
| कवि सम्मेलन                                                               |              |
| १९४९, १५ अग० जयपुर                                                        | १९०          |
| १९४३, १७ अक्टू० अणुव्रती संघ ढारा वायोजित, जोधपुर                         | 222          |
| कार्यकर्त्ता सम्मेलन                                                      |              |
| १९५७, चूरू                                                                | २९९          |
| नागरिक सम्मेलन                                                            |              |
| १९४२, ७ जुलाई बीदासर                                                      | Xo           |
| बौद्ध प्रतिनिधि सम्मेलन                                                   |              |
| १९४६, १ फर० दिल्ली                                                        | १६८          |
| महिला सम्मेलन                                                             |              |
| — मेवाड़                                                                  | १५१          |
| १९ <b>५३, ४ अप्रैल महिला जागृति परिषद् बीकानेर</b> द्वारा <b>अ</b> ायोजित | १७९          |
| युवक सम्मेलन                                                              |              |
| १९४२, ४ मई, <b>ला</b> डनूं                                                | १८३          |
| १९५६, ३ अप्रैल, लाडनू                                                     | १=४          |
| १९६८, ४ अक्टू॰, मद्रास                                                    | ₹ <b>₹</b> ⊏ |

| ३७२                                   | आ० तुलसी साहित्य : एक प    | र्यवेक्षण   |
|---------------------------------------|----------------------------|-------------|
| विद्यार्थी सम्मेलन                    |                            |             |
| १९४३, २० फर०, कालू                    |                            | १६४         |
| १९५३, २१ अक्टू० अ०ँभा० विद्याध        | र्शे परिषद्, जोधपुर द्वारा |             |
|                                       | आयोजित                     | १६६         |
| १९६६, ५ अप्रैल, गंगानगर               |                            | १६२         |
| व्यापारी सम्मेलन                      |                            |             |
| <b>१९</b> ४६, २२ <b>अ</b> ग० सरदारशहर |                            | <b>१</b> 5६ |
| १९६६, २० फर० नोहर                     |                            | <b>९१</b>   |
| शिक्षक सम्मेलन                        |                            |             |
| १९४३, २० अग० मारवाड़ टीचर्स यू        | नियन जोधपुर द्वारा आयोजित  | <b>१</b> ६३ |
| संस्कृति सम्मेलन                      |                            |             |
| १९७९, ६ जन० जैन संस्कृति सम्मेल       | न, डूंगरगढ़                | १६७         |
| १९५३, १९ दिस॰ गांधी विद्या मंदिर      | , सरदारशहर                 | १६६         |
| सर्वधर्म सम्मेलन                      |                            |             |
| १९४०, दिल्ली                          |                            | 5 2         |

# विशिष्ट व्यक्तियों से भेंट-वार्ताएं

(विशेष अवसरों पर प्रदत्त प्रवचनों की सूची के अतिरिक्त यहां विशिष्ट व्यक्तियों से हुई वार्ता की जानकारी भी प्रस्तुत की जा रही है। आचार्य तुलसी के विराट् व्यक्तित्व से प्रभावित होकर उनसे मार्गदर्शन प्राप्त करने एवं विचार-विनिमय हेतु समय-समय पर देश-विदेश की महान् हस्तियां उनके चरणों में उपस्थित होती रहती हैं। उन सारी भेंट-वार्ताओं की यदि सुरक्षा रहती तो वह भारत की ऐतिहासिक एवं सांस्कृतिक धरोहर होती। साथ ही वह साहित्य परिमाण में इतना विशाल होता कि उसे कई खंडों में प्रकाशित करना पड़ता।

परिशिष्ट के इस भाग में हमने 'जैन भारती', 'नवनिर्माण की पुकार', 'जनपद विहार' तथा 'आचार्यश्री तूलसी षष्टिपूर्ति अभिनंदन पत्रिका' इन चार ग्रंथों में आई वार्ताओं का संकेत दिया है। 'नवनिर्माण की पुकार' एवं 'जनपद विहार' में वार्ताएं बहुत संक्षिप्त दी गयी हैं, पर इतिहास की सुरक्षा हेतु हमने संक्षिप्त वार्ताओं का भी संकेत दे दिया है। 'आचार्यश्री तुलसी षष्टिपूर्ति अभिनंदन पत्रिका' के तीसरे खंड में वार्ताएं हैं अतः हमने पृष्ठ संख्या तीसरे खंड की दी है। कहीं-कहीं वार्ताओं की पुनरुक्ति भी हुई है, पर उनके निर्देश का कारण भी हमारे सामने स्पष्ट था। क्योंकि 'नवनिर्माण की पुकार' में जो बौद्ध भिक्षु नारद थेरो के साथ वार्ता है, वह अत्यन्त संक्षिप्त है लेकिन वही 'षष्टिपूर्ति अभिनंदन पत्रिका' में काफी विस्तृत है। इसके अतिरिक्त दोनों स्थलों का निर्देश होने से शोधार्थी को जो पुस्तक आसानी से उपलब्ध होगी, वह उसी से अपने कार्य को आगे बढ़ा सकेगा।

यद्यपि संक्षिप्त वार्ताएं तो अन्य पत्रिकाओं, यात्रा-ग्रन्थों जीवनवृत्तों एवं पुस्तकों में भी प्रकाशित हैं, पर उनका समाकलन संभव नहीं हो सका । पाठक इस सूची को देखते हुए भी उस विशाल सूची को नजरंदाज नहीं करेंगे, जिनकी किन्हीं कारणों से सुरक्षा नहीं हो सकी है अथवा हम अपनी असमर्थता से उन्हें यहां प्रस्तूत नहीं कर सके हैं।

एक बात स्पष्ट कर देना और आवश्यक है कि इस खंड में हमने मुक्त-चर्चाओं एवं सामान्य वार्ताओं का समावेश नहीं किया है क्योंकि उनकी संख्या परिमाण में बहुत अधिक थी ।

इस परिशिष्ट में जैन, षष्टि, नव तथा जनपद—ये चारों सांकेतिक पद हैं। ये ऋमशः 'जैन भारती', 'आचार्यश्री तुलसी षष्टिपूर्ति अभिनंदन पत्रिका', 'नवनिर्माण की पुकार' तथा 'जनपद विहार' के वाचक हैं। हमने इन वार्ताओं को व्यक्तियों के आधार पर कुछ शीर्षकों में बांट दिया है, जिससे पाठकों को सुविधा हो सके। 'मंत्रिमंडल के सदस्यों से' शीर्षक में केन्द्रीय एवं राज्यस्तरीय मंत्रियों के साथ हुई वार्ताओं का उल्लेख है। इस परिशिष्ट में हम चार बातों का संकेत दे रहे हैं। वार्ता की दिनांक, स्थान, व्यक्ति एवं वह संदर्भ ग्रंथ, जिसमें वार्ता उपलब्ध है। कहीं-कहीं स्थान एवं समय का उल्लेख नहीं मिला, उसे हमने खाली छोड़ दिया है।

# साधु-संन्यासियों से

| ६-४-४०          | दिल्ली, बौद्ध भिक्षु भदन्त आनंद कौसर      | ल्यायन (जनपद पृ०७)   |
|-----------------|-------------------------------------------|----------------------|
| २९-११-५६        |                                           | ष्ट २४, नव पृ० १८४)  |
| २-१२-४६         | दिल्ली, दलाईलामा                          | (नव पू० १९३)         |
| <b>५-१</b> २-४६ | दिल्ली, बौद्धभिक्षु-मंडल के प्रधान        |                      |
|                 | महास्थविर 'धर्मेश्वर'                     | (नव पू० १९४)         |
|                 | स्वामी करुणानंद                           | जैन २२-४-६२)         |
| <b>५-१</b> -६३  | बम्बई, साध्वियों से मिलन प्रसंग           | (जैन २६-११-६७)       |
| २२-१-६=         | मद्रास, इटालियन फादर वेलोजिया             | (जैन २९-१२-६८)       |
| २०-९-६८         | दक्षिणभारत, बौद्ध भिक्षु कामाक्षीराव      | (जैन ६-१०-६८)        |
| २४-३-६९         | हिरिऊर (कर्नाटक), त्रिवेन्द्रम् किश्चिय   | गन                   |
|                 | हाई स्कूल के पादरी                        | (जैन ४-५-६९)         |
| २-४-७०          | गोपुरी, संत विनोबा (जैन १                 | ९-४-७०, २६-४-७०)     |
| ३-४-७०          | गोपुरी, संत विनोबा                        | (जैन १७-४-७०)        |
| २८-१०-७४        | दिल्ली, फूजी गुरुजी                       | (जैन १७-११-७४)       |
| राष्ट्रपति      | एवं प्रधानमन्त्री से                      |                      |
| २९-४-५०         | दिल्ली, राष्ट्रपति डॉ० राजेन्द्र प्रसाद   | (जनपद पू० ९४)        |
|                 | राष्ट्रपति डॉॅं० राजेन्द्र प्रसाद 👘 (     | जैन सित० अक्टू० १०)  |
| ४-१२-४६         | दिल्ली, राष्ट्रपति डॉ॰ राजेन्द्र प्रसाद   | (नव पृ०ँ २४३)        |
| <b>८-१२-</b> ४६ | दिल्ली, प्रधानमंत्री श्री नेहरू           | (नव पृ० २०६)         |
| १४-१२-४६        | उपराष्ट्रपति डॉ० राधाकृष्णन्              | (नव पृ० २३०)         |
|                 | जयपुर, राष्ट्रपति डॉ० राजेन्द्र प्रसाद    | (जैन १-११-४९)        |
| and for two og  | दिल्ली, राष्ट्रपति डॉ० राजेन्द्र प्रसाद   | (जैन २६-२-६१)        |
| २०-४-६४         | दिल्ली, प्रधानमंत्री पं० नेहरू            | (जैन २४-५-६४)        |
| ३०-११-६४        | दिल्ली, राष्ट्रपति डॉ० राधाक्वष्णन्       | (जैन १३-२-६६)        |
| ३१-१-६८         | उपप्रधानमंत्री श्री मोरारजी देसाई         | (जैन ३०-६-६८,        |
|                 |                                           | षष्टि पृ० ११)        |
| ६-७-६द          | मद्रास, भूतपूर्व राष्ट्रपति डॉ॰ राधाकृष्ण | ान् (जैन ४ ६ - ५ - ५ |
|                 |                                           | षष्टि पृ० १९)        |
|                 | दिल्ली, प्रधानमंत्री श्रीमती इंदिरा गांधी |                      |
| ४-४-७९          | दिल्ली, प्रधानमंत्री श्री मोरारजी देसाई   | (जैन २४-६-७९)        |
| राज्यपाल        |                                           |                      |
| 9               |                                           |                      |

१⊏-४-६४ राजस्थान के राज्यपाल डॉ० सम्पूर्णानन्द (जैन २०-६-६४)

| २७-७-६७           | गुजरात के राज्यपाल नित्यानंद कानूनगो      | (षष्टि पृ० १७) |
|-------------------|-------------------------------------------|----------------|
| १४-१-६व           | बम्बई, महाराष्ट्र के राज्यपाल             | (जैन ११-२-६८,  |
|                   | श्री पी० बी० चैरियन                       | षष्टि पृ० १४)  |
| २ <b>६-११-</b> ६द | मद्रास, बिहार के राज्यपाल                 | G , ,          |
|                   | श्री आर० आर० दिवाकर                       | (जैन १६-१-६९)  |
| २९-१०-६९          | बेंगलोर, मैसूर के राज्यपाल धर्मवीर        | (जैन २३-११-६९, |
|                   |                                           | षष्टि पृ० ३२)  |
| मन्त्रिमण्डत      | न के सदस्यों से                           | •              |
| १२-४-४०           | दिल्ली, बीकानेर राज्य के मुख्यमंत्री श्री |                |
|                   | मनुभाई मेहता तथा सांसद जयश्रीराय          | (जनपद पृ० ३८)  |
| १४-४-४०           | <b>दिल्ली, जोधपुर</b> राज्य के            |                |
|                   | शिक्षामंत्री श्री मथुरादास 'माथुर'        | (जनपद पृ० ४७)  |
| १४-४-४०           | दिल्ली, संयुक्त राजस्थान के भूतपूर्व      |                |
|                   | मुख्यमंत्री तथा सांसद श्री                |                |
|                   | माणिक्यलाल वर्मा                          | (जनपद पृ० ४९)  |
|                   | राजस्थान के उद्योगमंत्री श्री             |                |
|                   | बलवन्तसिंह मेहता                          | (जैन ८-११-५१)  |
| , un u            | भारत के गृहमंत्री कैलाशनाथ काटजू          | (जैन ४-४-४३)   |
| ९-१२-४६           | दिल्ली, केन्द्रीय योजना मंत्री            |                |
|                   | श्री गुलजारीलाल नंदा                      | (नव पृ० २१४)   |
| १३-१२-४६          | दिल्ली, केन्द्रीय योजना मंत्री            |                |
|                   | श्री गुलजारीलाल नंदा                      | (नव पृ० २२१)   |
| २९-१२-४६          | दिल्ली, केन्द्रीय श्रम उपमंत्री           |                |
|                   | श्री आविद अली                             | (नव पृ० २४८)   |
| - 1990au 19       | गृहमंत्री गुलजारीलाल नंदा                 | (१०-४-६४)      |
| २२-८-६७           | भूतपूर्व गृहमंत्री गुलजारीलाल नंदा        | (षष्टि १४)     |
| २ <b>३-१-</b> ६८  | बम्बई, भूतपूर्व केन्द्रीय मंत्री          |                |
|                   | श्री एस० के० पाटिल                        | (जैन ११-२-६८)  |
| २९-४-६८           | बैंकुंठधाम, मैसूर के गृहमंत्री श्री पाटिल | (जैन १९-४-६=)  |
| ९-७-६८            | मद्रास, तमिलनाडु के भूतपूर्व मुख्यमंत्री  |                |
|                   | श्री भक्तवत्सलम्                          | (जैन १३-१०-६८) |
| 88-0-85           | मद्रास, मुख्यमंत्री भक्तवत्सलम् तथ।       |                |
|                   | न्यायाध्यक्ष श्री एन० के० कृष्ण रेडीयार   | (जैन १९६=)     |
| १७-८-६८           | मद्रास, यातायात विभाग मंत्री              |                |
|                   | श्री बलरामय्या अपलेट                      | (जैन २२-९-६८)  |

| १७-३-६९  | त्रिवेन्द्रम्, केरल के मुख्यमंत्री नम्बुद्रीपाद | ं (जैन | २७-४-६९)   |
|----------|-------------------------------------------------|--------|------------|
| २०-३-६९  | मणम्बूर, भूतपूर्व विदेश राज्यमंत्री             | •      |            |
|          | श्रीमती लक्ष्मी मेनन                            | (जैन   | २७-४-६९)   |
| 28-8-100 | मध्यप्रदेश के मुख्यमंत्री श्री श्यामाचरण        | शुक्ल  | (षष्टि २०, |
|          |                                                 | जैन    | १ ७-६-७०)  |
| २४-६-७४  | रक्षामंत्री श्री स्वर्णसिंह                     |        | (षष्टि ६)  |

### राजनयिक

| १२-४-४०         | दिल्ली, सांसद श्री जयनारायण व्यास<br>तथा राज्य के भूतपूर्व सदस्य मंत्री |                 |
|-----------------|-------------------------------------------------------------------------|-----------------|
|                 | श्री कुम्भाराम आर्य                                                     | (जनपद पृ० ३७)   |
| १६-४-५०         | दिल्ली, लोकसभा अध्यक्ष अनंतशयनम्                                        |                 |
|                 | आयंगर                                                                   | (जनपद, पूु० ६०) |
| १६-४-४०         | दिल्ली, सांसद मिहिरलाल चट्टोपाध्याय                                     | (जनपद, पृ० ४७)  |
| 20-8-20         | दिल्ली, सांसद नेमिशरण जैन                                               | (जनपद, पृ० ६७)  |
| २३-४-४०         | दिल्ली, सांसद श्री ब्रजेश्वरप्रसाद                                      | (जनपद, पू० ८२)  |
| २२-४-४०         | दिल्ली, राष्ट्रपति के सैनिक                                             |                 |
|                 | सचिव श्री बी० चटर्जी                                                    | (जनपद, पृ० २०९) |
| १२-४-४०         | दिल्ली, कांग्रेस कमेटी के मंत्री                                        |                 |
|                 | श्री के० पी० शंकरन्                                                     | (जनपद, पृ० ३९)  |
| २२-४-४०         | दिल्ली, कांग्रेस अध्यक्ष                                                |                 |
|                 | श्री पट्टाभिसीतारमैया                                                   | (जनपद, पृ० ७४)  |
| १-१२-४६         | दिल्ली, सांसद श्रीमती सावित्री निगम                                     | (नव पूर्व १९०)  |
| ६ <b>-१२-४६</b> | दिल्ली, श्री मोरारजी देसाई                                              | (नव पृ० २०२)    |
| १०-१२-४६        | दिल्ली, कांग्रेस कमेटी के जनरल सेक्रेटर्र                               |                 |
|                 | श्री महेन्द्र मोहन चौधरी                                                | (नव पृ० २१४)    |
| १६-१२-४६        | दिल्ली, लोकसभा-अध्यक्ष                                                  |                 |
|                 | श्री अनन्त शयनम् आयंगर                                                  | (नव पृ० २३४)    |
|                 | मध्यप्रदेश विधानसभा के सदस्य                                            | (जैन ६-४-६२)    |
| २१-=-६४         | दिल्ली, अखिल भारतीय कांग्रेस कमेटी                                      | ,               |
|                 | के महामंत्री श्री टी० मनयन                                              | (जैन ४-९-६४)    |
| २६-७-६८         | मद्रास, श्री सी० सुब्रह्मण्यम्                                          | (जैन ३-१-७१)    |
|                 | जयप्रकाश नारायण                                                         | (जैन १४-९-६८)   |
| 28-88-85        | मद्रास, राजनीति के चाणक्य                                               | (जैन २२-११-६८,  |
|                 | श्री चुक्रवर्ती राजगोपालाचार्य                                          | षष्टि पृ० १२)   |
|                 |                                                                         | ÷ • • • •       |

## न्यायविदों से

| २४-६-६६          | मद्रास, उच्च न्यायालय के                |                        |
|------------------|-----------------------------------------|------------------------|
|                  | न्यायधीश सौन्दरम् कैलासम्               | (जैन १-९-६=)           |
| ७-९-६८           | मद्रास, हाईकोर्ट के जज श्री वेंकटादरी   | (जैन २९-९-६=)          |
| २४-७-६९          | उच्चन्यायालय मद्रास के न्यायाधीश        |                        |
|                  | श्री कैलास एवं श्रीमती सुन्दरम् कैलासम् | (षष्टि ५० ३०)          |
| 28-9-50          | लाडनू, उच्चन्यायालय के न्यायाधीश        |                        |
|                  | गुमानमल लोढा                            | (जैन १६-११-८०)         |
| राजदूतों से      | r                                       |                        |
| द-४- <b>५</b> ०  | दिल्ली, पूर्व चीन में भारत के राजदूत    |                        |
|                  | श्री के॰ एम० पणिक्कर                    | (जनपद पृ० १३)          |
| २७-४-४०          | दिल्ली, फिनलैण्ड के भारत स्थित राजदूत   | T                      |
|                  | मि॰ हुगो वेलवाने                        | (जनपद पृ० ५७)          |
| १-४-४०           | दिल्ली, फिनलैण्ड के राजदूत की           | ``````                 |
|                  | धर्मपत्नी ब्रिगेटा वेलवाने              | (जनपद पृ० १३६)         |
| ६-४-४०           | दिल्ली, फिनलैण्ड राजदूत की पत्नी        |                        |
|                  | ब्रिगेटा                                | (जनपद पृ० १५३)         |
| १३-१२-४६         | जर्मन दूतावास के श्री वाल्टर लाइफर      |                        |
|                  | और श्री वार्नहार्ट हाइवेच               | (नव पृ० २२३)           |
| <u>४-१-१७</u>    | दिल्ली, फ्रांस के राजदूत ल-कोम्स        | (नव पृ० २४६,           |
|                  | स्तानिस्लास ओस्त्रोराग                  | षष्टि पृ० १०)          |
| २८-७-६४          | दिल्ली, अमरीका के भारतस्थित             |                        |
|                  | राजदूत चेस्टर वोल्स के सहयोगी           |                        |
|                  | श्री डगलस बेनेट                         | (जैन ३१-१०-६४)         |
| ४-द-६४           | दिल्ली, जापान के भारत स्थित             |                        |
|                  | कार्यवाहक राजदूत श्री टेनेटानी          | (जैन १२-१२-६५)         |
| शिक्षाविदों      | से                                      |                        |
| ३-५-४०           | दिल्ली, पंडित दलसुखभाई मालवणिया         | (जनपद पृ० १४४)         |
| ३-६-५०           | दिल्ली, यूनिवर्सिटी के उपकुलपति         |                        |
|                  | श्री एस० एन० सेन                        | (जनपद पृ० २२४)         |
| २४-९-४१          | डा० महादेवन तथा डा० निकम                | (जैन ११-१०-५१)         |
| २२- <b>१-</b> ४४ | बम्बई, विल्सन कालेज के प्रिसिपल         |                        |
|                  | श्री केलॉक                              | (जैन ३० <b>-१-</b> ४४) |
| १३-१०-६८         | मदुराई विश्वविद्यालय के उपकुलपति        | (जैन २७-१२-७०)         |
|                  | ~                                       |                        |

आ० तुलसी साहित्य ः एक पर्यवेक्षण

## साहित्यकारों से

| ९-४-४०            | जैन साहित्यकार परिषद् के कार्यकर्त्ता      | (जनपद पृ० २७)                   |
|-------------------|--------------------------------------------|---------------------------------|
| 8-2-20            | श्री जैनेन्द्रकुमारजी                      | (जनपद पृ० १३२)                  |
| २८-८-४२           | सरदारशहर, श्रीरामकृष्ण भारती,              |                                 |
|                   | एम० ए० बी० टी०                             | (जैन १९-२-४३)                   |
| १-१२-४६           | दिल्ली, राष्ट्रकवि मैथिली <b>शरण</b> गुप्त | (नव पृ० १८८)                    |
| २१-१२-४६          | दिल्ली, राष्ट्रकवि मैथिलीशरण गुप्त         | (नव पू० २४१)                    |
| ११-११-५९          | सुमित्रानंदन पंत तथा श्री                  |                                 |
|                   | हरिवंशराय बच्चन                            | (जैन २६-२-६१)                   |
|                   | मद्रास, तमिल साहित्यकार वर्ग               | (जैन ६-१०-६८)                   |
| यत्रकारों र       | से                                         |                                 |
| १३-४-४०           | दिल्ली, नवभारत के सहसम्पादक                |                                 |
|                   | अक्षयकुमार व ब्रह्मदत्त विद्यालंकार        | (जनपद पृ० ४३)                   |
| ४-४-४०            | दिल्ली, 'स्टेट्स मैन' के सम्पादक           |                                 |
|                   | सर आर्थर मूर                               | (जनपद पृ० १४९)                  |
| २२-४-४०           | दिल्ली, 'प्रेस ट्रस्ट आफ इंडिया' के सह-    |                                 |
|                   | सम्पादक ज्योतिसेन गुप्ता तथा नैयर          | (जनपद पृ० २०८)                  |
| २-६-४०            | दिल्ली, 'आजकल' के सम्पादक                  |                                 |
| ,                 | श्री देवेन्द्र सत्यार्थी                   | (जनपद पृ० २२३)                  |
| २ <b>४-३-</b> ४३  | बीकानेर, प्रेस कान्फ्रेन्स                 | (जनपद पृ० २२३)<br>(जैन १६-४-१३) |
| १-१२-४६           | दिल्ली, यूनेस्को के प्रेस-प्रतिनिधि        |                                 |
|                   | श्री एलविरा                                | (नव पृ० १९२)                    |
| ६-१२-४६           | दिल्ली, 'इंडियन एक्सप्रेस' के              |                                 |
|                   | सम्पादक श्री चमनलाल सूरी                   | (नव पृ० २०१)                    |
| १२-१२-४६          | दिल्ली, 'यूनाइटेड प्रेस ऑफ इण्डिया' के     |                                 |
|                   | डाइरेक्टर श्री सी० सरकार                   | (नव पृ० २१६)                    |
| १२- <b>१२-</b> ४६ | दिल्ली, 'टाइम्स आफ इण्डिया' के मुख्य       |                                 |
| ,                 | संवाददाता श्री रामेश्वरन्                  | (नव पृ० २१६)                    |
| १४-१२-४६          | दिल्ली, 'स्टेट्समैन' दिल्ली संस्करण        |                                 |
|                   | के सम्पादक श्री क्रोश लैन                  | (नव पृ० २३३)                    |
| २१-१२-४६          | दिल्ली, 'हिन्दुस्तान टाइम्स' के सम्पादक    |                                 |
|                   | श्री दुर्गादास                             | (नव पृ० २४२)                    |
| ३०-१२-४६          | दिल्ली, 'हिन्दुस्तान टाइम्स' के सम्पादक    |                                 |
|                   | श्री दुर्गादास                             | (नव प्र० २५०)                   |

३७५

| २८-८-६८        | मद्रास, प्रधान सम्पादक श्री शिवरामन     | (जैन २०-१२-७०) |
|----------------|-----------------------------------------|----------------|
|                | 'युवादृष्टि' के सम्पादक कमलेश चतुर्वेदी | · · · · ·      |
| <b>८-४-</b> ६९ | केरल, 'इण्डियन एक्सप्रेस' के संवाददाता  | ं (जैन द-६-६९) |
|                | 'दैनिक हिन्दुस्तान' के सम्पादक श्री     | , ·            |
|                | रतनलाल जोशी                             | (जैन २७-७-७०)  |
| ४-5-७०         | एक पत्रकार से धर्म और                   | •              |
|                | राजनीति विषयक वार्ता                    | (जैन २३-५-७०)  |
| 4              | जैन भारती के प्रतिनिधि                  | (जैन ३०-११-८०) |
|                | राजेन्द्र मेहता                         | (जैन ३-१-८१)   |
|                | ललित गर्ग 'बसन्त'                       | (जैन २२-१२-५४) |
|                | 'नवज्योति' के प्रधान सम्पादक कप्तान     |                |
|                | दुर्गाप्रसाद चौधरी                      | (जैन १७-११-८६) |

# विशिष्ट टयक्तियों से

| १द-४-४०           | अनेक मिल मैनेजर                                       | (जनपद पृ० ६२)      |
|-------------------|-------------------------------------------------------|--------------------|
| १२-५-५०           | <b>दिल्ली, आकाशवाणी</b> के देहाती                     | •                  |
|                   | कार्यक्रमों के व्यवस्थापक                             | (जनपद पृ० १८८)     |
| १४-५-५०           | दिल्ली, कुमारी राकेशनन्दिनी                           | (जनपद पृ० १९२)     |
| ९-१२-४६           | दिल्ली, समाजवादी नेता                                 |                    |
|                   | श्री अशोक मेहता                                       | (नव पृ० २११)       |
| १७-१२-५६          | दिल्ली, राष्ट्रपति के प्राइवेट से <del>क्रे</del> टरी |                    |
|                   | श्री विष्वनाथ वर्मा                                   | (नव पृ० २३७)       |
| १८-१२-४६          | दिल्ली, हिन्दू महासभा के अध्यक्ष                      |                    |
|                   | श्री एन० सी० चटर्जी तथा महामंत्री                     |                    |
|                   | श्री वी० जी० देशपांडे                                 | (नव पृ० २३८)       |
| २ <b>८-१</b> २-४६ | दिल्ली, नैतिक प्रचारक                                 |                    |
|                   | श्री मोहन शकलानी                                      | (नव पृ० २४७)       |
| ·                 | मद्रास, गांधी सेवक                                    | (जैन ६-१०-६८)      |
| २-४-६३            | राजस्थान विश्वविद्यालय के विद्यार्थी                  | (जैन <b>१९</b> ६३) |
| -                 | विश्वयात्री श्री कपिलेश्वर शर्मा तथा                  |                    |
|                   | आदित्य प्रसाद दीक्षित <sup>•</sup>                    | (जैन १९६४)         |
| <b>१३-११-</b> ६८  | बेंगलोर, सेनाध्यक्ष जनरल करिअप्पा                     | (षष्टि पृ० २७)     |
| २९-११-६८          | खादी बोर्ड के अध्यक्ष यू० एन० ढेबर                    | (जैन १६-१-६९)      |
|                   |                                                       |                    |

१. ७ वर्षों से १२० देशों की शांति यात्रा करने वाले ।

आ० तुलसी साहित्य : एक पर्यवेक्षण

| २७-१२-६न          | पाण्डिचेरी, पाण्डिचेरी आश्रम के     |                            |
|-------------------|-------------------------------------|----------------------------|
|                   | सचिव श्री नवजात                     | (जैन २६-१-६९)              |
| ९-४-७०            | नागपुर, राष्ट्रीय स्वयंसेवक संघ के  | (जैन १४-६-७०,              |
|                   | संचालक सदाशिव गोलवलकर               | षष्टि पृ० ३४)              |
| <b>उद्योग</b> पहि |                                     | 6 7                        |
| 88-8-80           | दिल्ली, श्री रामकृष्ण डालमिया       | (जनपद पृ० ४४)              |
| १९४६              | दिल्ली, सेठ जुगलकिशोर बिड़ला        | (नव पृ०ँ२४८)               |
|                   | तमिलनाडु के प्रसिद्ध उद्योगपति      | ( U )                      |
|                   | श्री महालिंगम्                      | (जैन २४-द-६८)              |
| 7.4 Merce at      | उद्योगपति साहू श्रेयांसप्रसादजी जैन | (जैन २२-३-७०)              |
| वाश्चात्य         | विद्वानों से                        |                            |
| ९-४-४०            | दिल्ली, हंगरी के प्राच्य विद्या     | (जनपद पृ० २३)              |
| •                 | विशेषज्ञ डा० फैलिक्स वैली           | (जैन १-१-१९५१)             |
| ९-४-४०            | अमेरिकन औद्योगिक परामर्शदाता        | <b>, , , , , , , , , ,</b> |
|                   | श्री ट्रोन                          | (जनपद पृ० १८)              |
| १०-४-४०           | दिल्ली, सेंट स्टीफन्स कालेज के      |                            |
|                   | अमेरिकन प्रो० डा० बुशनल             | (जनपद पृ० ३०)              |
|                   | अमेरिकन विद्वान श्री जे० आर० बर्टन  | •                          |
|                   | तथा श्री डब्ल्यू० डी वेल्स          | (जैन २८-११-५४)             |
| 85-8-88           | जलगांव, केनेडियन दम्पत्ति           | (जैन २९-४-४४)              |
| <u> </u>          | अंतर्राष्ट्रीय शाकाहारी मंडल के     |                            |
|                   | उपाध्यक्ष तथा यूनेस्को के           |                            |
|                   | प्रतिनिधि श्री <b>वुडलैण्ड</b> केलर | (जैन २०-२-४४)              |
| २९-११-४६          | दिल्ली, हाजीमे नाकामुरा और          |                            |
|                   | सोसन मियो मोटो                      | (नव पृ० १८७)               |
| <b>ૣ-१</b> २-४६   | विदेशी नैतिक आंदोलन के सदस्य        |                            |
|                   | मि० डब्ल्यू० इ० पार्टर, मि० जी० एफ० |                            |
|                   | स्टीफेन्स तथा मि० जे० एस० हडसन      | (नव पृ <b>० १</b> ९८)      |
| ૭- <b>१</b> २-४६  | दिल्ली, जर्मन विद्वान्              |                            |
|                   | श्री अल्फोड वायर, फोल्ड वाल्टर      |                            |
|                   | तथा लाइफर हाईवेच                    | (नव पृ० २०४)               |
| <b>१४-१</b> २-४६  | दिल्ली, अमेरिकन महिलाएं             | (नव पृ० २२४)               |
| १९-१२-४६          | परराष्ट्र मंत्री डॉ॰ सैयद महुसूद    | (नव पृ० २४१)               |

350

www.jainelibrary.org

| ४-८-६१            | बीदासर, वर्जीनिया यूनिर्वासटी के<br>प्रोफेसर इ० यन स्टीवेन्शन एवं |                              |
|-------------------|-------------------------------------------------------------------|------------------------------|
|                   | एन० बनर्जी                                                        | (जैन २०- <b>द-६१</b> )       |
| २९-६-६४           | दिल्ली, कनाडा के हाईकमिश्नर                                       | <b>`</b>                     |
|                   | श्री एच० ई० डोलेण्ड मेचनर                                         | (जैन १-द-६४)                 |
| १८-७-६४           | दिल्ली, अर्जेन्टाइनावासी                                          |                              |
|                   | श्रीमती आरगोलिया                                                  | (जैन ३०-द-६४)                |
| २४-७-६४           | यहूदी धर्म के प्रधान अमेरिकन                                      |                              |
|                   | श्री मेसिड्ज                                                      | (जैन १२-९-६४)                |
| २७-७-६४           | दिल्ली, जापान दूतावास के प्रथम                                    |                              |
|                   | कौंसिलर श्री ह <b>कसा</b> कबायसी                                  | (जैन २४-१०-६४)               |
| २९-७-६४           | दिल्ली, मेक्समूलर भवन के डायरेक्टर                                |                              |
|                   | जर्मनवासी श्री हाइमोराड                                           | (जैन ७-११-६४)                |
| ९-⊏-६४            | दिल्ली, फ्रेंच विद्यार्थियों के साथ                               | (जैन ६-२-६६)                 |
|                   | अर्जेण्टाइनावासिनी श्रीमती आरगोलिया                               | ſ                            |
|                   | डी० बरविया                                                        | (जैन <b>१</b> ९-९-६४)        |
| १२-१-६८           | बम्बई, डा० डब्ल्यू० नार्मन ब्राउन                                 | (जैन १०-३-६८)                |
|                   | शोधकर्ता डॉ॰ ट्रेड                                                | <b>(</b> जैन <b>१-</b> ६-६९) |
| २९ <b>-१</b> ०-६९ | बेंगलोर, कनाडा निवासी श्रीरीड                                     | (जैन २३-११-६९)               |
| 5-9-50            | अमेरिका-निवासी शोधविद्यार्थी डुगलस                                | (जैन २७-७-८०)                |
|                   |                                                                   |                              |

३५१

# पुरतक संकेत-सूची

# भूमिका में प्रयुक्त संदर्भ-ग्रंथ-सूची

### (पुनरुक्ति के भय से इस सूची में हमने आचार्यश्री की उन पुरुतकों का उल्लेख नहीं किया है. जो हम विषय-वर्गीकरण की सूची में दे रहे हैं।)

अणुविभा (सं-सोहनलाल गांधी, अणुव्रत विश्व भारती, १९**८९)** अणुव्रत (पाक्षिक) (अखिल भारतीय अणुव्रत समिति) अणुव्रत अनुशास्ता के साथ (मुनि सुखलाल, आदर्श साहित्य संघ) अमरित बरसा अरावली में (साध्वी प्रमुखा कनकप्रभा, आदर्श साहित्य संघ) अमृत महोत्सव, स्मारिका (सं०-महेन्द्र कर्णावट, अमृत महोत्सव राष्ट्रीय समिति)

आचार्य तुलसी अभिनन्दन ग्रन्थ (श्री जैन श्वेतांबर तेरापंथी महासभा) आधुनिक गद्य एवं गद्यकार (जेकब पी० जार्ज, कानपुर ग्रंथम्, रामबाग) आधुनिक निबंध (रामप्रसाद किचलू, द्वादश सं १९७४ राजकिशोर प्रकाशन) आह्वान (आचार्य तुलसी, जैन विश्व भारती, लाडनूं) एक बूंद : एक सागर (सं०- समणी कुसुमप्रज्ञा, जैन विश्व भारती, लाडनूं) कबीर (आचार्य हजारीप्रसाद द्विवेदी, राजकमल प्रकाशन, दिल्ली) कवीर साहित्य का सांस्कृतिक अध्ययन (डा० आर्या प्रसाद त्रिपाठी,

किताब घर-दिल्ली)

कला और संस्कृति (डॉ० वासुदेवशरण अग्रवाल, साहित्य भवन, प्रयाग) जब महक उठी मरुधर माटी (सा० प्रमुखा कनकप्रभा, आदर्श साहित्य संघ) जैन भारती (पत्रिका) (श्री जैन श्वेतांबर तेरापंथी महासभा) तुलसीदास (डॉ० माताप्रसाद गुप्त, हिंदी परिषद्, प्रयाग विश्वविद्यालय) तेरापंथ टाइम्स (समाचार पत्र) (अखिल भारतीय तेरापंथ युवक परिषद्) तेरापंथ दिग्दर्शन (सं०-मुनि सुमेरमल, जैन विश्व भारती) दिनकर के पत्र (सं०-कन्हैयालाल फूलफगर, दिनकर शोध संस्थान) दक्षिण के अंचल में (साध्वी प्रमुखा कनकप्रभा, आदर्श साहित्य संघ)

१. सन् १९८४ तक यह पत्रिका साप्ताहिक थी, किंतु अब मासिक है।

धर्म और भारतीय दर्शन (श्री जैन क्वेतांबर तेरापंथी महासभा) धर्मचक का प्रवर्त्तन (युवाचार्य महाप्रज्ञ, अमृत महोत्सव राष्ट्रीय समिति) पथ और पाथेय (सं०-मूनि श्रीचंद, अजंता प्रिटर्स, जयपूर) पांव-पांव चलने वाला सूरज (साध्वीप्रमुखा कनकप्रभा, आदर्श साहित्य संघ) प्रवचन डायरी (आचार्य तूलसी, श्री जैन श्वेतांबर तेरापंथी महासभा) प्रेमचंद (नरेन्द्र कोहली, वाणी प्रकाशन, दिल्ली) प्रेमचंद के कुछ विचार (प्रेमचंद) Problems of style (M. Murre) बहता पानी निरमला (साध्वी प्रमुखा कनकप्रभा, आदर्श साहित्य संघ) भरतमूक्ति (आचार्य तुलसी, आदर्श साहित्य संघ, द्वितीय सं० १९९०) मां वदना (आचार्य तुलसी, आदर्श साहित्य संघ) मेरे सपनों का भारत (महात्मा गांधी) युवादष्टि (पत्रिका) (अखिल भारतीय तेरापंथ युवक परिषद्) रश्मियां (मूनि श्रीचंद 'कमल', आदर्श साहित्य संघ) रसज्ञ रंजन (महावीरप्रसाद द्विवेदी) रामराज्य (पत्रिका) (कानपूर से प्रकाशित) विचार और तर्क (आचार्य हजारीप्रसाद द्विवेदी) विचार और विवेचन (डॉ० नगेन्द्र) विज्ञप्ति (समाचार बुलेटिन) (आदर्श साहित्य संघ) विवरणपत्रिका (पत्रिका) (श्री जैन क्वेतांबर तेरापन्थी महासभा) व्यावहारिक शैली विज्ञान (डॉ० भोलानाथ तिवारी, ज्ञब्दकार, दिल्ली) संस्मरणों का वातायन (साध्वी कल्पलता, आदर्श साहित्य संघ) समीक्षात्मक निबंध (विजयेन्द्र स्नातक, नेशनल पब्लिशिंग हाऊस, दिल्ली साहित्य और समाज (सं० जगदीशप्रसाद चतुर्वेदी, राज्यपाल एण्ड सन्स) साहित्य का उद्देश्य (प्रेमचंद) साहित्य का मर्म (आचार्य हजारीप्रसाद द्विवेदी) साहित्य का श्रेय और प्रेय (जैनेन्द्र कूमार) साहित्य विवेचन (क्षेमचन्द्र सूमन तथा योगेन्द्र कूमार मल्लिक) साहित्य : समाज शास्त्रीय संदर्भ (सं०-डा० विष्वम्भरदयाल गूप्ता) साहित्यालोचन (डा० श्यामसून्दरदास इंडियन प्रेस लि० प्रयाग) सिद्धांत और अध्ययन (बाबू गुलाबराय) हजारीप्रसाद द्विवेदी ग्रंथावली भाग-७ (राजकमल प्रकाशन, दिल्ली) हस्ताक्षर (आचार्य तुलसी, आदर्श साहित्य संघ) हिंदी साहित्य का इतिहास (आचार्य रामचंद्र शुक्ल) हिंदी साहित्य में राष्ट्रीय काव्य (डा० के० के० शर्मा)

# (विषय-वर्गीकरण में प्रयुक्त ग्रन्थ संकेत-सूची

अणु आन्दो अणुव्रत आंदोलन का प्रवेश द्वार (आदर्श साहित्य संघ) अणु:गति अणुव्रत : गति-प्रगति (वही, तृतीय सं० १९८६) अणुव्रती क्यों बनें ? (अणुव्रत समिति, कलकत्ता) अण्**व्र**ती अण्वती संघ और अण्वत (वही) अण्वती संघ अण्वत के संदर्भ में ((आदर्श साहित्य संघ, प्र० सं० १९७१) अणु संदर्भ अतीत का अनावरण (भारतीय ज्ञानपीठ, प्र० सं० १९६९) अतीत अतीत का विसर्जन : अनागत का स्वागत अतीत का (आदर्श साहित्य संघ, द्वि० सं० १९९१) अ**नैतिक**ता अनैतिकता की धूप : अणुव्रत की छतरी (वही, द्वि० सं० १९८७) अमृत-संदेश (वही, प्र॰ सं॰ १९८६) अमृत अशांत विश्व को शांति का संदेश (श्री जैन श्वेतांबर अशांत तेरापन्थी महासभा, कलकत्ता) अहिंसा और विश्व शांति (श्री जैन श्वेतांबर तेरापंथी महासभा) अहिंसा और आगे की सुधि लेइ (जैन विश्व भारती, प्रo संo १९९२) आगे आ० तु० आचार्य तुलसी के अमर संदेश (आदर्श साहित्य संघ, प्र० सं० १९४०) अण्वत के आलोक में (वही, द्वितीय सं० १९८६) आलोक में उद्बोधन (वही, द्वितीय सं० १९८७) उदबो कुहासे में उगता सूरज (वही, प्रथम सं० १९८९) कूहासे क्या धर्म बुद्धिगम्य है ? (वही, प्रथम सं० १९८८) क्या धर्म खोए सो पाए (वही, तृतीय सं० १९९१) खोए गृहस्थ को भी अधिकार है धर्म करने का गृहस्थ (वही, चतुर्थ सं० १९९२) घर का रास्ता (जैन विश्व भारती, प्र० सं० १९९३) घर जन-जन से (अणुव्रत समिति, कलकत्ता) जन-जन जब जागे, तभी सवेरा (आदर्श साहित्य संघ, द्वि० सं० १९९०) जब जागे जागो ! निद्रा त्यागो !! (जैन विश्व भारती, प्र० सं० १९९१) जागो ! जीवन की सार्थक दिशाएं (आदर्श साहित्य संघ, द्वि०सं० १९९२) जीवन जैन दीक्षा (आदर्श साहित्य संघ) जैन

ज्योति के ज्योति के कण (अ० भा० अणुव्रत समिति, प्र० सं० १९५८) ज्योति से ज्योति से ज्योति जले (अ० भा० तेरापंथ युवक परिषद, प्र० सं० १९७७) तत्त्व तत्त्व क्या है ? (आदर्श साहित्य संघ) तत्त्व-चर्चा (वही) तत्त्व चर्चा तीन तीन संदेश (वही, द्वि० सं० १९४३) दायित्व का दर्पण : आस्था का प्रतिबिम्ब दायित्व (अ० भा० तेरापंथ युवक परिषद, प्र० सं० १९७६) दीया दीया जले अगम का (आदर्श साहित्य संघ, प्र० सं० १९९१) दोनों दोनों हाथ : एक साथ (वही, द्वि० सं० १९९२) धर्म : एक कसौटी, एक रेखा (वही, प्र॰ सं॰ १९६९) धर्म : एक धर्म और धर्म और भारतीय दर्शन (श्री जैन क्वे० तेरापंथी महासभा) धर्म सब धर्म सब कुछ है, कुछ भी नहीं (वही) धवल समारोह (आ० तू० धवल समारोह समिति, दिल्ली) धवल नयी नयी पीढ़ी : नए संकेत (अ० भा० तेरापंथ यूवक परिषद्) नवनिर्माण की पूकार (आदर्श साहित्य संघ, प्र० सं० १९४७) नवनिर्माण नैतिक नैतिक-संजीवन भाग-१ (आत्माराम एण्ड सन्स, १९६७) नैतिकता के नए चरण (अ० भा० अणुव्रत समिति, दिल्ली) नैतिकता के प्रगति की पगडंडियां (अणुव्रत समिति, कलकत्ता) प्रगति की प्रज्ञापर्व (जैन विश्व भारती, प्र० सं० १९९२) সঙ্গা प्रवचन-पाथेय, भाग १-११ (जैन विश्व भारती, लाडन) प्रवचन प्रश्न और समाधान (आत्माराम एण्ड सन्स, दिल्ली) प्रश्न प्रेक्षा : अनुप्रेक्षा (आदर्श साहित्य संघ, द्वि० सं० १९८८) प्रेक्षा बीती ताहि बीती ताहि बिसारि दे (आदर्श साहित्य संघ, प्र० सं० १९८४) बंद-बंद से घट भरे, भाग १,२ बंद-बंद (जैन विश्व भारती, लाडनं, प्र० सं० १९८५) बैसाखियां बैसाखियां विश्वास की (आदर्श साहित्य संघ, प्र० सं० १९९२) भगवान् महावीर (जैन विश्व भारती, लाडनूं) भगवान् भोर भोर भई (जैन विश्व भारती, द्वि० सं० १९९२) मंजिल की ओर, भाग १ (वही, प्र॰ सं॰ १९८६) मंजिल १ मंजिल की ओर, भाग २ (वही, प्र० सं० १९८८) मंजिल २ मनहंसा मोती चुगे (आदर्श साहित्य संघ, प्र० सं० १९९२) मनहंसा मुक्ति : इसी क्षण में (अ० भा० ते० यूवक परिषद, १९७=) मुक्तिः इसी मूक्तिपथ मुक्तिपथ (आदर्श साहित्य संघ, प्र० सं० १९७८) मुखड़ा क्या देखे दरपन में (आदर्श साहित्य संघ, १९८९) मुखडा

```
अ ा० तुलसी साहित्यः एक पर्यवेक्षण
```

| मेरा धर्म   | मेरा धर्म ः केन्द्र और परिधि (वही, प्रथम सं० १९८८)        |
|-------------|-----------------------------------------------------------|
| राजधानी     | राजधानी में आचार्य तुलसी के संदेश (मारवाड़ी प्रकाशन)      |
| राजपथ       | राजपथ की खोज (आदर्श साहित्य संघ, द्वि० सं० १९८८)          |
| वि दीर्घा   | विचार दीर्घा (वही, प्र० सं० १९५०)                         |
| वि वीथी     | विचार वीथी (वही)                                          |
| विश्व शांति | विक्वणांति और उसका मार्ग (श्री जैन ज्वे० तेरापंथी महासभा) |
| शांति के    | शांति के पथ पर/दूसरी मंजिल (आदर्श साहित्य संघ)            |
| संदेश       | संदेश (वही)                                               |
| संभल        | संभल सयाने ! (जैन विश्व भारती, द्वि० सं० १९९२)            |
| सफर         | सफर : आधी शताब्दी का (आदर्श साहित्य सघ, १९९१)             |
| समता        | समता की आंख ः चरित्र की पांख (वही, प्र० सं० १९९१)         |
| समाधान      | समाधान की ओर (अ० भा० तेरापंथ युवक परिषद्)                 |
| साधु        | साधु जीवन की उपयोगिता (श्री जैन स्वे० तेरापंथी महासभा)    |
| सूरज        | सूरज ढल ना जाए (जैन विश्व भारती, द्वि० सं० १९९२)          |
| सोचो !      | सोचो !समफो !! १-३ (जैन विश्व भारती, प्र∙ सं० १९८८)        |
|             |                                                           |

३५६

# पुस्तकों का ऐतिहासिक क्रम

विषय वर्गीकरण में हम लेखों या प्रवचनों को ऐतिहासिक कम से नहीं दे सके, इसके पीछे सबसे बड़ा कारण यह है कि आचार्यश्री के सभी प्रवचनों एवं निबंधों में दिनांक का उल्लेख नहीं मिलता है। यहां हम कालक्रमानुसार पुस्तकों की सूची प्रस्तुत कर रहे हैं, जिससे शोध-विद्यार्थी किसी भी विषय पर ऐतिहासिक कम से उनके विचारों का अध्ययन कर सके। समय के अनुसार हर व्यक्ति का चिंतन बदलता है। आचार्य तुलसी जैसे युगद्रष्टा और प्रखर चिंतक ने समय के अनुसार अपने चिंतन को ही नहीं, जीवन को भी बदला है।

यहां हमने पुस्तकों का ऐतिहासिक कम केवल प्रकाशन-समय के आधार पर निश्चित नहीं किया है क्योंकि अनेक प्रवचनों की पुस्तकों में प्रवचन बहुत पुराने हैं पर प्रकाशन बहुत बाद में हुआ है। अतः जिन पुस्तकों में प्रवचनों की दिनांक आदि का उल्लेख है, वहां हमने उसी के आधार पर समय-निर्धारण किया है। जहां केवल निबंधों की पुस्तकें हैं, जिनमें समय का उल्लेख नहीं है उनको प्रकाशन के प्रथम संस्करण के आधार पर रखा है। योगक्षेम वर्ष के प्रवचनों की छह पुस्तकों में यद्यपि दिनांक आदि का उल्लेख नहीं है किंतु योगक्षोम वर्ष से सम्बन्धित होने के कारण उनको १९८९ वर्ष के अन्तर्गत रखा है।

यद्यपि यह सूची पूर्ण नहीं कही जा सकती क्योंकि किसी-किसी पुस्तक में अनेक वर्षों के प्रवचन संकलित हैं। जैसे— 'शांति के पथ पर', 'खोए सो पाए'। इसके अतिरिक्त कहीं कहीं कुछ निबंध जो बहुत पहले की पुस्तक में आए हैं, वे ही बाद की प्रकाशित पुस्तक में समाविष्ट हैं। जैसे 'धर्म : एक कसौटी, एक रेखा' जो सन् १९६९ में प्रकाशित हुई थी। उसके अनेक लेख 'अतीत का विसर्जन : अनागत का स्वागत' में है। फिर भी स्थूल रूप से पाठक आचार्य लुलसी के विचारों की यात्रा ऐतिहासिक कम से कर सकोंगे, ऐसा बिंध्वास है।

| र्द्द           | आ० तुलसी साहित्य ः एक पर्यवेक्षण                  |
|-----------------|---------------------------------------------------|
| १९४४            | अशांत विश्व को शांति का संदेश                     |
| १९४=            | तीन संदेश                                         |
| १९४८            | आत्मनिर्माण के इकतीस सूत्र                        |
| <b>१९</b> ४९    | साधु जीवन की उपयोगिता                             |
| <b>१९४</b> ९    | विझ्वशांति और उसका मार्ग                          |
| <b>१९</b> ४९    | संदेश                                             |
| 8989            | जैन दीक्षा                                        |
| १९४९            | तत्त्व क्या है ?                                  |
| 8920            | राजधानी में आचार्य तुलसी के संदेश                 |
| १९४०            | धर्म सब कुछ है, कुछ भी नहीं                       |
| १९४०            | अणुव्रती संघ और अणुव्रत                           |
| १९४०            | आचार्य तुलसी के अमर संदेश                         |
| <b>१९४१-</b> ४३ | शांति के पथ पर (दूसरी मंजिल)                      |
| १९५१            | अणुव्रत आंदोलन, अणुव्रत आंदोलन का प्रवेश द्वार    |
| १९४३            | अणुव्रती क्यों बनें ?                             |
| १९४३            | प्रवचन डायरी, भाग-१/प्रवचन पाथेय, भाग-९ एवं ११    |
| १९४४            | प्रवचन डायरी, भाग-२/भोर भई                        |
| १९४४            | प्रवचन डायरी, भाग-२/सूरज ढल ना जाए                |
| १९५६            | प्रवचन डायरी, भाग-३/संभल सयाने <b>!</b>           |
| १९४७            | प्रवचन डायरी, भाग-३/घर का रास्ता                  |
| १९५७            | नवनिर्माण की पुकार                                |
| १९५८            | ज्योति के कण                                      |
| १९४९            | जन-जन से                                          |
| 8929            | अणुव्रती क्यों बनें ?                             |
| १९६०            | नैतिक-संजीवन, भाग-१                               |
| १९६०            | धवल समारोह                                        |
| १९६०            | नया मोड़                                          |
| १९६४            | क्या धर्म बुद्धिगम्य है ?                         |
| १९६४            | बूंद-बूंद से घट भरे भाग-१,२/प्रवचन पाथेय, भाग-१,२ |
| १९६४            | जागो ! निद्रा त्यागो !!                           |
| १९६६            | धर्म-सहिष्णुता                                    |
| १९६६            | आगे की सुधि लेइ                                   |
| १९६७            | मेरा धर्म ः केंद्र और परिधि                       |
| १९६९            | अतीत का अनावरण                                    |
|                 |                                                   |

| १९६९          | धर्म : एक कसौटी, एक रेखा/अतीत का विसर्जन :            |
|---------------|-------------------------------------------------------|
|               | अनागत का स्वागत                                       |
| १९७०          | अणुव्रत के संदर्भ में/अणुव्रत गति-प्रगति <sup>२</sup> |
| १९७३          | खोए सो पाए <sup>3</sup>                               |
| 8962          | अणुव्रत के आलोक में                                   |
| १९७६          | नयी पीढ़ी : नए संकेत                                  |
| १९७६          | दायित्व का दर्पणः आस्था का प्रतिबिंब                  |
| १९७६          | जैन तत्त्व प्रवेश, भाग-१,२                            |
| १९७६          | समाधान की ओर                                          |
| १९७६-७७       | मंजिल की ओर, भाग-१                                    |
| १९७७          | ज्योति से ज्योति जले                                  |
| १ <b>९७</b> ७ | उद्बोधन/समता की आंख ः चरित्र की पांख                  |
| १९७७          | सोचो !समफो !!भाग-१/प्रवचन पाथेय, भाग-४                |
| १९७७          | महामनस्वी आचार्यश्री कालूगणी जीवनवृत्त                |
| 28100-195     | सोचो !समको !!भाग-२/प्रवचन पाथेय, भाग-५                |
| १९७८          | सोचो !समफो !!भाग-३/प्रवचन पाथेय, भाग∽६                |
| १९७८          | प्रवचन पाथेय भाग-ऽ                                    |
| १९७न          | मंजिल की ओर भाग-२/मुक्तिः इसी क्षण में                |
| १९७८          | मुक्तिपथ/गृहस्थ को भी अधिकार है धर्म करने का          |
| १९७८          | विचार वीथी/राजपथ की खोज                               |
| १९७८          | विचार दीर्घा/राजपथ की खोज                             |
| १९७८-७९       | प्रवचन पाथेय, भाग-१०                                  |
| १९७९          | अनैतिकताकी धूपः अणुव्रत की छतरी                       |
| १९८०          | समण दीक्षा                                            |
| १९८१          | प्रज्ञापुरुष जयाचार्य                                 |
| १९८३          | प्रेक्षा ः अनुप्रेक्षा                                |
| १९५४          | बूंद भी ं लहर भी                                      |
| १९८४          | बीती ताहि बिसारि दे                                   |
| १९५४          | प्रेक्षाघ्यान : प्राण-विज्ञान                         |
| १९८६          | अमृत-संदेश                                            |
| १९८७          | हस्ताक्षर                                             |
| १९८८          | दोनों हाथः एक साथ                                     |
|               |                                                       |

१-२. इनमें कुछ लेख नए एवं बाद के भी हैं। ३. कुछ लेख एवं प्रवचन इसमें १९८१ के भी हैं।

आ • तुलसी साहित्य ः एक पर्यवेक्षण

| 0.0          |                           |
|--------------|---------------------------|
| १९८९         | कुहासे में उगता सूरज      |
| १९८९         | मुखड़ा क्या देखे दरपन में |
| १९८९         | जब जागे, तभी सवेरा        |
| १९८९         | लघुता से प्रभुता मिले     |
| <b>१९</b> =९ | दीया जले अगम का           |
| १९८९         | मनहंसा मोती चुगे          |
| १९६९         | प्रज्ञापर्व               |
| १९९१         | जीवन की सार्थक दिशाएं     |
| १९९१         | सफर ः आधी शताब्दी का      |
| १९९२         | बैसाखियां विश्वास की      |
| १९९२         | तेरापंथ और मूर्तिपूजा     |
| 8888         | अर्हत् वंदना              |
|              |                           |

330

# पद्य एवं संस्कृत साहित्य

(इस पुस्तक में हमने आचार्य तुलसी के गद्य साहित्य का ही परिचय एवं पर्यवेक्षण प्रस्तुत किया है। किंतु आचार्य तुलसी उत्क्रुष्ट कोटि के कवि ही नहीं, मधुर संगायक भी हैं। चरित काव्य एवं गीति काव्य की दृष्टि से इस शताब्दी के कवियों में उनका नाम शीर्ष पर रखा जा सकता है। विभिन्न प्रसंगों पर आशुकवित्व के रूप में निःसृत हजारों पद्य तो अभी अप्रकाशित ही पड़े हैं। यहां हम पाठकों की जानकारी हेतु उनकी काव्य कृतियों एवं संस्कृत-भाषा में लिखित ग्रंथों का नामोल्लेख मात्र कर रहे हैं।)

#### पद्य-साहित्य

अग्नि परीक्षा अणुव्रत गीत अतिमुक्तक आख्यान (अप्रकाशित) आचार बोध काऌ्यशोविलास चंदन की चुटकी भली चंदनबाला आख्यान (अप्रकाशित) जागरण (संकलित) डालिम चरित्र तेरापथ प्रबोध थावच्चापुत्र आख्यान (अप्रकाशित) सेवाभावी नंदन निकुंज'/ पानी में मीन पियांसी भरत मुक्ति मगन चरित्र मां वदनां माणक महिमा योगक्षेम वर्ष व्याख्यान शासन संगीत श्रद्धेय के प्रति श्री कालू उपदेश वाटिका संस्कार बौध सोमरस<sup>°</sup>

### संस्कृत साहित्य

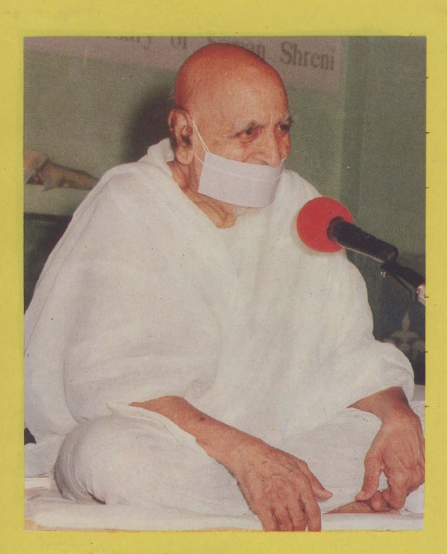
कर्त्तव्य षट्त्रिंशिका कालूकल्याणमन्दिर जैन सिद्धान्त दीपिका पंचसूत्रम्

भिक्षुन्यायकर्णिका मनोनुशासनम् शिक्षाषण्णवतिः संघषट्त्रिंशिका

# श्री कालू उपदेश वाटिका का परिवर्धित एवं परिष्कृत संस्करण । 'श्रद्धेय के प्रति' का परिवर्धित एवं परिष्कृत संस्करण ।

आचार्य तुलसी ने अपने साहित्य में सामाजिक जीवन के उस पक्ष को प्रकट करने की कोशिश की है, जो नहीं है पर जिसे होना चाहिए। वे इस बात को मानकर चलते हैं कि साहित्यकार मात्र छायाकार या अनुकृतिकार नहीं होता, वह स्रष्टा होता है। स्रष्टा होने के कारण अनेक संघर्षों को झेलना उसकी नियति होती है। वह समाज के एक-एक घटक के जीवन से ओत-प्रोत हो कर उसकी सारी समस्याओं को आत्मसात् कर अपने साहित्य में उन सभी समस्याओं का सटीक समाधान प्रस्तुत करता है। साहित्यकार विषपायी होता है, पर अमृत उगलता है। आचार्य तुलसी ने यही किया है इसलिए उनके साहित्य में जीवन्त तत्त्वों का बाहल्य है।

समणी कुसुमप्रज्ञा



मैं कहूँगा कि मैं राम नहीं, कृष्ण नहीं, बुद्ध नहीं, महावीर नहीं, मिट्टी के दीए की भांति छोटा दीया हूँ। मैं जलूंगा और अंधकार को मिटाने का प्रयास करूंगा।

आचार्य तुलसी